車 福間 册

任半塘 册

(全二册)

统一书号: 8186·3 定 价: 7.40 元

#### 515037

唐

数

弄

(上册)

南劳廷藏

任半塘著











南芳超載











任

著

#### 責任編輯 曹明綱

#### 唐戲弄

(全二册)

任华塘考

上海古籍出版社出版

(上海瑞金三路 272 號)

**身差 4**  *k* 上海發行所發行 上海中華印刷版印刷

開本 850×1156 1/32 印張 48-825 字數 869,000

**緬頂; (平) 4 (精) 10** 

1984年10月到1版 1984年10月第1次印刷

印數: (平装)1-3,800 (精装)1--2,400

統一書號: 8186·3

定價: (平裝) 7.40 元 (精裝) 8.85 元

們確是唐代的藝術品無疑, 頀 天了千餘年之久, 古劇 如 何 纔 萷 但 兩 能瞭解去設想,措辭很含糊, 道當然是一 面目終於難辨,其模糊的程度,簡直不亞於炳靈寺裏露天的大石像了,該怎麼辦呢? 年,報紙上曾載甘肅永靖縣炳靈寺裏,發現了許多唐代的造像。 風化剝蝕太甚, 件極好的事!如今發現有唐代的戲劇若干種,因爲當時傳說的人,不曾爲 依然實貴它們;並且覺得應負起責任, 頭面已經模糊,不能辨認了。 在過去千餘年中,便一直被人誤會了。 但大家依據多方面的條件, 不惜工料, 其中有些大石像, 現在感覺它們確 加以遮蓋, 妥爲保 後世 因爲露 是 相 信它 二種 入

化,無論如何, 就大大地不然了。 可是那些石像的面貌雖然難辨, 總不會 一把它們認爲浮雕, 因為局限在傳說中的一 那種立體的規模, 更不 至於冤枉它們是平面的繪畫。 些名詞, 如「樂」、「舞」、「俳優」、「角觝」等等的普通含 畢竟毫無變動。 人們心理上 至於近人對於唐 對它們 縧 戲 的 起 變 鐭

唐 戴 弄 序

義, 爲僅 它們 奇的 認為 繼續 加 不同了。 透徹 便 再 受 僅 馬 無 開 戲 風 故 坐着 繼 對 事 續 雨 逭 魔術之類 **异紋的** 於唐代文化的估計, 被 種 的 βij 誤 洗 情 舞 會 蹈 刷,或人事的推 形 或 講 下去, 如果是真的,我想:對於唐代的造像,我們既有充分理由去保護它們,不讓它 新已。 (俳諧 唱,或站着 趕緊把有關 而已, 若照 的歌 更加準確。 殘,我們 **遠樣誤會下去,當然不行,那就比** 又可能當時原是足以啟人的戲劇表現, 唱 的一 而 該 린; 切 用同 冏 又可能當時原是演故 題, 樣 我 逭 充分的理由 都弄清楚, 個 能當時原是立體的、 鯚 喩 使 也 對於唐代 我們對於 所加於炳靈寺大石 許 事 會 的 同 戲劇 時 我國 今天竟誤認爲僅 代言體 表演的 繜 到 戲 本 也 劇 的 戲劇,今天 鄭 書 發 戲劇, 像 ĤΙ 重 展 的 作 建 的 觀 者、 議 今天 僅 認 成,大 使 霓 籬 讀 不 們 人 竟 謑 爽 讓 大 驚 再 誤

干條的 便 耜 回 可以 合的, 事 我 反 材料 說 對 但我為 而 回 作 是本 者 來:設者 其 此 取 中 書 審 更大 有 作 我們 者 打算冒-的 大华, 個 過 距 人 去對於唐戲的看 離 的 昧地分拆為兩 確是我們過去研究古劇 关 大 注 諛 視 龠 間 而 題, Ë, 部 先把它們結 法並 那 分看 麼 沒有錯誤, 也 製估 是 得正 合了 材 料 視 計 上文所 清,不: 唐戲 他 在這 是现 時, 妨 舉 書中 客 所沒 解。 的 觀 那 所提 些觀 地 它們 有 顱 再 H 把它們分 到 認, 在 所 的, 害 實際 逛 中, 應 用 該 بر 原 샑 開 拿 並 來 本是緊 來 那 沒 看 加 有 將 近 那 密 話

和

般關

Ò

我

(國古劇

與古代文化

的人多方

面開

意

的

먠

些材 固 番 解 精 可以 雖 起 不 來,或 料 密的檢討。 中, 成 錯, 立 刖 凡不 却 加 與這 Ø 能否定的,我們應另行研究, 假如我們否定了本書的理解,也應該與否定它所提出的那些材料,分作 應 有的 大堆 修 確實有關的 訂, 使它更加 材料, 精 確。 尙長期脫 另加理解。 能這樣: 節, 做, 理解的 未曾相 方算合理。 結果, 得益 彰。 或則把我們 **発得我們過** 逭 過去的 個 去 建 所 兩 議 有 事。 的 看 法 似 那 更致 對那 平 此 也 理

是

盛唐 了 爲 制 飽 能否 叉如 三家的 借 盛 度 經 認 戲劇以 磨 的 唐 例 本書把中 萷 折 如 H 教 後幾 諷喻詩, 便得把它拿來 的孤 陸羽 間 {坊 戲劇 錄, 醒 百年戲劇 世 苦之人, 自傳說"他在年輕時, 唐的西涼伎、 恰巧 的 包很 乃成爲一位民間 志 司 有作! 的原 願, 仔細 時 而智慧甚高, 產 來 爲 **纔走上舞臺**, 硏 義陽主、 生, 認識。 究 演 因此結合起來, 員有 的劇作者、劇學者、 番。 **這條材料, 劉** 曾加入「伶黨」,充 組 文學甚好, 對於本 織 現身說法的。.....單這一 貴買 伎 ₹藝有師! 書的 和「早稅 既是陸羽 說川 因 理解, 與 此又曾寫過參軍 承, 演員兼導演的全才! 唐戲與唐詩、唐戲與唐史的 伶正」, 的自傳, 演 看做 一對這 出有一 四 後叉充「伶正之師」。 件事, 大諷刺劇, 載在全唐文, 條材料,必 定標準,不隨便亂來 戲的 就足以攪亂我們 脚本, 本背因 [須這樣] 與李紳、 可靠 寫過 第一大關 【此便展】 性 分別 可 其人原是 元稹 很 能 髙 過 處 拥 陸羽 記 理 理 去 我們 白 載 纔 解 對 把唐 居易 是 戱 --- \* 對 個 不 於 認 抱 劇

唐 序

唐 成似 弄 上册

作 劇 化 得 入的 的 比 者 的 唐 敍述之中,從來帶不上甚麼 那些看 偉大, 詩人更偉大。.....單 法, 說 得 對於同材料, 與 唐詩人無 單 這一 别。 塘 也得加以 戲劇與 個問題,也足以攪亂我們對於唐代文化 後來又轉深一層: ĪE 唐劇人的,現在却 視。 問題旣經提出了, 指出唐劇人的 非帶上它們不 或是或非, 勇敢 可了。 全面的 精神 與被 不 評價。 我們 能 犧 終 如不 於擱 牲 因 的 同 在 事 置, 意 唐 實, 沒 代 本 文 有 書

個定案。

串演了 準備/ 長公主 祖母 是由 朝 演 十二歲, 在 得大概也還像樣,討人憐愛,所以觀衆大爲喝彩。 這樣 再舉一 和 \_ 1 野, 那 都已很進展了。 齣大面 化裝歌舞安公子。 些觀 **羣孩子們,** 時 個故事 個 纔 衆 更複雜些的例子。 四 戲 面 皷, 前,歌舞了一曲長命女。 欗 引起的"當公元七○○年, 不啻是個「皇室兒童雜伎 修王。 和另 其說是否成立, 其次, 個 最 年 亦 的 船 本書曾用唐代兒童看戲、 是我國歷史上大大有名的、最會頑要的 個演 定相當的壽昌公主,對舞了一 也不能不理 員是明皇的二 更小 团 武則 的一個是明皇的弟弟,後來的岐王, ۲., 天 來當筵奏伎。 李華 在 會 妹子, 到十七歲時,嫁了駙馬鄭萬鈞,生了二男四 所非常! 戲劇史家對它, 學戲與演戲的事例, 名叫李華, 封建的 陋 曲西涼。 中 演員年齡最大的, 「明堂」 也要有 唐明 字 因 花 皇, 爲 婉, 個 裹, 來說 她 那 鮮 倆太幼小了, 後來 時纔六歲, 大 明 明唐戲無論 時 排 的 纔五 乃某皇 封爲 筵宴; 쒜 斷。 歲, 代 在 國 刼 竟 它 在

戲無疑了。 對岐王的獻伎, 載入了全唐文,材料也是很 女,在開元二十二年死了。 在他演出之前,還曾有致語,足見事情是比較認真的。 獨稱「弄蘭陵王」, 可靠的。又因爲碑文對於長命女和西涼都稱「舞」,對於安公子 萬鈞替她 顯然有別於「舞」或「作」, 作了碑文,刻了石, 拓本流傳後世, 定就是唐代戲弄當中著名的大面 錐略 有 殘闕 還 叮 稱「作」,惟 以 讀, 便

全是兒 先得. 來說 學來 基至 的進展,到達李商隱時, 李商 果還沒有十分盛行的話,敎 於初唐,是必然的事。 的 隱 吼幾聲 到很深的印象, 於這件事, **麟兒詩裏有兩句二或謔脹飛胡,** 公元七〇〇年時, 活躍 並 不是從說 二花」 的 行 我們應該怎樣理解呢? 動 那麽, 的調門嗎? 三分」 我們旣掌握了這一點,馬上便可解决一個問題。即約在公元八四五年的前 並 我們能說民間兒童, 宮內兒童旣早已摹仿演出花臉戲的蘭陵王了, 非 到了臨時, 安靜 個五歲的封建的「天潢貴貴」,在平時並未能從習聞慣見裏,對這 的書場上學來的, 無論 地 坐下來, 如 就是逼他苦苦地去練習, 或笑鄧艾吃,乃寫兒童從當時社會上演 何, 據本書作者的看法:當時宮內宮外, 擺談故事的情形。 我們不能這樣說。 還不够條件去學扮張飛,擺個「喝斷 我們已可以這樣肯定了。 再參考元稹哭女樊詩說 何況李商隱驕兒 怕也登不了場。 經過了一百四五十年之久 因爲照伎藝 像這類的大面 出三國 詩的 所以這類戲已盛行 獅陵橋 遭一 戲的 發 展 鵩 段 的 戲臺上 踏遊江 的 所 戲 工架, 類 常情 寫, 如

斟

江東去, 戲劇。 舫, 劣帽戴 下 合這些 些書裏擺着,並不冷僻。 很愛這一套唐代有關兒 進 若 展。 :到了床元 訤 在 搫 援 初 唐朝 靴 再 對於他們這些行動, 說它在 略 唐 毯」,分明 看 樂 加 到 所 眀 棚 有 推 晚 清, 戲劇 [遼初已] 衍 唐, 是兒童愛好戲劇, 就不是戲臺, 這種 兒童看 便 經演 知 比唐戲進步得多, **耷方面的戲劇材料,** 過去一 向 如 來爲 Щ, 睌 戲 實在無從硬指是模仿說書, 唐 直未曾把它們聯繫起來研究,是無可掩 小女孩們貪看的樂棚, 也不 所 學戲與演 **却憑何理由** 演 算過分了。 的樊噲排 在他們的 那是不用說了, 戲的材料, 覺得很有趣味。 呢? 君難 家庭環境中, 本書這種看 晚唐 本書乃肯定唐代宮廷與民間 水平一定不會很低; 路德 在宋元 祇有語言, 但 延 法, 的 在兒童生活史料裏, 而且它們就 儘 |時所有, 小兒 量設法, 是否 而沒有化 詩 飾 Œ 更說得實在: 大家已一 的 在全唐詩、 確, 從 如 形 個疏 姑且 裝和 式的 遼 戲 致公 像上列 忽。 擱 所 的 風 表演了。 戲劇 戲 全唐文……這 演 在 格 認 我還要問 的 Ξ̈, 就是 袍 唐代的 邊 關 活 披 動 雲 去 案裤 戲臺 我却 {長 已很 學 所 演

理 前 萷 解 ,或兩 後 唐 後, 戲在它的時代上, 及一切伎藝上, 種作 牽涉 :適當的! 到無數分歧 **攙和**,得一最後較 而又關 聯的 IE. 問題。 絕不會孤立。 確 的理解, 這 樣, 都 我們對它, 可以。 必然影響了我國全部戲劇史、 但要做到這 或鞏固原有的 步, 理解, 便不免上上下下、 或接 戲曲 受別

有

,不知也能照

樣各找出

一套來,前後比較比較否。

料, 後期就是任先生此書引起的。 史的考據部分,將被此書劃分成兩個時期:前期是四十多年以來,王國維先生的宋元戲曲考引起的 部分文學史, 無論其爲分爲合,勢必帶給我們以未來的許多不可避免的新工作。 乃至對戲劇的左鄰右舍,一切外圍伎藝的研究,都會波及。 那便不得不說:在我國戲劇 因此,這部分的理解與材

\_

我是幸而首先讀到這部全稿的一個人。 在這裏讓我接下去, 一些話 先從引起這兩個戲劇考據時期的

任先生單把緊接在宋戲前面一段的唐五代戲做範圍,就寫成這樣一部書,不名爲「唐五代戲劇史」, 來,國人把王先生這一章的取材與看法,可說全部接受了,沒有多少擴充,也沒有提出多大異議。 而重在寫它的橫剖面 就是說,大家是在他這章書的概念之下,來看宋元戲劇,及我國自古迄今全部戲劇的發 概括地說了上古至五代。 王先生的書,以研究宋元兩代戲曲爲主題。 的現象,與它特有的精神,故用了「戲弄」一個名稱。 對於這主題以前的一段長時期的情形, 全書十六章:六章說宋戲,九章說元戲,祇有一章, 書中當然語焉不詳。 在全書八章、六十五節內 展 但四十餘年 的 如今 也

弄序

æ

於我國· 炔戲 틴 段 祇 影響於我國戲劇史的全部,與王先生的書雖斷代在宋元,而影響於我國戲劇史的全部, 下書 拿 的意見不同是頗有的。 裏,提到這一段古劇的地方,也頗不少,也不止一 首章之內的後六節,來寫縱面的歷史發展;而在溯源一 他 如 古劇 今兩部書,對唐五代戲的意見不同是突出的, 在 南北 書 的 前 朝 全部, 隋 凡例内, 確已帶來了別一 的戲劇概況,也分段說了 雖 曾表 肵 示 **以不** 對於宋戲不得不牽涉些,對於漢曆情形, **能說兩書的不同,** 些 前所未有的認識與理解。 ັ; 並且說得相當詳細,不是三言兩語,或十行 對漢晉南北 件兩件。 派在 唐 節中,却又把緊接在唐戲之前 五 換句 代 朝一 至 話說, 於其中 段而已; 段的意見不同是顯然的, 此書雖 的就是熟非,這裏 很少提 也不能否認 斷 到 代 在 是 但 唐五 後 我翻 的 當然不 樣 八 代 個階 霄 對 行 的 1 對 於 加 illi

材料 意 内 受前 容 他 接不接,祇管在時代的據點上, 任先生曾在這書裏建議: 實事求是, 後的牽制, 說:古劇的劇本未見, 對其前後階段的關係, 對於很多地方, 劇目存留的有限, 最好有人再去專治漢戲, **祇好扭捏成說**, 個一 各不負責, 個接 劇說又太零落, 起來, 難求與事實相符。 彼此不受影響。 而不要馬上 專治宋戲, 而 且. 去寫戲劇通 與他這書, 待各段的求是都成熟了, |矛盾得厲 不如 初步各段自由 害! 央。 前後銜接起來。 馬 我曾問 Ŀ 寫 發 通 他 揮 吏, 這 不管 依 是 據 何 馬

必談。

要那 然也 再 還輸不着後面的各章各節,而是那首章溯源 果更覺不妥。 由 第 此 較 個 堅 章, 人或一個集體, 實可靠。 便好得多。 同樣情形:如果有人要對 倘有實在 青木 來做聯繫工作。 正 見 郗 先生作· 接不起 他這 中國近 處 旣然點點滴滴, 的 部唐戲弄, 就當存 世戲曲 節。 疑, 指 變, 慢慢再 出 羆 那裏是最不 都是比較堅實的, 例 研究。 也 在 削 他說 面 妥之處, 有 王 先生的 篇 聯起來成 古代 他說 書, 戲 在 曲 當年如果不 比 的 條 較上, 槪 結結 自 應

般讀 }源, 就 在ボ 是需要的, 企 般 鑆 直 圖 其 者也! 够 接 書 讀者是不會 於研究或考據, 我 實此節所論未 說 中 去 去 穿過 寫「南北朝 溯 不 :我看了 何 ·能察 源。 必 而 認爲沒 去計較: 覺, 릳 如 郝 南 成,位 溯源 例 選是看那 結果終 必確當, 北 有的. 如此 的。 朝樂府詩內,頗 書對 好呢? 置 節以後,毫無此威, 於誤 他說:這 反而 | 於此書之前,可多麼好 於南 點曾經下過全力的, 入, 他說 近於搭架子。 不如不做。 北 一點與其書的助人或誤人,簡直分不開,不僅作 朝 有 : 這是專 材料, 戲 的 看 却認爲鑽研任 指那做不好的 都未 我說"既然如此, 法 他寫此書時, 僅依據 1 提及。 便向那一點說 何必靠在本書裏 Ē 如果已取得這 何 史所 而言。 仍 時代的伎藝, 是攏不 述, 乃此書本身的得失 話, 如 並 說錯了 面 做不好,便不 鹏 未 做 傳 取 統習 階段最多材 得 向 頂 尙 其 其 少愧於心。 帽 慣 他 前 子 更多 會 者自身的 來 問 **纔裝上一節溯** 階段 钶 表現 題而已, 嵙 的 合需要, 的 (探探 材 至於 蚭 稖 問 料 賞 題, 源 我 那 在

唐

妣 弄 上册

知牛 已是餘力所及,而非主力的表現。 立 有 所 解,終不可靠,無心欺人,而實在會誤了人。 建 樹。 至於所得結果相反, 且其立言不得不爲主文本身張目,或留餘地,或打埋伏,也難 因此而對原書損傷了甚麼, 一般作家,在主文前後,或裝個 那還在其次。 所以「源」實在是不好 頭, 或掉個 尾, 於獨 毎毎

那有 如火 後受了 反 想不通,運要設問問人,旁人並未主張唐戲如此,何從代答呢?我指出這一點問 而覺得萎縮 如 唐戲先已進步,到了宋代,反而後退的道理!所以任先生這書,把唐代的戲劇精神 逭 書後 許多外國影響,到了元代,戲劇纔勃與起來。 茶,却不 面 唐戲百聞的第九十一條, 顧與宋代劇目或劇說中許多具體表現,首先大大地脫了節, 是何道理? 看到此條, 問我國有許多戲劇表現,在唐代已經開展, 我很懷疑:王先生的書中, 由古到今,步步 顯示漢唐的戲不 )前進, 這是合乎發展 、聯貫不來。 他 過胚胎 到宋代傳說中, 與 連他 的 伎 瘞 常軌 誧 自己也 一說得 巴,前 的

就不 鼢, 萷 就 說 可暴露出在唐宋之間的似乎脱節,却不必去損傷那分別理解唐戲與宋戲的自由與生氣。須 他 怎變說, 說 正是因 ,那就陷 不受任 於一 為爭取研究唐戲 般 戲劇 何牽制。 通史內常有的一 如果換個 的充分自由,祇知依據可信的材料, 方向, 種扭捏或疏略 時時顧 慮 到與宋戲情形 的 情 形, 於宋 實事求: 衝接, 於唐, 是去 都 接得 解决不了問 說 Ŀ 就說, 唐 戲, 題。 接 該 知宋 示上 怎 麼 目

任近人 作者 人物熙 形已。 戲的 但是若從本書所說的唐戲水準出發,向前推去,推到南宋末年所有張協狀元的水準,祇有容易聯接, 何處置,方爲確當?從王先生書裏看來,宋戲的境界,僅好比是半村半郭,一路荒村野店,亦舍 覺得合拍, 城紀勝、武林舊事等書所述,不足代表當時事實的全面,就是近人對於這些書所有的瞭解不够正 真象,並不全在現有的宋戲傳說之中。 的 攘, 諺 却不料永樂大典的張協狀元,在南宋的盡頭,竟設下一座大城池, 對於現存宋說的看法。 車馬喧闖, 反無脫 服 這 樣 說 節之患。 來, 已頗 他 有規模, 在本書裏所以闡明唐戲之處,看似過火, 張協狀元的事實表現, 想由此逼出 爲王先生所未想到。 \_\_\_\_ 作者並非眞信宋戲較唐戲在各方面都 條道路:我們對於宋戲的傳目與傳說 已回答了那第九十一條所問了……以上是本 **這其中的原因,** 實際並不盡然, 裏面街道整齊, 如不是夢華錄、 種 會萎縮, 種 對我國 ,究竟應作 房屋 夢粱錄、都 而 全部戲 是不 稠 疏 確。 叠 書 如 信

罷了。 突然 集中了注意力的人, Ш 可是永樂大典的南戲,對於認識唐戲,直接幫不了忙,不過是遠遠的一個據點,可以遙相呼 現,有如永樂大典三戲似的。 要去認識唐戲,自有接近而可靠的材料在。 纔會去拈出它們。 它們的 所以專業的作用是較大的。 來源都 極平常,隨手拈來即是。 且這些材料,並不是隱祕 倘若在成果上看:在未曾結集本 伹 的, 祇 有 可遇而不 在 断代的專業內, Įñ 求, 要 應

劇史

說

,這是對頭的,是合拍的。

戲

鞐

序

就如 同樣, 「止於此」三個字確實是毛病。 事研究,結果唐戲一定會變得像未來所知的樣子,自然離開目前所知的樣子又遠了。對唐戲如此,對 書所 於此」;治戲劇的人,也不必替小說喊甚麼「止於此」。...... 漢戲、宋戲,當然也如此。 唐代歌舞戲之發達止於此」,顯然說早了。 角的 任 治唐戲的人,也不必替漢戲喊甚麽「止於此」,甚至治講唱的人, 先生在本書裏所說的樣子。 '許多材料時,唐戲就是過去王先生書裏所說的那個樣子',在已結集了這些材料以後,唐戲 王先生在宋元兩代專業的書裏, 僅列出唐戲十五種, 便曾說出一 今後我們知道了:治宋元戲的人,不必替唐戲喊甚麼一止 由此繼續搜討下去,照作者所建議, 可是經過了四十多年的考驗,到了今日,纔考驗出他這 再用十倍於此的力量, 也不必替戲劇喊甚麼「止 句話道 於此」, 去從

於此,再也沒有了,結果連外國百科全書的材料都參考了,對自家所有漢書、唐書裏面的材料,却還 未曾採用。-----照此說來,這種致力的方向,確實是偏得過分了一些。 古劇的名稱,便相信中國所謂「古劇」也者,原就是舞蹈而已。又有人認爲本國關於古劇的材料,已止 外國伎藝,曾經從四裔傳入中國的一些路子去追尋。 有了多種不同的表現。 [錯喊「止於此」三個字的毛病,通過|王先生的書, 却傳染了不少的人。 在我國古劇研究上,已 例如有人認為本國古代先民創造戲劇的能力已止於此,再也沒有了,就改 有人看到外國流傳的舞蹈 在路線與方法上,今後應該扯 中,還用着近似 中國 庘

# 一扯平,補一補闕,爭取一個古今中外,面面俱到纔好。

量了。 來, 腿 的 多發現。 我希望再十年內,關於我國古劇的材料,趕緊結集齊全。 性的毛病來,而把戲劇考據的工作,再向前推進一大步。 書是開 前 從現在起,必又開始它的被考驗,這是不用說的。 便 王先生的書,在過去四十餘年中,已曾經國內外學 特別充滿了這一部分的材料, 我預測在此書印行以後,會很快地引起學術界的辯論的。 讓這件公案 山的前輩,沒有當代人的異說,可作商榷 本書對於唐戲的理解,究竟確切不確切 處處有商權與辨正的必要。 與辨正。 者不斷地考驗了。 不知經過幾久之後,纔又考出它的一 我認爲這件事的產生不會遲的。 如敦煌卷子、或永樂大典一類的文獻,再多 任先生這部書,既完成在四十多年之後, 當然眞像越辨越明, 本書對於這件事所做的, 早日有一個全盤的大白。 任先生的書如今繼續 越逼近事實。 因王先生 已够分 些原 走上 則

#### \_

話 便太長。 當我讀這部書稿時,過有心得,曾隨手摺上一個角。 茲單取 [ 「戲劇性」一點 來說 說吧。 如今若把摺角的地方融會起來,都說明白,

此 冉 的 闡明 唐 戲 有兩方面 面在追求一般形式的趣向完備, 面在顯 示戲劇精神的 特別活

唐 戲 弄一序

際上也 躍。 儡 唐 戱 看 鲱 有 厞 戲劇 戲指 到 枚 布 , 他 事 景 例 竟 2使那位: 等, 可 出 如 塑像的背面時,也會認識他,而共 簡 }郤 單, 能沒有幾本真正好戲。 査 所下的定義很簡單:「綜合多種伎藝, 都是依照近代戲劇形式,在唐戲裏一 出 種獨特的精神,到 甚至沒有戲臺, 踏 退 1番娘 胍 竟能深深地感動了那位詩人; 的 宰相 與西 着了 凉伎有說白 沒有劇本, 處彌漫, 迷 另方面,像留杯亭在長安市中演戲多年, 與 雖表現的方式不同, 表情 加喝彩; 也成。 在這些當中 等,構成全能劇。 又像杜佑在長安市上所常看的, 以表演故事, 因此他 又像中唐盧綸在洛陽小村鎮上所欣賞的 找 Ш ,反而會包含有許多眞正 來 懐疑 而歸結 我覺得這些還是次要之事。 像盛唐 感動人 」, 如 查 到戲劇性的盛旺則 出 宮廷戲的物質設備 唐戲也 如此而已。 予羣衆印象很 有脚 的 好 平民化的 戲 本, 紙要能威動 <u>...</u> 也 最要的 深 儘管高, 有 作者對眞 戲臺 盤針 種点 大家 是 傀 臺 雖 實 巷 也

上來, 的本 曉得, 統的看法, 事、 ĩij ŀ: 情留杯亭生平 便 演出、 與 间 指它爲百戲、爲雜伎, 上. 的 話便嫌 面 主題、 所舉 空洞。 留杯亭等例子大不相同 的拿手好戲, 效果, 但是我們若在形式最粗糙的戲裏面留意, 都已明明白白; 而把它趕出其正戲劇範圍以外去。 究竟是些甚 Ţ 同時在伎藝上, 麼 就是說 郤翁伯及「盤鈴傀儡」的內容如何 這 套猴把戲裏,戲劇 又能歸結到所謂高度的「二重觀 在宋金 像猴戲的「侯侍中來」, 元 南戲、 性 很強! 雜劇與院本內 目 不可 萷 都 用 所 無 刺 傳 有 從

其 宮廷院本, 般 承 十分可靠。 認為 便是完全抄襲「侯侍中來」, 眞 正 戲劇的,所含有的 像這樣,算把唐戲的精神給說實在,而不是主觀的空論了。 戲劇 性,未必 並有多方面 概比 它強。 致的記載, 作者 證明 特地指出 演 這一 明代著名的 院 本以 刺 汪 諷 直 刺 圧 直 確有 的

的戲劇形式。所以連本書作者,也尚未把它們列入第三章劇錄,都還不過見於附載的優 凲 丽 却終於未曾點化得一 了他所寫的長生殿 額直少見; 史二人引起的一 見屈原」, 我看,當時必然已用戲劇形式演出。它的政治意義很高! 等待有關的新材料發見, 在瞭解這件事以後,再去看李龜年於玄宗面前演安祿山的「阿與我死也」,高崔嵬在敬宗 後世 敬新磨在北宗面前 場大亂。 論戲劇的文字裏更是少談 ,而增加了它的價值,亦未可知。 個極糊塗的唐明皇,挽救不了唐代前面二百年中最大的 像這樣的 再爲定奪。 演 「縦民稼穡」三件事, 戲劇境界、戲劇作用 我却主觀地感到它們都是真正好戲。 簡直 【未談。 及有關 都礙於記載的不健全, 這事若早給洪防思注意 可惜當時雖然有 的歷史遺憾等, 尤其 個極聰明 個 在後世戲劇本事裏 沒有得着它們 危機,消弭不了安 到 阿與 [語裏] 也 的李龜年, 許已採入 我死也」, 面 面 丽 削 滴

丽 是在 因 爲 片空地: Ü 上遣 1 種情 用 形,我忍不住要說 布厲子園了起來, 裏面鑼鼓喧天,正由伎藝人在作場,場外聚了好些人,却面 個譬喻, 向本書作者再度冒昧 把這 部書, 看做! 不 是書

耍嗎? 圍 帶 溜了出來。 字 懷 去, 疑, 」我馬上連連搖 看了個飽。 對 於這 外邊人見我那樣 布 圍 尤其看 子裏究 顕 竟要的 髙 到阿 典, 與 是甚麽, 我死 齊 攔住我問 也 ۰, 大家都 我在裏面不覺大鼓其 道裏 猜不透。 面是演 耐 、戲嗎? 我 <del>--</del> 掌, 人獨承班 我肯定地說::「是! 邊點 主 的 頭, 許 可, 邊 工工 先 叉 激 溜 是 動 進 布 地 雜

全不稀 本書纔 於演 列傳 龜年不過是個吹觱篥的能手,又曾在沉香亭畔, 算因爲有了這件事,作者纔把李龜年列入盛時優伶之中去。 見來了。 崔 國 令欽 人 戲的 對李龜年這 假如有人嘲 開 的 奇,是新、舊唐書安祿山傳裏所有的。 或 始指 優伶裏, 我 `教 )五 (防泥) (代史的 正 出 感遺憾"本書對於「阿 笑 說 .它的戲劇性,我纔首先來喝個彩。 番演出, 是不會有他的份的。 伶官傳。 也不是陸羽 「本書替唐戲捧場, 自從有舊唐書以來,已看了一千年之久了, 它以 的 **教** 正 與我死 (坊錄) 史的 我們如果這樣看李龜年, 身分, 也不 也」的 你叉在替本書捧場」, 按事實, 郑 肯 是段安節的 唱過李白的清平調, 慢富意 若說捧場,該是捧的舊唐書的 紆奪 首先設那布 義 降 樂府 貴 並沒有 不然, 在 雜 怕 圍子作伎的是舊唐書, 普 錄 按照作品 **發揮**, 我就得對此 便未必 但並 通列 是個「皇家梨園弟子」 並 未在 未熟 傳裹, 要好! 者著錄: 確當了。 好地 事, 寫 見有人 有遠 活生 那 唐優 此 提出 補 況且 生地 藏 像 與 伶的 奮 補 綆 進 這 並 一體了。 替 它既 濄 ?記 纔 標 條 非 我們 步 是。 的 準, 材 木 骨 不 最近 的 料 書。 是 留 穃 意 至. 李 繳

下這 様一 條可實貴的古劇材料,做夢也想不到 ļ 我們應過現有的資料,老實透視及此

不 求 我 纔 可失却 辨 是所 國 **眞重於求** 法。 古優,若 這些 謂「眞」。 外國 唐戲的 話, 源。」本書於唐戲, 的 照 並 關 過 全神。 非 逭 係固 去 我在 種「真」, 四十年 |要查明,本國 誇張個人的嗜好, 假使唐戲於其全貌之外,果然尚有甚麼全神在, 的那些 又如何能不去求呢! 著重闡明它具體的戲劇精神, 辦法是不够的; 的根底首應摸清楚,摸個 而是暗中說明了一件要緊的事:凡求 至少 /應照 每每 徹底 本書所 麦 1 示 建議的另一 本膏裏說得好:「知已先於知 聯合此 旣不可 放棄 種全貌 些 認識 |方向,增加入另 唐 我國 與全 戲 的 古劇、 神 全 貌, 瞭解 當然 彼 尤

殱 朙 不 甚 和 表 的矛 隱藏。 麼 盤托出, 示, 戲法。 書中 在 料想會有很多反映, 述 盾 襚 因 例 說 噲排 這是 無所保留。 爲「知之爲知之, 法, 如 在 也 對 君 **P** ₫[ 難 深 的 出來 戲裏 技 當其揭了前 襄, 因 此 不會終於冷淡的。 勸 都是我曾查着的。 詂 人把王先生對於這戲的看法完全放下, 不知為不 書中 論复終 7万 幕, 說雖 人散 同時就打開 知, 往 的 往 情 纔有百問之設, 可是作 青中 與 形, 衆 後壁;當其伸出左手, 於述學態度, 異, 引了各方面有關 者遇 而 到 遇到不合於己說的 問 以渴求其所不 題,不 主張 的 肯 竟說:「與其 坦 唐詩 與 Ą 别 同時並不學起右掌, 规 人 材料, 羆 在 茍 它所說 梨園 (誤執 讃 同 者對 的 依 考 (然舉出 勁 不 裹, 於作 兒, 本其 如 圶 쐐 把 者 來, 所知 想 很 蘇 這 堅 並 源 變 種

逭 本業之外,隨便來一個溯源,應該是一貫的。 筍 話 :雖平常,我認爲很重要!却是一個原則, 對任何方面都該應用。 **這與上文所見,** 他不 主張在

曲史。 褒贬,一 颲 弄不清楚,還做甚麼中國人呢! 國的戲劇,中國人不當貪懶,而一味煩勞外國人代庖,便覺滿足。 有了任先生這部書以後,把青木先生書中論到宋以前的地方,有那些不合,又辨正了。 歷史的問題,我們祇有歡迎,沒有其他。 繼續王先生宋元戲曲考之後,對於我國戲劇的研究,國內外都推許青木正兒先生的中國 但 蛛坐享其成,甚至保守、因襲。 近來有了周貽白先生的中國戲劇史, 固然學術沒有國籍, 但是我們却不顧意本國人在這些地方,遲遲不動手,怕招 算是把青木先生書中元代以後的 我們的胸襟並不狹隘, 如果中國的歷史,中國人自己終於 外國人在學術 疏 誤, 補 究竟是治中 正了 上解 近 一番 世戲 决 胂

那 戲 時再重編通史, |等斷代的專著出來, 所以從考據工作說,在諸史之後,再有一本書轉變風氣,爲第二期工作領個頭,接着有漢戲、宋 那種 通史,就靠得住了。 徹 底解决了各代的 問題, 這是需要的。 及至各代的專著都齊備了, 算數了,

破陣樂, 收了。 坊記、 先 舞、 而 他的 是單 個間 且 生 的 是些 歌、 此 豣 唐倉要等 、研究, 我 究專題, 題 (健 書 蠅虎子 語錄 辭 原 說 呢? 祇 始 四 "那些有關百戲的材料,從西漢到五代, 並 件 戲劇, 就這樣聽它們又散了, 記載,不是文獻通考裏的抄襲, 爲優語集, 舞涼州, 曲 旁人旣 無臂助, 事, 名內, 不 幾乎都是借來的, 綸 然幫不了他的忙, 舞馬配頌杯樂等等,已說明它們並不一定需要有甚麼專用的 除了帶竿子外, 精力有限, 不但 俳優二 確定體例, 百戲等。 不容分散, **景不可惜!** 沒有見到唐人為了百戲所用, 再找不着為百戲作的 關於俳優, 也就勸 收了歷代優語二百多條, 抄 所以 得錯 他不來。 作 在這次發掘古優戲材料中, 者說 作者 那些 誤 百 材料 出 認作古優 唐代 不過我看到那麽多有用的材料終於散了, , 爲何 曲 確曾跑來手邊, 百戲雖也叫「散樂」, 子了。 戲的直接外圍。 不將它們好 連 有關 這與 而有 俳優 他 創作。 也 好 的 的 都 研 聚 定同 記載 例如 究範 撇 攡 他 但它所! 曲 一擴充了 來, Ţ 與議 調與歌辭。教 時 吲 戴竿人 碰 他 順 不 用 着 要嚴守 合。 王 便 示 的 歌 解 娲 也 樂 少 他 舞 决 維 都

可 夫 水全。 老 定要認它的現 者 說 倘 站 在 此 一戲劇 睿 雖 、狀僅 原 的 4 是 場, 僅 倜 是個半邊體而已, 承認它在 半 邊體 我 應叫 國 L 戲劇史· 做「唐 便有如上弦的新月, 戲 Ŀ 弄甲 佔着 編 中堅的 ۰, 伹 也 光 不必 難嫌 段, 站在 弱, 已經自爲起 却 唐 是清的。 伎 嬱 的 訖, 立 若補 也 未嘗不 Ŀ 定 百

實在

可惜,頗覺怏怏。

敾

孨

戲, 唐戲本身的「圍滿性」, 也有棘刺的動人的景況, 說它滄滄凉涼,像一輪明月,在寥廓的天際,噴薄而起,寫照出那一千餘年前,許多有聲有色、有芳香 氣魄了。 每傾筐倒篋,竭情盡致,沒有遮攔。 **看全書的態度,是打算負重致遠的,不是討巧討好的。** 戲所禀賦的「戲劇性」, 原就是如此。 補得不好,未成滿月,反而渾濁黯淡,成了蝕月, 於此我們不妨承認作者的意思:專門站在戲劇的立場去看它,它的輪廓是已够圍滿的了。 首先就是如此。 無論補不補上百戲,最好不要去損傷那「戲劇性」的分毫, 庶幾相近。 若說它的託體與風格, 同時正指着有些唐戲對於唐代社會, 這並非主觀地單純烘託本書對於唐戲的寫照如此, 便可惜了!我聽作者此話, 不但磊落, 像天上新月那樣的纖弱, 而且強靱。 以及唐人生活的寫照 拈上一 知道他最愛情 太不符合它的 個 這也難怪。 問題, 乃基於 叉每 我 唐

一九五五年二月,王悠然。

### 弁言

劇作用之理論依據,乃至劇人為廣大羣衆利益而犧牲之偉大精神等, 仍以王考爲依據耳。見圧压障深元戲曲史商構 劇者每問「唐戲何在」?有不勝茫然之感。 睫者,亦每置之不顧,未曾參考。 主張將正考首章上古至五代根本削去者, 者,都不觅爲王考所囿, 前後遠古之考據; 史中,亦樂道戲勵制度之演變,或戲曲聲樂之興衰等。 近 四十年來,王國維首創宋元戲曲考,海內外人士編著我國之戲劇史者,遂紛紛爲。 而獨略於唐五代之三百四十年。 於唐五代戲劇誤會之甚, 則其所論列者,去事實真象, 看似見解超出王考之外,實則信上古至五代無戲劇可言, 治元劇者惟向梵劇追求遠祖, 不啻已懷成見。 綜其所述,不但 惟所詳者,皆趙宋以後之事;次之,反爲周 尚有甚大距離, 所必至矣。 更有 ,對我國戲劇發展之重要情況,戲 均有所疏, '謂吾國· 仰攀血統。……蓋近來學 古代原 且於史料之近在 無戲 即在 於是治 劇 可言, 文學 古 眉 寮

不應如 王氏 此 肇始此學,據戲曲達原。 覺我國各體文藝,皆有其明顯之淵源,惟金元戲劇一 黻 然 顧 王氏於我國 戲劇之源,窮搜冥索,全從歌辭方面體驗,而忽於戲劇之其他種 若突如其來者,

数别 弄一种 <del>育</del>

唐

**爆**於元 後 |金 言文辭則 如 亦 夫 又存在「 主 便 最後三百餘年之戲劇作 無 影 馮元君 视 沅 何至於無 唐代戲劇 來青木 觸 寫 戲劇之 戲劇與 移前 定的 及本體; 曲 並. 無 概論 Ë, II. 华步,而落於宋,實際上並未探得真源, 世同 源在 劇 中國文學 劇 戲 本, 兒 治言文辭,宋之孕育力與滋長力, 本 足論」歟?知青木氏於此, 自身縱未發達,其爲後來稍見發達者之前期根 惜馮氏猶少 編 曲之種種明文於不顧, 中,探究宋元戲曲淵源, 說 此主張者,大不乏人。 便 我國 霄, 祇 無戲劇」之心 是隨 史簡 近世戲曲史, 認此爲「着實」之談。 用 便 編 演要而! 此轉進, 與意義, 論漢唐曰:「縱觀這千餘年的戲劇, 理, Ę 序中遂曰:「戲劇在 致所論乃未中肯綮。 有「隨便頑耍」之體 結果乃斷定我國 按二家立論之前 」敷語 恰應汪考及戲曲考原限定套曲 而信其在漢唐之外國樂舞,以爲乃王考所未及; 與賀氏同, 孫楷第文傀儡戲 純從後世之戲劇形 遠不及唐,可以斷 於其藝之來也, 並所謂根 戲劇 提, 唐以 認, 演 又如李家瑞文由說書變成戲劇的 **均非先完全否認唐代有戲不** 考源, 前 進之關鍵, 源者,亦不承認在唐也, 源, 殆已臨其實際之邊緣, 式出發, **真是幼稚得很!** 言。 殆無足論; 應能當之。 依 認為宋元戲劇乃出於宋 爲戲 然感覺突如, 王氏僅 已有未 最早在有宋一代。 曲之偏見中, 歪床, 既爲 | 將所| 合; 旣無 **謂突如** 萷 稍見 伹 正 未嘗了事。 若再 期 對 式的舞臺, 未免過矣 可 ; 根 |此千餘| 一般達 因 不 源之所 轉進 其來 傀儡與 痕迹, 自 丽 殊· 不· 不然, 氎 掩 者 年中 賀昌 知· 不· 蔽 步, 了, 由 唐 床 車 叉 叉 唐

如 有戲 示不 啻釜底 抽 薪,諸 脱便增 蹈 李, 是非 有不俟 辨

將此項關· 宋· 元· 見,雖 揮其 關 優 햁 已均覺 而 不 所 所 係. 請家理解亦有稱精陽者,本書悉日探錄,可按書後索引以求 漫, 舞蹈之因於唐舞 在精 也, 雕塑 有歌 曾 吾 演劇性」, 曰王考啓之,王氏究未嘗欲人隨之步趨不移也, 6有之進 人 漸漸端正之可貴!卽與上列之一可否問題, 於此 辭 諸 粗 可乎?否乎?及近年, 係,泛繫於宋說書、宋傀儡、宋影戲與梵劇等,直於戲劇一端,單 仾 ,董每戡中國戲劇簡 並 藝,與唐代諸藝之關係, 曲文、劇 展。 不冷僻, ,對下述歷 丽 周氏亦並 雖許氏 本 屯 人皆可知。 而 代文化之關係,乃不得不 何也?若宋元之文與唐文之 外, 並 未考索其俳優之進展;但較之王賀青木馮李 未 以同 能 許之衡戲曲史始主張隋唐已有「故事戲」, ·史始於「文學性」外, 確 今· 獨· 樣 指 (力量, 亦從來無人否認也, |隋 截然否認宋元 唐戲曲所在,後二家亦皆言而 注及其他; 興疑問 應如何解答, 則亦不能代任其失耳。 之戲劇與唐 闘. 兼重 舉 周氏述隋唐歌舞 係, 何也?關於唐 世並無人否認宋元音樂之因於唐樂也, 「演劇性」; 朱元之詩與唐詩之關係, 戲劇間· 已甚接近矣。 未 行, 孫 周胎白 與俳優, 獨割斷唐與宋 五代戲劇之記 諸 必 董氏 與後世較 家, 然之啓承 其中如青木氏之偏 中國戲劇史始於案 聊舉 對 在 始強調考索 於唐 L 意趣與 乃至床 淵 載, |元間之歴史 斑,以見梗 戲 源· 路線上, 在單 並 雖 然零 元·書· 唐 未 而· 另· 復

發

對已: 敗耳。 此 未安 獨 三百四十年之種種實際資料,及汪考以來四十餘年中,學者於此已存在之種種分歧意見,而 近入不 有 事, 者 荏 叮 E 本書 戲劇 說 考 **四材料難得,** 重新體 專 皆詳爲辨析, 史 乃不計成敗,首先於此嘗試之結果,專述唐五代戲劇,清理其條貫, 畢 至凡爲我國戲劇作通史者,性質 床 認, **文學史內**, 龙 重作結 卽曰輪廓不明, 俱有無從着手之感。 青木史標明「近世 坦率 論· 耳· 陳嗣。 在此部分過分簡略 目的並非考原, Ŀ, 李文闡揚 (有別) [與武斷] 責任不 說 特向有志考原、從事考原者,介紹 書, 處, 其實何嘗如此, 同, 孫文刻意傀儡, 作初步之補 當不 미 亦如此。 Ę 試而 其略 於舊 後可, 勵 於 而著明 一說會 唐代 論 當不必太計成 此· 經 及唐代 戲劇之存在, 海·宋· 其精 過 目 促. 更· 鰰 戲劇 其於. 発· 期

倘因 īfi 未 而已。 萶 無藏皮,成都典籍 見之材料, ,庶幾有進。 惟 害中 人之寡陋,逐導致學林之鑽研, 就此 論多於述, 與存而未决之問題, 初步研討結果,以驗唐戲面 若初稿之任務,祇重在矯正觀感, 亦非 破多 充盈, 於立, 公私求假, 枝多於本; 具群編末, 索 隱鈎潛, 「貌之已經呈現者, 未壓飢 雖 戒 題 蔓 日 渴, 引起與趣, 衆擎共舉,而使此一代之藝事, 刯 唐 戲百 往往 仍傷 間, 殘編不全, 塗 依然未脫模糊階 展開門路, 附, U 供讀 體例 者 善本難得, 未 抽繹端 掘廠, 善。 段。 至於取 縚 並 得以 當俟後編, 俟學 而已。 惟 调 域 其 材, 漸次 者 舉 (力之所 作 指 昭 冗求 者 癥爲 崩 示 私

# 事之可幸與稱快者,寧逾於此!

下文法藏節(九)。 王考自序,謂材料自集,種種說明皆創獲。 故事者,至元劇始有其制。 偏識輕斷,亦何嘗深考也!毛奇齡求我國戲劇之發展,堅信歌舞之合於一人,歌辭作代言,而又搬 「不知而作」方面,實未必有減於齊楊。 於唐戲情形,却隔膜之甚,與胡光瑞同。 於此,固曰: 者,嚴爲檢校,多發膏肓,當又不以已舉之百問爲限矣。 懔於三君之前車,而敢復蹈其聯轍歟!當知有必不然。 於人我之間, 三君之後,於古今成說, 固曾推許胡氏, 背胡! 元瑞 偏其明 世人不讀書而已」, 本書論證稍廣,便知其說未中。 縱觀唐迄阴代伎藝情形,以爲唐人能賞樂舞, 指李調元楊恩壽之曲話爲一不知而作」。語見繳曲餘談末。却未省其己書之於唐, 皌 凡認爲不安者,不自度量,遍推癥結, 尙至如此, 今則僅據教坊記述盛唐踏謠娘一劇之情形,便已足以搖墜其說。 而未省有關伎樂之記載, 經捐陳, 若齊楊二書之影響後人,則迥非王考比也。 且其書四十餘年來,影響獨大,非他編所能比。 觀其精審之處,幾乎穿穴萬卷而後下一義,誠 但胡氏於此, 皎若燭照, 爱貢愚妄,就正國人。 依然「煙海」, 尚未能賞戲劇,至元明人始能賞 誠知學術之廣, 固日:「人不深考而已」, 九五五年乙未端陽後在成都 甚至辨析毫芒, 亦何從遍讀, 與著述之難矣! 尤懷遠近師友之兒及 不留 B餘義。 而未省其己之 三君皆通才, 用· 以· 而 然 重 王氏於此 、戲劇。 公自矜! 本書在 但毛氏 麒 矣 尚不 演 然 見

唐

## 凡例

此書述唐代戲劇,兼及五代。 起公元第七世紀初,公元六一八年, 高祖武德元年。 **迄第十世紀** 中,

公元九五九年,宋太祖建隆元年之前一年止。 三百四十三年。

南北朝與隋之戲,爲唐戲之近源,故於首章有溯源專篇。 宋戲情形, 亦關係密切,

詳明正變,辨別異同時,不能無述,每列比較表,以簡括見義而已。

上而漢晉,下而元明,時代距離較遠,祇於考索源流之必要時,有所引論而已。

海内

如有闡

於

逃漢晉兩宋各代戲劇之專著,願以此書,相與銜接。

 $\equiv$ 

四 唐戲部分,致力較勤, 敢自承專業。 其他溯源、考異, 學無根底, 皆爲凝作, 切有俟上

述專家之專著爲準。

拞 在唐代戲弄範圍內,嚴限於戲劇一 體。 凡正面之研討, 不及百戲,次章述猴戲除外。 不及普通

歌舞,或普通俳優,更不及講唱或說話等雜伎。

六 曹內以 辨體 劇錄 伎藝三章爲主篇, 餘爲輔篇。 於首章溯源以下六節, 作歷史敍述, Ð,

唐 人服 弄 凡例

唐

首章次節之去滅代結論。

七 除依據舊籍中有關之資料,敍述唐戲外,並於所見四十年來國內著作之涉及唐戲者,

商権評訂。此項專著,初步引七十餘種,論文引八十餘篇

直接依據之資料,引入正文或注文。 其間接參考之資料,附錄於各章之末。

九 有關唐戲之一般參考資料, 非章節後之「附錄」可歸者,編爲「附載」,殿於至編之後。 茲

暫列優語、傳說及問題等四篇,容續有增。

+ 編首詳目, 表現章節以下逐段之綱領與內容, 重在標舉要點, 羅列意義, 不必皆與原文

之分段相配合。

<u>+</u>· 書非定稿,諸待補充。 惟一辭、一說,每已多前後互舉, 頗見錯綜。 爲便檢查, 以求賞

通,兼應其他種種需要,爰有「索引」之附,列二千四百餘條。

此書爲研究「唐代『音樂文藝』之全面」中,

八 一聲詩,二長短句,三大曲, 四變文,五戲弄, 具體報告之一。原分唐代有關音樂之文藝爲 六酒令著詞, 七雅樂歌辭, 八琴曲歌 辭。 除

四、七兩類外,餘並有專述,與此互相參閱,庶得其全。

資料爲唐史或有關戲劇之專著,在本書內凡引述頻繁者,擇尤各用簡稱,稍減煩瑣。膽舉

於此,以便讀者隨時查對

催記 唐崔令欽教坊記;

段 錄 唐段安節樂府雜錄 j

獲書 後晉劉昫唐書;

新書 宋宋祁新唐書;

陳書 宋陳陽樂書;

王考 **清王國維朱元** 戲曲 考

徐史 近人徐慕雲中國戲劇史; 本編次章之愛軍戲節及四章各節,有簡稱「徐釋」者,乃指徐筱汀釋旦及釋末與

淨二文。

青木史-

旧人青木正

兒

钟

國

近

| | | | |

王古魯譯本;

許史 近人許之衡 戲 (曲 史

康 史 近 人董每战中國 | 戲劇簡史;

爄 周 史 論 近 近人周貽白 人 盧 萷 中國戲劇概論。 1中國: 戲劇史;

ΨĘ 覻 乔 凡例

# 唐戲弄目錄

但重在標舉要點、羅列意義,與原文之分段並不完全相合。

|          |                 |            |                   |             | 笙. |   |    |    |                        |
|----------|-----------------|------------|-------------------|-------------|----|---|----|----|------------------------|
|          |                 |            |                   |             | 第一 | 凡 | 介- | Ŧ. |                        |
| -        |                 |            | _                 | _           | 章  | 例 | 介言 | 王序 | 此                      |
| 钳        | 厌               | ÷          | 「唐戲弄甲篇」           | inti        | ,  |   |    |    | 目                      |
| 脚色名      | 因時即事            | 之七義        | 戲                 | 正<br>名<br>: | 總  | • | :  | ;  | 錄                      |
| 名        | 車               | 我          | 单                 | ;           | 說  |   | :  | :  | 肵                      |
| 以        |                 | 麦          | 篇                 | •           | :  | ; |    |    | 以群                     |
| 劇        | 戯               | 解蛆         |                   |             | :  | : | :  | :  | 見                      |
| 當        | 戲劇行動            | 表解與實例      | 胎                 |             | :  | ; | :  | :  | 草節                     |
| 以劇名當劇類名  | 動               | 例          | 「唐戲弄存說」           |             |    |   | •  | •  | 以                      |
| 名        | 殿               | 舙          | 存金                | ÷           |    | ; | :  | :  | 下<br>涿                 |
| D)       | 戲劇風             | 7          | ED LE             | :           | :  | : | :  | :  | 段                      |
| 歌        |                 | 「弄」之最高意義   | 唐                 | :           | Ė  | : | •  |    | 之細                     |
| 曲を       | 無限眞實)           | 高音         | 唐 兼五代             | ÷           |    | : | :  | :  | 領                      |
| 當        | 眞               | 義          | 衣                 | :           | :  |   | :  | :  | 與內                     |
| 以歌曲名當剧名  | 實               |            |                   | •           |    |   | :  |    | 此項目錄,所以群見章節以下逐段之綱領與內容。 |
| 1        | 甘               | 把曲         | 戲                 |             | :  | : | :  | ÷  |                        |
| #15      | 其他名稱之關係(以劇類名當劇名 | 「把戲」與「児戲」  | 「戲弄」與「戲劇」之較       |             | :  |   |    |    | 但東在標舉要點、羅列意            |
| 一般名義之正變) | 名               | 7 <u>7</u> | 融                 |             |    | : | :  |    | 在                      |
| 義        | 之               | 處          | 劇                 |             | :  | : | :  | :  | 舉                      |
| Ē        | 關               |            | 之                 |             |    | : |    | i  | 要點                     |
| 變        | (F)             | 横          | 較                 | :           |    | : |    | •  | 227<br>227             |
|          | 劇               | 横向發展       | 더                 | •           | :  | : | :  | :  | 列                      |
|          | 類               | 展          | 彪                 |             |    | : | ;  | į  | 意                      |
|          | 當               | (恣意頑要      | 日「戲」與日「舞」之較       | ÷           |    |   | :  |    | 新                      |
|          | 劇               | 湿頂         | E                 |             | :  | : | :  | :  | 原                      |
|          | 看               | 耍          | 舞                 |             |    | : |    | i  | 文                      |
|          | 以               | 彔          | <u>ک</u><br>الحکم | ÷           |    |   | •  |    | 分                      |
|          | 以劇類名當           | 普遍運用       | 収                 | :           | :  | : | :  | :  | 段                      |
|          | 名               | 連用         | 弄                 | :           |    | : | :  |    | 一光                     |
|          | 輯               | · ,•       | ۵'                | :           |    | : | :  |    | 完                      |
|          |                 |            |                   | :           | :  | : | :  | :  | 全相                     |
|          |                 |            |                   | :           | :  | : | :  | :  | 義,與原文之分段並不完全相合。        |
|          |                 |            |                   |             |    |   |    |    | •                      |

店

戲

弄

日録

庸 戲 弄

(甲)根本缺陷 (一)唐說殘闕 (二)唐說假借(二)十例) (三) 唐說簡單 (四)唐說俚僻

(五)宋說疏略

(乙)概念偏頗 (六)源體與本體相混 (七)流變與本體相混 (八)專從形式、衡定本質 充

孤立材料,滋生誤會

(丙)成見爲巌 主觀太過 (十)以爲唐戲無故事 (十一)以爲唐無戲曲 (十二)以爲唐戲無說白

(十三)以爲曲、白、演朱合一 (十四)忽略全面 (十五)想像支離

客觀太過 (十六)以爲未脫巢日 (十七)以爲離後世規制尙遠 (十八)以為無劇本便無戲

斷代限體 (十九)體裁之曲解 (二十)時代之歧視

風氣拘囿 (廿一)外國樂舞關係 (廿二)西域關係 (廿三)印度關係 (廿四)日本關係

(廿五)聲韻通轉

蔽與不蔽,相倚而生

全書結論十八則 發展常軌 研究路線 人事弱點 文化地位 藝術總平 擴充資料 要求

通曉 歌舞頻戲之貢獻 科白類戲之貢獻 無限眞實 特殊英烈 傑出人才 民間滋長 帝

.; Н,

三、溯源 問題商権 (三)隋 (乙)北齊 作用與綱領 科白類戲不發達 (戊)梁 附錄:梁武帝、周捨、李白、李賀之上雲樂 (丁)南齊 (丙)後周 (甲)後魏 南北朝院 倡優後雜 梁戲不振原因 民間戲 爲愚癡 歌舞戲二 作女兒子 南朝優戲並不罕聞 承於前代之戲 宮戲 俳優鄙藝 胡戲之可考者 後堂雜戲 「日作優倡」 似戲非戲種種 雞伎内之仙人 南北朝之比較 布景伎等 見於樂曲之戲 上雲樂 混在百戲內之戲劇 撰合大曲 隋另有戲、水飾非戲 俳伎與布景伎 推自雜伎之戲 戲衣 大規模之裝旦非戲劇 使作容態 寓於散樂之戲 許史獨得隋唐之眞象  $\equiv$ 

吗

概說與總表

资料十六條

大要點(歌舞戲已盛

科白戲已立

女優已普遍

胡戲已流行

朝

三

唐

弄

目錄

## 野県有健展 散樂系統已著〉「浮廣」與「不可以御」說

| 子<br>斗<br>上   | 八、五代: | 社.     | <b>資料</b> 二 | 七、晚唐: | 味猥雜        | <b>資</b> 料二   | 六、中唐-  | 輩出              | 資料二        | 五、盛唐·                                   | 野俱           |
|---------------|-------|--------|-------------|-------|------------|---------------|--------|-----------------|------------|-----------------------------------------|--------------|
| 可妥比 生物        | * 15  | 社會作用 🕏 | 資料二十三條      | 店     |            | <b>資料二十四條</b> | 暦      |                 | 資料二十〕條     | 唐                                       | 野俱有發展        |
| 生宗蚩发冀순寺弋八脚本   |       | 宗教關係)  | 六要點(戲劇伎藝益進  |       | 軍鎭與地方戲劇均盛) | 五要點(科白類戲空前發展  |        | 傀儡戲等雞伎並作 喙      | 鳥瞰 六要點(    |                                         | 散樂系統已著)      |
| 蝴             |       |        | (藝盆進        |       | <b>E</b>   | 戲空前發品         |        | ·<br>嗜好普遍與演出認真) | 六要點(散樂深入民間 |                                         | 「浮廣」出        |
| 巨灰布           |       |        | 政治諷刺大衰      |       |            |               |        | 八演出認宜           |            |                                         | 「浮廣」與「不可以御」說 |
| 节<br>表        |       |        |             |       |            | 託諷匡正達最高度      |        |                 | 女優質量俱進     |                                         |              |
| 代づ            |       |        | 歷史戲具體形成     |       |            |               |        | 由居塑故事說明唐戲       |            |                                         | 太子承乾之事       |
| <b>風</b> 刺動复盛 |       |        |             |       |            | 歌舞類戲編制進步      |        | 明 唐 截           | 歌舞戲衆體朋與    | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | <b>本</b>     |
|               |       |        | 傀儡戲民間更盛     |       |            | _             |        |                 |            | :                                       |              |
| 歌舞戲進步         |       |        | 間更盛         |       |            | <b>欣賞趣</b>    | ****** |                 | 參軍戲名優      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |              |
|               | 四二    |        |             | 041   |            |               | 弄      |                 |            | 四四                                      |              |

蜀戯冠天下(十五例)

|        |         |                                         |                                         |      |            |                          |          |            |               |                  | 第二章         |
|--------|---------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|------|------------|--------------------------|----------|------------|---------------|------------------|-------------|
|        |         | 概                                       | ₹                                       |      |            | 垂                        | =        |            | 段             |                  | 章           |
| 三種     | 略       | 概說                                      | 第二                                      | 分類意見 | 戲不         | 王考分類                     | 近人       | 何<br>謂     | 段氏分類表         | 唐人               | 辨           |
| 三種分類比較 | 兩       | 資料                                      | 種                                       | 意見   | 戲不能賅括處     |                          | 分        | 何謂鼓架部      | 類表            | 分                | 辨體          |
| 比較     | 伙伙      | 總目                                      | 分<br>類                                  |      | 括處         | 王考                       | 類:       |            | 段             | 無                | :           |
|        | (兩大缺陷問題 | ÷                                       | 第三種分類                                   |      | 歌          | 王考分類六失                   | •        | 綜合         | 氏分            | 唐人分類             |             |
|        |         | + = = = = = = = = = = = = = = = = = = = |                                         |      | 舞戲         | 六失                       | :        | 分類         | 類說            |                  | :           |
|        | 純粹演故事問題 | 資料總目(七十三單位)                             |                                         |      | 歌舞戲反面條件難立  |                          | 近人分類     | 綜合分類與全書概况) | 段氏分類說明(著錄當時事實 |                  | •           |
|        | 做故方     |                                         |                                         |      | 條<br>件     | (標準不統一                   |          | 書概         | 移             |                  | ,           |
|        | 判断      | 要點說明(標準統一                               |                                         |      | 難立         | 統                        |          | 焈          | 時             |                  |             |
|        |         | 崩(                                      |                                         |      | 滑          |                          |          | 對          | 實             |                  | :           |
|        | 眞正戲劇問題) | 標準                                      | :                                       |      | 滑稽戲反面條件難立) | 歌舞戲、                     |          | 對綜合分類之誤解   | 灦             |                  |             |
|        | 劇       | 統一                                      | i                                       |      | 反面         |                          |          | 類          | <b>示清</b>     |                  |             |
|        | 題)      |                                         | •                                       |      | 條件         | 滑稽戲難對立                   | i        | 之誤         | 顯示清樂有戲        |                  |             |
|        | 歌       | 二原則)                                    | į                                       |      | 難立         | 難                        |          | 翀          |               |                  |             |
|        | 歌舞類略    |                                         | į                                       |      |            | $\frac{\mathcal{D}}{3A}$ |          |            | 胡部用西凉樂        |                  |             |
|        | 略       | 分<br>類<br>表                             |                                         |      | 唐          | 歌                        |          |            | 用西            | i                | į           |
|        | 歌       |                                         |                                         |      | 與唐人分類比較    | 歌舞戲不能賅括處                 |          |            | 深樂            |                  | :           |
|        | 歌演類略    | 表例說明                                    |                                         |      | 班比         | 不能                       |          |            | 段             | :                |             |
|        |         | 説明                                      |                                         |      |            | 贬括:                      |          |            | 録博            | •                |             |
|        | 科白類略    | 全                                       |                                         |      | 其他六家       |                          |          |            | 段錄傳本有異文       |                  |             |
|        | 略略      | 全能類                                     |                                         |      | 六家         | 滑稽                       |          |            | 英<br>文        |                  | :           |
|        |         |                                         | :                                       |      |            |                          |          |            |               | į                |             |
|        |         |                                         | ======================================= |      |            |                          | : F1011  |            |               | :<br><del></del> | <del></del> |
|        |         |                                         | =                                       |      |            |                          | $\equiv$ |            |               | 九六               | 九<br>五      |

唐

戲

弄

月錄

六

四 唐

概說

速源 晉歌舞戲 漢歌舞戲

雜劇(從雜曲、雜舞到雜劇、雜戲

唐說種種 樂、曲、舞 舞戲 歌舞作劇 「俳優歌舞雜奏」 雜戲、雜伎

資料之真實

「子女錦錦」

「雜劇丈夫兩人」

「雜劇」應為民

間所用辭 產生雜劇之客觀條件 「子女」有「生旦」之義 由此專看優伶地位)

辨明歌舞始見戲劇 唐燕樂歌舞六型 說白之辨

演故事之辨

強派戲劇入角觝

角觝要義

漢魏所謂角觝中有戲

角觝、戲劇並行不

辨明角觝始見戲劇

惇 王考周史說之商権 戲劇在角觝以外之實例

自漢迄元之發展說明 對歌舞戲兩種不同之含義

外國關係

與宋戲之比較 唐已成熟, 宋更發展 宋仍有未及唐處 盧論商権 比較表

五、 

概說 御前雜劇、唐早於宋) 演題目 (以歌舞戲演時事 宋之形式乃嘲諷 中唐實例 發展與轉變) **唐合生並不偏重舞蹈** 五代轉變 初唐表現(名義 與宋合生之關係(宋之內容乃詠題目、唱題目、 轉變經過關疑 曲調 脚色 孫李二說商権 表演 唐戲風氣一班 比較表

七 概說 概說 原旨 鉢頭 與大邱等戲之比較 爲類名之定論 考及商權 有關「合生」之異解 先决四點(大面乃類名 唐說三種 流於荒幻說 附外頭戲不同於日本拔頭舞、 考補(驅儺所見 (張酯詩示爲宮伎 「祝于秋」與「格獸復仇」 與日本按頭舞爲兩事(常傳二氏說及五要點 截斷衆流說) 沈曾植說) 其他唐戲所見 假面不皆爲大雨 通與示為西域伎 印度拔豆舞辫 ...... 鉢頭伎非角觝 「鉢頭」音義推測 愼拳戲用面具 面具不告為大面 (鉢頭伎非兩兩相當 段錄詳其表演情形 出拔豆國說難立(王、許、劉三家 裝面非大面 舞 面 具包含娈頭) 戲,無從牽合 諸史商權) 角觝無許多歌曲 王氏所 鉢頭 įήj 苤

係總說

唐

戲

楘

目錄

氏說多參差)

與印度拔豆舞爲兩事(田邊、高楠二氏說

中印二伎乃各異、非沿訛)

外國關

流變 諸說商権(牽合鮑老舞 **牽合剽裳舞**) 和尙俳優 附錄"望月婆羅門調格等

拍彈......

九

概說 晚唐情形(新聲度曲 表演不窮 託於趙十之戲 風行二十年) 盛唐精形(鮮興長短句

可能爲胡樂、胡戲) 漢魏情形

÷ 麥軍 戲 附參軍戲非相聲雜技辨 

概說 古劇整體不可制裂 「主曲而不主戲」之非 政治諷刺爲靈魂

科白並重 毋掩蔽戲劇性 **唐人之說為證** 王說影響 「古優戲」有別於「古俳優」(周優戲

兼科、白、唱 漢慘戲兼科、白、唱 三國時完美之科白戲 從唐以前求唐代情形) 唐多軍戲

沿古優戲,非沿古俳優(石躭伎乃優戲,非俳優〔甲〕 體裁託始於石躭伎(乙) 調謔必在戲內

**冠** 名稱託始於周延伎(丁) 舊說 疑實) 眞正戲劇問題(唐參軍戲三要點 周史意見(十

#### 四點)與商権

特點分析 王考周史所見十點 中唐前不限演罪人戲(賭說商權 演罪人戲之四種分析 硬

٨

性規定非宜 罪人必親身入戲) 中唐後不限演假官戲 (参軍椿宜出盛暦 參軍樁可能爲宮

伎 演時事亦有永久性

鹹淡見錢 概說 問答形式 問答體之普遍 「鯎淡」二字含義 諸說簡権

公性與個性

滑稽形式 概說 滑稽價值與唐戲貢獻 戲內戲外, 記載相混 斫撥(與捷畿關係 與鹹淡

戲劇性) 愚癡 與相聲雜伎迥異 **唐滑稽無扑擊** (諸家之說 扑抶摑挌鷵角觝 演故事與否 「鶻侮參受」之限制 有歌唱與否 代宫與否 扑擊有損 有政

唐無

關係

與扑擊無關

治諷刺與否) 三種滑稽伎互爲影響

諷刺作用 概說 政治諷刺之正大 比較價值 (與元院本比較

與清宮廷戲比較)

戲內戲

外,記載相混 網領與原則 **国正與譏嘲二類** 

編演之艱苦 脫會不平現象 演員之勇於犧牲 我古優之人格不可誣 近人明於宋,昧於唐

編劇之高度技術 優諫並非全部優戲

輕視溫刺之弊 以 「戲曲」代「戲劇」 枉演故事爲「託於故事」 否定「意義」 忘却滑稽戲會

被歌舞

ij

٠,

假官內容 唐 寇二則 參軍樁乃類名 椿 之含義 假官題材便於諷刺 宋明清人之說

戲 弄 日錄

九

內容不宜硬性規定 予明戲之影響

歌唱伎藝 陸參軍(唐說二則 内容不必爲假官 脚色或兼有旦 歌以外或有舞

優問題 「陸」之舍養、是類名, 非戲名 「櫓」與「陸」之總假說 望夫歌未必爲劇曲)

商権 參軍戲已入「全能」之漸

唐宋異同 概說 唐參軍清貴之難入罪人戲 比較表

宋演罪人戲,意識轉強

參軍與罪人

等五種關係

結論

附錄"宋雜劇之扑擊

<del>+</del>

概說 傀儡戲 與「人爲戲」之源流問題 附戲劇不源於說話辨 ..... 超百戲,入戲劇

具體情况—唐人之說 源流、性質一歌舞戲 制度、 內容—弄郭郎 種類、 風氣—盤鈴傀儡

資料約計

四六

晚唐流行情形 弄老人 弄郤翁伯 本人賦—綜合說明 木女賦及木偶人說 唐說總結

附元人對於發音之異說

問題討論 故事問題 (陳設與活動非演故事 演陳平解圍及三國事說無據 郭鄭乃演故事

<u>-</u>

宮伎與女

諸說

丑脚說 引歌舞說 唐傀儡與唐俗講各別 唐傀儡戲不爲諷諌) 移 町 能爲戲劇之源 六 國朝 四國朝 劇不源於說書 好戯先演說) 以脚色引歌舞說 鳳阮、 唐無肉傀儡舞隊 土考重觀宋伎之偏 傀儡戲乃代言體 肉傀儡問題(唐用肉傀儡說無據 稻琴 磨俗髒分人代言無據 宮伎問題 快活三郎、快活三娘 舞隊內之舞頭說 (傀儡發展重在民間 宋辉隊或用唐傀儡戲 演故事說造成嚴重矛盾 傀儡數效果應高於說話 宋傀儡限於講唱無據 喬三教) 傀儡戲技師說) 二家說商権) 引歌舞問題 內教坊專容女伎) 本源問題 宋小說前有唐小說 麻婆子 傀儡戲與厓詞之異同 居俳育問題 穿心國人質 (宋傀儡與唐俗講無關 傀儡戲之戲劇性不可 舞隊問題 宋雜戲前有唐雜 (首舞說 孫武子教女兵 (以劇中人 傀儡戲不 (「舞 重

附錄 的木偶戲」 陳竺同 「傀儡戲的演變」 盤鈴考及郭郎兒近等調格 北宋僧方良法演禪師語錄 沈繼生[福建的提線

戱

結語

外國關係渺茫)

+-; 猴 戲 

動,以供使役 裝服表情並入格化) 唐猴戲之表現(民間猴戲之基本護刺 宫廷典型( 猱 供

唐人數 弄一 自錄

與傀儡戲比較

與百戲內猴伎比較

猴戲特點

演進步驟(玩賞自然神態

舉習聲伎

調馴行

四公五

#### 唐 戲 弄 上册

蠢 翰林就職例弄猴戲) 五代猴戲—「侯侍中來」〈伎藝方面之六要點 效果推測 二重諷

刺 明改爲院本 猴戲與院本之比較 唐猴戲說總結) 宋以後情形(宋僅有百戲猴伎可考

金元院本內有猴戲 明清所見百戲猴伎與猴戲) 古俳優戲與猴之關係

#### 第三章 劇錄

唐 無劇目流傳原因 具本事者較 表內九種情形 從唐曲目測唐劇目 全章概况 唐曲目流傳概况 願具本事之唐曲目表 與漢樂府 四公

概說

問題討論 全能十事 故事 「齲」與「搖」非一事 演出情形 音樂 「娘」與「鄭」非一 歌唱 舞蹈 劇 表演 歌舞融合 說白 身 化裝 歌舞 適應故事(用雜曲 劇場情形 效果一斑

ボ 用大曲 歌舞爲主,未失自由 誤爲踏歌 完全中國北方伎(無西域關

係 牽涉民族文化問題 誤爲突厥之萬歲樂 可能流傳至海南 未必定受新羅影響) 並 無

男女合演之事(變更唐說原文 扮旦毋庸反對 坤角開始問題) 「踏謠」「談容」與「談歌」(別

名不如本名 「談容」或指白與科)

緒語

附錄"清代笳吹譯文

三、西涼伎 附胡騰歌舞戲說 ....

概說

發展史略 由元二詩 開天 省使為歌舞 大曆初為歌舞戲

全能戲之造詣 剧情大概一致辭表演,樂舞,服裝

效果

戲劇性未經肯定

**貞元宋成全能戲** 

医皮背景 随着 古州之陷沒主席,將獨政人亂民困,遺象之痛尤深

服装 已小變一效果 頗高 胡 脂质舞 胡醉 子曲

胡騰歌舞戲

時在大曆貞元兩朝

李劉二詩

演員乃眞胡兒

用地方昏致辭

後期之情節

獅舞作用 儀式化兼大衆化 全劇類以致速

民間之保存 宋代所見明代所見(斯州機能) 獅舞作用美術結束 一般與詩相表裏,河湟收復,戲途結束

唐 大戦 弄 一目外外

扮演明皇問題)

西涼樂 西涼技命名由來 樂之特點 劇中或用涼州大曲

附錄"「西涼伎歷史背景」及「民間保存的唐西涼伎」摘錄

四 概說 

戲劇依據 與大商、鉢頭等一 類 扮演胡王 綜合樂、歌、 舞、 戲諸伎 始由僑民依其國俗演

出 百戲之說

表演情形 民間用渾脫舞隊 宫廷所演亦有粗野者 宋枝近似而非

歷史經過 **史料十一條** 北周迄唐百三十五年 宋時高昌習俗仍在 明伎近似而 非

樂曲演變 盛唐可能爲大曲 宮灍與改名 日本舞曲之宮調不同 樂器

乞寒宗旨 誤「乞寒」爲「乞食」 原俗為驅暑祛病 入戲爲乞寒上壽 驅寒迎暖之異說(波斯

故事一 波斯故事二 波斯故事三 三節不能集中在冬全)

戲名本意 本爲帽名 異說爲神名 異說為司祝者之稱 教俗說 語原、義原、與戲原

戲俗起原 五種異說 乞寒與潑水須分論 高昌說最有力 餘訛商権

外國關係 日舞之重點、特徵均異 唐伎並非無定 日舞「蘇莫」音義 根源印度說

四

蓋

概說

Ŧ,

初唐之演出

崔記三見曲名之意義

北齊爲入陣曲與代節舞

唐爲歌舞戲 其體情况 諸說商権

宋有曲無戲 宋詞存二體 三段之體,合於北齊樂制

與日本羅陵王舞曲大異

羅陵王樂舞概况

日人認為唐樂說

日人認為林邑樂說

(高補說

目歌記

戴與舞俱未見

田邊說 **義與象均有別** 日舞僅片段、不具體) 傅氏斷爲出於唐蘭陵王(六種理由

答舞情形 陖王嚩四首) 傅說商權(服裝不合 面具不合 舞容不合 **本質意養不合)** 翽

陵王之戲劇性爲事世所忽

**唐戲並非由西域傳來** 王考造意 傅文引申 史與地之關係衝突 大面淵源不能忘 舞始

北齊是事質 中國人、中國事、中國戲 非西域系統之樂舞瓦多

戯 孨 目錄

越調非胡馨

附錄"蘭陵王調格 蘭陵王歌聲 唐樂傳入日本情形 唐戲與舊舞之異

概說

四據點

曲辭 代言對白演故事 王氏之追求古劇曲 周史之追求古劇曲 二辭宜爲敦煌所流行

演出 「蓋將軍歌」之內容 確有舞,並演故事 歌之聲辭(曲用鳳將雛之聲 辭演陌上桑之

事)結語

故事餘義。 詠羅 敷之一般性 綜合四據縣 乃可定事 社會意義

推論 盛唐已有長短句 **清樂自有雜言歌辭** 唐劇曲不必用大曲 唐歌舞戲之概况

附錄:鳳歸雲辭前二首

獨立為嚴(段錄之表現 陳書之表現 通雅之表現 比較表) 衆說商権 演出概况 日本關

係(與胡飲酒之關係 周史之重要揭發) 塗面問題(即中、中郎之塗面各異 是塗面、 非面

だ 記

## 具) 指為傀儡之製會 結語

|        | -t; | <del>-</del> |           |      |          |                |             |               | 70.PK  | 自錄          | 弄            | 唐戲  |          |   |
|--------|-----|--------------|-----------|------|----------|----------------|-------------|---------------|--------|-------------|--------------|-----|----------|---|
|        |     |              |           |      |          |                |             |               |        |             |              | 豆三歌 | 豆        |   |
|        | 接被  | 唐白馬故事及印度秋    | 玉白馬故事 唐   | 玉白   | 成故事      | 劉宋白馬故事         | 附錄"晉白馬故事    | 晉白            | 附錄     | 弄賈大獵兒       | 弄賈士          | 白馬  | 白        |   |
|        | 度神  | 異說參考——印度神    | 歌唱情形      | 玉馬塗) |          | 故事方面           | 樂曲方面        |               | (分類方面) | · 分         | 戲劇依據         |     | 概說       |   |
| 交交     |     |              |           |      |          |                | :           | :             | 獲見     | 附「弄買大獵兒」    |              | 神白馬 |          | 十 |
|        |     |              |           |      |          |                | 樂曲          | 合生非樂曲         |        | 劇內、劇外、俱傳奇化) | 外、但          | 内侧  | 劇        |   |
|        | 斑   | 唐戲脚本情况一致     | 用戲劇解决實際問題 | 解解决  | 用戲       | 眞姓名            | (眞事、眞人、眞姓名  | (真<br>事       | 傳奇意味   |             | 巧語)          | (名情 | <b>2</b> |   |
|        | 詩料  | 體裁進步)        | 主題正大      | 散雪   | 情節—國雲、散雲 |                | 曲名義陽子       | 曲名            | 陽主     | 史料(劇名—義陽主   | 料(劇          |     | 概說       |   |
| 完<br>完 |     | ************ |           |      |          |                |             | :             | :      | 義陽主         | <del>1</del> | 陽主  |          | 九 |
|        | •   |              |           |      |          |                | 劇說          | 附錄:金元戲劇不原於梵劇說 | 劇不     | 金元          | 附錄           | 深   |          |   |
|        | 一   | 一文一語         | 一貴一賤      | 宣實   | 校() 虚    | 般梵劇與唐劇之比較《一虛一實 | <b>光劇與唐</b> | 般             | 選戲)    | 最早之目連戲)     | 最早           | 婆羅門 | 婆        |   |
|        | 弗(弄 | ) 唐劇舍利弗(弄    | 盛唐猶有所演)   |      | 門以脱鏡     | 戲與曲何以脫離        | 戲在金元說       | 戲在全           | 源說     | 入中土時代(曲在北涼說 | 時代金          | 土   | ᇫ        |   |
|        | 傅   | 與二曲之關係)      | 發現經過 與    |      | 八物故東     | 梵劇舍利弗(人物故事     |             | 摩多樓子)         |        | 梵竺四曲之二(舍利弗  | Z _          | 曲   | 梵笛       |   |
| 六<br>九 |     |              |           |      |          | 附梵劇店劇比較銳       |             | EX.           | 脚比較    | <b>党劇店</b>  |              | 舍利弗 |          | 八 |
|        |     | •            |           |      |          |                |             | の作品は          |        | 书名传信 云影响    | 150          |     | -        |   |

不易 曲調特美 優伶伎術水準》 曲調考略 附錄:麥秀兩歧調格

†∙ Ŧi, 概說 概說 概說及史實 二郎神之曲與劇 觀朝政 預陳三義 總表及其作用 緊囚出魃 靳指天子 造詣 民怨唐岢政) 灌厂神像...... 史實 本事 **責買、貴買與貴羅** 本 事 問答見義 體裁介乎俳與戲之間 歷史價值(反抗封建統治 政治立場與作用 「靳指」意義 在所謂「俳優雑戲」中 地方性(服裝儀仗,素所習見 和糴與和市 遺佚之戲太多 與早稅諸劇較 主題意義(申劉闢之罪行 傳說簡單、嚴不簡單 與後世戲劇較) 宮廷停演,民間保存) **刺章 & 之禍蜀** 有關資料 武劇之 蜀 - E-:

唐

戱

弄

日婚

弄 上册

侮李元諒 本事 優胡戲變態 三點推想

撩妒 本事 意義〈樂、歌、舞、科、白粗備 生、具、淨、丑粗備 樂工充導演 家傾充演員

唐戲之運用) 療妒戲之發展 意見商権

忤熝勳 本事 致辭乃戲中說白

三教論衡

唐人評述 滑稽不必諷刺 三教考略 戲劇化之衍進 李劇推測

後世流變

「三教人」與此無關

朱相非相

本事

弄婆羅門非普通俳諧

朱相與「諸相」

病狀內黃 本事 鹹淡不全

徐楊合演

四史所紀

「蒼頭」之訛及共影響

多侮鶻,非鶻侮參

掠地皮

大面質例 予後世影響

焦湖作獺 本事與主題 意義推闡 予後世影響

劉山人省女 史料 理論 遠例二一優孟與周延所演 近例——敬新磨所演 演出分析

心埋解釋 無限眞實之特例

以王衍爲戲 本事 演員殉藝之劃時代

# 自家何用多拜 本事 演出之推測 温泉刺 數型 史家列為「談諧」

附錄:宋三教論衡劇

五縣天子

本事

演員之勇敢

附見王萬弘事

| 二、生旦 | 老子 附錄"劉阮故事之詞調及詩篇 | (阮郎歸) 濮陽女 楊下朱桑 唐四姐 呂太后 大姊 急月記 | 概說,劇目七(孟姜女 張飛胡一 鄧艾吃 五方獅子 羊頭渾脫 | 十八、待考諸劇 |  |
|------|------------------|-------------------------------|-------------------------------|---------|--|
|------|------------------|-------------------------------|-------------------------------|---------|--|

唐

戲

弄

日錄

生 且 五代以後問題 入末念酸 方向是 並行不礙) 旦與妲(源於西漢胡妲 音義推測與胡妲實例 演員性別無關脚色 唐 弄假婦人之意義(不止裝且 生與末酸 資料之處理非 末(意義 生與廝 生是否見於宋劇 二重任務 基礎與成果難同時 末厥之關係 木質與木質人說 衆說商権 不懂「男爲女服」 引戲是否爲且 以男演女,不算形式 「手執榼瓜」說辨 木大絕非且 由此可驗戲劇水準 衆說商権) 多結外國關係 衞說嫌生造 古劇發展說明不易) 徐釋研討(宗旨與 衆說商権 徐程有六隔 少識漢唐情形 與稱且 結語

限制

參鶻對立之作用

参關對立始於漢

完成鹹淡,

**被二色不可分** 

質例說明

扮演內容無從

四

酸(主要意識由且而與

風醋與醋大

衆說商権)

概說

脚色之地

位

由李商隱詩而定

参爲主,

鶻爲輔

因李詩所生誤解

近人破壞古劇脚色處

命名之意義 蒼鶻出於俳辭 「蒼頭」說無一般性 **参軍樁頗似脚色** 徐釋七點難立

三說難立

衆說商権 軍」促音說難立 說不應有 比較表 戲內戲外之分(戲外之種種 生與淨、丑與且、不接近 宋初之淨或扮老生 唐多軍戲並無戲外指揮) 徐釋說淨與副淨 唐宋脚色、關係混淆 歌舞戲與科白戲之分合(分在根本,合在枝幹 王考育木史說之得失 宋參軍色在戲外 「副參軍」之 「淨」爲「參

附錄:楊氏釋參鶻 徐氏辨促晉 內藤辨多軍色非淨

多鶻與孤酸

生旦難爲俳優

參軍 難兼淨丑二色)

Ħ 概說 有別) 表 弄竅戲(北朝 附錄"託名「謝阿登」論角色 王氏青木氏脚色表略 孫氏癡大辨與木大解 徐氏木大爲且說(中國之辭義肯定 唐 五 代 宋以下》 青木氏「大木」說(打和鼓應用廣泛 外國之譯普說渺茫)「葫蘆提」與「装呆」 弄凝與雜扮大 脚色 八层九

第五章 伎藝 八 六 二

唐 魮 柔 自錄

概說

編劇本、 撰戲曲
之事實 陸羽寫參軍戲本(事實 五點意義) 李昉等編周優人曲辭(內容推

測 作用推測

戲曲著錄 非敦煌曲八首 敦煌曲十二首 近人意見 大曲存疑 敦煌卷子中有關劇本資

料(斯二四四〇·二成道經文體解 伯氏三卷中所謂「戲劇」或「劇本」)

戲劇文體 對劇本與戲劇之關係 與俳諧文章殊途 唐代表現(在一般詩內 在詠史詩內

諧謔、輕薄、落調等 在歌行內 在賦內 在曲辭內一弄辭 在語內—俳語、險準 「戲割風」

醞醸「戲劇文體」) 源與流(騷賦予話本劇本之影響 **脚本最古之名義—戲象** 宋代古文內

之傳奇體 明之傳奇雜劇 唐代之承先與啓後)

問題討論 劇本有無之問題 (五家意見 有唱本卽有劇本 劇本存在之方式 何謂無劇本

「不敢以死爲戲」,故必有本 優諫是優戲之片段) 戲曲代言與敘述之問題(代言即戲劇文體

之 代言不始於元曲 楊名高笑林是否劇本)

附錄:李商隱詩 人講唱體 陳陶大曲 水湖洞

音樂.....

| <b>清樂</b> 胡樂之表現 | 後 散樂之教            | 散樂巡村 崔    | 唐戲屬於散樂       |
|-----------------|-------------------|-----------|--------------|
| 清樂(不但樂未亡,且有     | 散樂之教習及人數 「河市警     | 崔記關於散樂有佚文 | 「野人之樂」 日「    |
| 戲               | 「河市樂」乃散樂 後世對散樂之誤解 | 散樂對觀衆最有地位 | 「散樂」,等於曰「戲弄」 |
| 文康樂、鳳歸雲二調) 胡    | 之誤解               | 宫中散樂多女伎   | 散樂配合散妓       |
| 胡樂(鼓架部與騙茲部      |                   | 伎 殿庭散樂列最  | 科白類戲亦屬散樂     |

之樂多合舞

胡部樂或西涼樂多合歌

何謂「鼓架部」

「鼓架」與「舞鼓」對立)

傀儡戲樂

(清胡兼用

清樂與清音有別)

雜曲大曲之表現 用大曲尙待考 實際用雜曲者多 諸家偏見與辨正 大曲為止步,雜曲為起步 唐戲如何

吗 演唱與扮唱 講唱種種 議唱、演唱、兼重扮相》 唐人悲歌與唐代悲劇 從立唱想像演唱 歌舞合於一人之間題 從淸唱想像演唱 歌樓格 從講唱想像演唱(唐 <u>火</u> 九 | | ベ

成為穿插 鳳歸雲舞乃其體事例 鍾馗舞流傳至今

唐戲舞蹈之三方面

唐說每寓戲於舞

歌舞戲有特殊力量

**鼓架部之戲**多用健舞

啞舞失辭,

唐 戲 弄 具绿外

| 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 三 一 一 三 一 三 一 三 一 三                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 大<br>一<br>一<br>一<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五<br>五 |
|                                                                                   |

|         |        |        |              |            |             |              |               |            |                |                            |         | 穿ブ罩    |
|---------|--------|--------|--------------|------------|-------------|--------------|---------------|------------|----------------|----------------------------|---------|--------|
| 常       | Ξ,     |        |              | 曲          | 三、          | s. ė.        | FILE          | A-54       | u <del>d</del> | 概說                         |         | 竃      |
| 例與      | 道具     | 銀線     | 實例說明         | 舞服         | 服<br>飾<br>: | 結語           | 門問題)          | 筵、锦        | 多金             |                            | 劇場      | 該備     |
| 常例與特例   | :      | 銀線燃帶)  | 說明           | 由舞服到戲服     | ;<br>;      | 唐            | <u>e</u>      | 錦筵等        | 場(總概念定場屋       | 四種娛樂場(歌場                   |         | 俑      |
| 戲       |        | $\sim$ | 蒼            |            |             | 代劇           | 觀             |            |                | 娛樂                         |         | :      |
| 内與      |        |        | 蒼鶻情形         | 易服         |             | 場與           | <b>水席</b>     | 第四例        | 場長             | 場金                         |         |        |
| 戲外      |        |        | 形            | 易服與古装      |             | 戲臺           | 公()           |            |                | 城場                         |         | į      |
| 戲內與戲外之別 | į      |        | 女優           | •裝         |             | 唐代劇場與戲臺補說(輔設 | 觀衆席次(竚立情形     | 戲臺露天       | 第一例一席前         | 變場                         |         | :      |
|         |        |        | 女優粧東說)       | 以畫         |             | (軸)          |               | デ          | HÉ:            |                            | į       | i      |
| 木簡      | :      |        | 說            | 以畫喻戲       |             |              | 棚座            | 第          | 前              | 道<br>場                     |         | :      |
| 竹竿子     | :      |        | 頭飾           |            |             | 全<br>場       |               | 第五例—看座在庭中) | 第              | 戲場)                        |         |        |
| 子       | •      |        |              | 舞戲         |             | 無            | 宴席)           | 看          | 第二例            | 罗                          |         |        |
| 竹属      |        |        | (五代冠冕        | 歌舞戲服飾      |             |              | 宋             | 在          | 舞榭             | 露                          | :       |        |
| 竹馬問題    |        |        | 社            |            |             | 狻猊鎭角         | 代劇            | ) (地)      | 榭              | 戲場                         | :       | į      |
|         |        |        | 莊            | 科白戲        |             | 領角           | 多多            |            | 設!             | ·<br>·<br>·<br>·<br>·<br>· | :       |        |
| 武戲器仗    |        |        | 宗            | 脱脈節        | :           | 南            | 宋代劇場參考(成都賽戲情形 | 戲臺設備(幕     | 一設廳            | 露天戲場 (歷史悠久                 | :       |        |
| 仗       |        |        | 裹            |            | :           | 南唐戲          | 都寒            | 備金         |                | 亥                          | :       | :      |
| 布具      |        |        | 十品           | 服、         |             | 臺形象          | 戦             |            | 離し             | 戲                          | :       |        |
| 尽(漢     |        |        | 與戲           | ±          |             |              | 形             | 地<br>衣     | 觀離             |                            |         |        |
| 布景(漢戲所有 | ;      |        | 莊宗巾裹二十品與戲劇內容 | (朝服、士服、罪服、 | •           | <b>看</b> 棚   | 砌<br><u>塞</u> | 簾          | 第              | 戲臺 日樂棚)                    | :       | ;      |
|         |        |        |              |            |             | 用            |               |            | 三例             |                            | ;       |        |
| 南齊      |        |        | 晚唐           | 戲服         |             | Ü            | 露塞)           | 上下場        | 第三例—舞          | 室內戲                        | :       | :      |
| - •     | •      |        |              |            |             |              |               |            | - •            |                            |         | :      |
|         | :<br>九 |        |              |            | :<br>ታ      |              |               |            |                |                            | :<br>九六 | ・<br>カ |
|         | 九九五    |        |              |            | 九<br>샂      |              |               |            |                |                            | 夳       | _      |

唐殿

弄

目錄

士

天台山伎 五代水紋地衣 明人及近人意見) 附錄: 竹竿子圖說 閩南竹馬戲情形

| 唐之出位與造亂,後唐在伎藥上之地位,進展與障礙相矛盾) 民間對人(伶寫可慕,伶正不 | 地位 宫廷伶官(弄人英族、本色官)初唐頗以爲賤。盛唐中唐授賜漸爲。晚唐最盛。後 | 稍謂 二十一條二十五名 <b>蘇</b> 甘蘇 | 三、優伶名位與生活···································· | 人 優伶非優伶間一人—陸羽 附錄:陸羽自傳 | 非優伶演員自古有之。 存在非優伶演員之意義 帝王四人 臣僚三人 純粹 軍卒 和尚一 | 二、非優伶之演員              | 失,追記不易) | 優笑、優諫與傻戲 雜記、附記與專記 著錄標準 兩點說明(封建意識壓抑藝人太甚 史料觀 | 一、概說  | 第七章 演員 |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------|-----------------------|---------|--------------------------------------------|-------|--------|
|                                           |                                         |                         | ]0:11                                         |                       |                                           | <b>(</b> ¢00 <b>)</b> |         |                                            | 10011 | 00":   |

凡

伶正之師受推重

盛唐民閒戲劇水準)

### 生活 便多名 服装

| 唐九人<br>前蜀一人 | 說,文宗朝五人,武宗朝四人,宣宗朝晚,唐便修 | 六人 女優二人 中唐之俟考者) 树唐(男女優五人 初唐之不列者) 戍 | 初盛中唐優伶說商権 女優之遭遇 | 女優之始與盛 從女樂到女優 女!、 女優 |
|-------------|------------------------|------------------------------------|-----------------|----------------------|
| 人 :         | 宣宗朝四人 懿宗朝六人            | 盛唐(女優三人男                           |                 | 女優證明盛唐有宮戲 〈          |
| ;           | 六人《僖宗朝七人》昭宗朝十三人        | 男優六人 盛唐之不列者) 中唐(男優                 |                 | 合班、合演、搭班、定戲色藝並重 周    |

唐

戡

乔

目級

概說(舊說疏略 要點) 於說白 比較研究(本事八曲 詩--介於唱白之間 特例一萬岳嫁女(劇本之重要成分悉備 與梵劇關係渺茫 科 故事詩十七首 唐稗與戲本接近處 白 情節與場面 比較表) 原文節略 唐代之總會仙倡) 唐稗予後世戲劇影響 結說 歌一對唱與散 選例 (九例 唱 唐稗予當時戲 祝辭 表 门 近 七

概說 尙多未見 兩伎時代之先後(戲劇絕不出於講唱 唐戲存說詳於唐變 對唐變之認識發淺) 我國產生講唱由於自發) 脚本形式之比擬 (第一點 兩伎關係之保留(唐變 唱 白 分清

失名變文整理 第二點—表示演員上下場 第三點 —唱辭之前其說明) 題材情節之比擬

(歷史劇不拘守史實 時事劇用質事眞名) 戲劇文體之比擬(正面之例—孟姜女 反面之

例—捉季布) 周史商権

呵

實名一、虛名三 主業、副業均不在戲

概說

沿訛情形 宋明人說—梨園樂 清人說—梨園子弟 近人說(借用 與教坊不分

店

建樹)

鼵 乔 目錄

於戲劇無

**热苑梨園 地點—芳林門外 作用—接樂、大合樂等** 

宮内梨園

男女兩部總說〈「弟子」含義

彼此異同

來源

性質)

男弟子(梨園法部與小部

香鹭 執掌 地點 結局 晩唐情形) 女弟子 (宜春北院 梨花園 内人與內弟 子 兼佝

歌舞 應用上與教坊混稱)

太常梨園—別教院 供奉新曲 地位較低 成立時期

俗樂部

地點

人數

樂官院

總表

梨園新院-東都所有

餘說 唐代伎樂之四機構 樂營

梨園考補 清代碑文中之資料 清孫星衍之記載 近人李尤白之考論

概說 「報本追遠」之潛意識 本節宗旨

Æ

一般附會所及 魏一後馮道,雷海青

附會玄宗說 梨腐祖師(配先說 明戲神—清源師 總祖師與分祖師 循樂曲以立說

躬親

扮演說) 老郎神 親教歌舞 充丑角 **脊角之帽由來** 以磨塵鑑說作結

附會莊宗說 老郎神 充చ角 執榼瓜由來 脚色名目由來 優服紅鞋飾帶由來

| 桔槹打不出 | 可與我形也奉勅豎金雞 | 糊猻似文樹 | 噴帝     | 一轉人流  | 丞相善馬經                                      | 泰山之力 | 怕婦大好 | 剖心以明 | 一、唐優語 三十六則 | 附最 |
|-------|------------|-------|--------|-------|--------------------------------------------|------|------|------|------------|----|
| 三郎郎當  | 未受犯知出手不得   | 有耳道   | 自家兒得人憐 | 賜緋毛魚袋 | 口眼俱飽 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 | 阿姑阿妹 | 內財吉  | 冷熱相激 |            |    |

唐

戲

弄

日錄

見屈原

阿婆舞

雞大好

大人兩個

最樂王菩薩

內逼光訪

驢患頭旋惡心

禁月明

賣麩炭

位乖燮理

陛下落第

何處得此膏藥

二、五代優語 二十二則

縦民稼穡

五百年始生

面孔似和向

一年生一個

冷飛白

鼻孔大眼睛深

一覺抵三覺

毋縱兒女嚙人

同無光

李天下

脉橘

阿希爱作詩

聖瑠璃

三四

南朝天子愛風流

大殷平天冠

釣龍

牛老

紿署

皖公山色

枝髙

止哭兒

迎佛送如來

生死厄於陳

三、關於黃幡綽之傳說 十三則

尾諫

解紛

諷楊妃

夢引鍾馗

**書霓裳譜** 

求作白打使

綽墩

遺藝民間

面滑稽

**笑**林

優名 明皇捧首 磨壓鑑

四

唐戲百問 一百零三則 1100

般资料十一問 重要資料四間 體裁五問 內容四間 曲調本事八問 服飾名月七間

術

語專詞二十一問 名物制度史實计五問 假說四間 遼宋關係八問 外國關係六問

補

說

戲禮-周代蜡祭……

크 概說一 活動四 八蜡百種萬物二

樂歌六 服裝八

用具九

舞踏七

由「迎」到「角鬭」五

戲禮三義十二

祝辭客告十

戲體與戲劇間之發展十四

從狂歡證戲禮十三

致鹿、女十一

晉代情況十六

隋代情況十八

唐代情況十九

北周情況十七

漢代情況十五

二、蕭衍李白上雲樂之體和用……………………………………………………………1雲0

三大

| 唐 戡 莽 目錄 | (二)蔣星煜之詮釋及應辨正處 | (一)張寧詩 | 五、明張寧詠唐人勾闌圖詩解釋及辨正…                         | (三)古誼六則不洽 | (一)關鍵在詩題「俳諧」 | 四、李商隱俳諧詩指實… | (九)劉知幾不知有戲 | (七)「列仙」與「會仙」 | (五)第五種假說 | (三)四辭所託故事 | (二)總說    | 三、孟郊列仙文究竟是什麼文 | (丙)思想問題 |
|----------|----------------|--------|--------------------------------------------|-----------|--------------|-------------|------------|--------------|----------|-----------|----------|---------------|---------|
| tt- :t   |                |        | 时解释及辨正···································· | (四)禹倉說可用  | (二)設解種種      |             |            | (八)假說在理論上之抵觸 | (六)旁證五條  | (四)四辭假說   | (二)四辭之總名 | <b>熈文:</b>    | (丁)起何作用 |

(甲)戲之形成與演出

(乙)故事和唱辭

|     | 原 成 等 (为                                     |  |
|-----|----------------------------------------------|--|
| 看   | 有關張詩內容之十一點,對張爲人先信後疑,深文周內,對西涼伎則厚今薄古,對張詩內「新    |  |
|     | 戲」二字含義不必歪曲「勾別」,確指開干」對張詩內曰「散末」不必察察爲明,蔣氏提出「行   |  |
|     | 政人員」,不了解 唐有「朗當」著錄,不應蹈空 對「散末」義截搭太遠 蔣氏最後承認使有說  |  |
|     | 白,但仍有騎牆之嫌。 畫出生且淨末四色同臺,並無不可・蔣指張詩所詠限於參軍戲非常不    |  |
|     | 安· 蔣文學張詩「錦繡」二字爲「錦筵」,因誤指爲地毯                   |  |
| 六   | 說踏謠娘········                                 |  |
| 长   | 遼興宗后妃濱戲                                      |  |
| 446 | 戲劇史內應補入遼戲。遼宮廷、民間均重視雜劇。遼有鄉土藝術,王國維輕視遼戲,不合。遼    |  |
|     | 戲受南唐影響。迩有「散樂」,由晉來  遼大典進雜劇,同北宋 遼伶「有作衣冠者」,乃戲內  |  |
|     | 化裝 遊宮伶人有趙堆一、髙長命、羅衣輕 稱「伶人」,乃優伶,非樂工 羅衣輕曾作優諫    |  |
|     | 遼后如曾入戲,乃珍聞 <b>與宗與伶工結爲兄弟 伶官在家演雜劇</b> ,即雜劇已入民間 |  |
| 八   | 戲弄衡源                                         |  |
| _   | (甲)「戲」「弄」等字古義                                |  |
| _   | 「戲」字有四義:謔、舞、歌、角力 「戲」「劇」二義相承 「戲」「弄」二字互訓       |  |

### (乙)「弄」義補例

## 語弄一談諧劇是弄片戲!

# (内)「戲弄」之詞性問題及其他

| 周胎白提四問題    |
|------------|
| 春渚紀聞稱「戲劇」  |
| 「戲」「弄」二字互訓 |
|            |
|            |
|            |

(甲)「鉢頭」、「撥頭」俱非「拔頭」 假僧假聖 庭前學群 旋笏神舞 [皇后阿奢] 彩輿設奇 姬房乞食 廳次仿裴 靴帶繋錢

楊蔭深論滑稽有二蔽楊氏論「活孫叔敖」之得失

串

戲

乔

目錄

(三)日本拔頭舞與我鉢頭戲辨異

三九

| 走、死」等體格或亦沿於唐(九)近代閩南「法事戲」沿於唐(十)近代點戲制度沿於唐色常處更衣有人遊搖。沿於唐(七)清代奧僅讓處浮於唐(八)明小曲中「怨,於一哭」"嫁 | 於唐 (九)近代          | 走、死」等體格或亦恐色常屬更衣 有人避坏 |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------|----------------------|
| 《屬組成沿於唐 (五)元戲臺縣橫額治於唐 (六)姆                                                        | (四) 元路歧戲班由家屬組成沿於唐 | 中之捷畿沿於唐 (四           |
| )元女優坐排場沿台                                                                        | (一)元劇「問相思」沿於唐     | 則                    |
|                                                                                  |                   | (甲)補「去巌」一則           |
|                                                                                  |                   | 十三、補說拾遺              |
|                                                                                  | 脂                 | (戊)憨郭與不演郭華賣胭脂        |
| (丁)推測唐傀儡中,已有「孫武子教女兵」                                                             |                   | (丙)唐巳有杖頭傀儡說尙無徵       |
| (乙)我傀儡戲不必出於印度                                                                    | 2                 | (甲)漢初卽有傀儡戲           |
|                                                                                  |                   | 十二、傀儡戲補說             |
|                                                                                  | 旭                 | 對「元祐錢」故事議論明通         |
| 喬與蓮對立,不能集於一身                                                                     |                   | 從蒼鶻之鳥形求義,未中          |
| 楊氏論三國時「說肥瘦」,未中                                                                   |                   | 楊氏誤認「許胡克伐」近滑稽戲       |

(十二)明劇扮演近事沿於唐

### 第一章 總說

### 一、正名

本書所述,限於戲劇,並不及百戲範圍。 顯有兩部分:一爲百戲, 庶乎名實相符。 後世所謂雜耍或把戲,參看下文則弄醋轉引元史百貨志語。近代屬之馬戲範圍。 節,以戚人爲主之一種綜合藝術,配合核複雜之音樂,而表現於歌唱、說白、舞蹈、身段、表情之中。 從內容說,此書應正名曰「唐戲弄甲編」,不宜曰唐戲弄。 店人雜戲中富有戲劇性之傀儡戲及猴戲兩項,仍劃入戲劇範圍。馬戲,唐人曰「馬伎」,如全唐文載敬括有觀內 麦現體力、器械、動物之技巧, 倘另有詳述唐代百戲者,舉爲乙編, 配合簡單音樂, 因依漢以來之典籍, 一為戲劇,乃演故事,有情 其效果使人驚奇而已,乃 合此書而總稱 唐戲弄, 所謂 「戲弄」

成說, 譜,或詳細之劇目,今日倚無從寓目; 從成果說, 必 一賴 有推测 此書宜稱「唐戲弄存說」, 測與理解以聯綴之、彌縫之, 此書所據者,僅零星資料而已。 尚不足稱唐戲弄。 繫點爲線, 而面、而體。 因唐代任何完整之劇本, 譬如僅得古陶碎片若干,試 專憑此種資料之本身, 或劇辭之曲 每難

人馬伎賦等。

爲拼 其中 近 世 一二碎片已是原器之表現,無事另求,固屬大誤;若主觀安排,率爾從事,又何用多此欺人之舉 發 尙 (現有關 少可信 爲戲弄方面之直接資料。 唐代文獻之大宗新資料, 求原器之具體輸廓,其間都不免踏空遙膩之處,較之原器,即隨在可以造成 **厥爲敦煌石室之寶藏。** 致近人專門爲此, 已作「第二石室」之幻想, 顧石室內容, 五十年來所已公布者 其窘迫失望可 、錯親也。

知。見周史論隋唐俳優。

激煌曲辭內,頗有演故事者,遂文內問有作劇本形式者,已據以成立假說若干,詳五章論劇本及宋章論變文

之正 關係。 可稱唐戲弄,而 來,此一初步之「存說」工作,亦終不可少。 ,於唐代二三重要專著,如盛唐陸羽教坊錄之傳本,崔令欽教坊記之足本,或晚唐段安節樂府 本等,倘一 參看下文五章(took) 一節劇本内「戲曲著錄」〔i i 〕。 旦復顯 爲懺較少耳。參看下節法職。 於世, 俾此 編於唐代戲弄內重要情況,得有具體之决定, 特他日之足稱唐戲弄者,必自目前之一唐戲弄 劇本、劇目、曲譜等縱不可觀,不得已而思其夾,次之又 翔實之說 存說 明, 骚 亦 展 庶 雜

艘

而

鐌

音樂文藝,均有 極活躍之階段,雖玄宗以來之所未有,却爲玄宗以來之所育成。此一部分, 較與其後北宋之關係爲大。 曰 店戲弄,不能違前 密切聯繫, 人編全唐文、 演其流變, 尤其後庸,因莊宗之特殊嗜好, 以遞入沘宋。 全唐詩之例, 劃五代之戲劇於範圍以外。 今日所見五代部分之資料 使燕樂系統之戲劇, 目前固 在・ 上與 五代於唐代之各種 一般展 尚未得具體之理 唐 È; 代 關 竟· 臨· 遠

本 想資料,但不能肯定他日之不發現。 編名稱雖僅曰唐,含義正兼包五代在 故压代戲劇,必須於本編中, 內。 與唐戲作實通之研討, 不能 分割。

族 兼 書所以曰 等兩條。 「戲」、「劇」、「戲劇」、「弄」、「戲弄」五辭,次第詳之。 比較恣肆、 二字尤妙! 用「戲 但其事實之依據,在「兼指」之中者,則自漢以來,即已有之。 「唐戲弄」, 弄」二字專指唐五代之戲劇, 活·潑、 可能卽包含戲劇在內。 而眞實。正緣曰「戲弄」, 而不曰「唐戲劇 唐李庾西都賦曰:「戲族咸在, 對於此名命意之廣, 乃本書始有之事, 者, 較之日 戲劇」, 獨不僅以其含義之量爲寬廣而已, 於唐人記載中, 益足表現唐戲之特性與真面也。 應以桓李二家之殼爲準的。 漢 植寬鹽 鐵論稱民間之戲弄,實 百弄迭改」。「政」、一本作「作」。「 明徵無多。下文引廢錄所見 且取其義之本質 雖然, 茲就 本 戲

尉文體」。 曾不知君 聞樂不樂,見戲不看。 有歌舞作劇飮宴之者」。 日「戲」、日·劇」、日 有大雅之作。」左思蜀都賦:「劇談戲論,扼腕抵掌。」舊書一三〇顧沈傳,謂其贈柳宜城辭句,率多「戲 杜牧西江懷古 」變文集六。八頁。 戲劇」, 樊晃隱宗時人。杜江部小集序謂「江左詞人所傳誦者, 魏帝縫囊真戲劇, 唐人早有。 慧超往五天竺國 如唐代民間流行之太公家教日 苻堅投鑲更荒唐! 傳殘卷,敦煌卷子。 」太平廣記七四張定條引仙傳拾遺 敍新與故羅國 食無水飽, 皆君之戲題劇 情形 居 云:「不見 "論耳" 水安,

第

「與父母往 不看耶? 』,······ , 精字調元兩村曲請以爲「戲劇」二字入詩,始見此。 連水省親, 至縣,有音樂戲劇,衆皆觀之,定獨不往,父母曰:『此戲甚盛,親表皆去,汝 按應人於遊兒戲詩中,多見此二字。如字白「謔浪萬古賢」 何獨

泛指兒戲而已,但發李商隱縣兒詩, 路德延小兒詩, 用許多兒童模仿戲劇之實際行動證實, 日不您泛, **詳**次章宋節辨張飛胡、鄧及 以爲兒童劇」:杜牧「漸抛竹馬劇」;朱松「文章事雕琢,回視真兒劇」!劉禹錫「往事黃先生,

羣兒多侮劇」等皆是。 諸家句中,看似

吃二戲。 協論引雨村曲話後曾日"「其實"戲劇。二字, 在唐人已成術語了。; 但對所謂「術語」, 虚氏並未舉例。 尤其突出之事

例,

纞 「雜劇」 名成立之早如此。 至五代, 而戲劇更盛, 觀感猛深, 於二字之示意乃益切。 如後周

乃晚唐李德裕文內,曾稱成都之「音樂伎巧」被當時南韶掠去者,

有一雜劇丈夫兩人」,許次章歌舞戲

賜江南書曰:「尚不能恢復內地,申晝邊聽,便議班旋,直同戲劇 ! 」最爲明著。惟「戲劇」亦有指戲玩,並無演

戲之意者。 如舊書十八下宣宗紀, 谓宜宗在藩時不言, 文宗武宗幸十六宅宴集, 強誘其言, 「以爲戲劇」。 凡 直接用 字

處 較爲普遍, 但其用意每每泛入百戲, 不皆專指演故事之戲劇。 其中所含之戲劇意義 雖多寡

量殊, 但確屬存在,讀者却勿被混過!試看儘記一 **書前後所用,便可得其大概。 記內始曰:「樓下** 

戱 川隊」; 曰:「凡欲出戲,所詞先進曲名,上以墨點者卽舞」; 曰:一戲日, 内伎出舞」。 自來讀者對

之演鉢頭, 此,無不以爲皆專指隊舞或獨舞而言,但其中實已包含戲劇在,如 蘇五奴妻張四娘之演踏謠娘 其下文又 容見

阿布思要之演參軍椿等皆是,件次軍各節及七章演員論女優。 則從來不爲人所計及。

多矣。 爲上說之助。衣章猴戲引唐時,有稱猴作'戲劇」者,可參考 易爲人所 曰:「大面出北齊,……因爲此戲。」查唐代大面之演故事, 顏 師 理 解, 古注急就篇 由 此即 應體 曰:「優,戲人也」。 認 崔氏 此語中 「戲人」之情形,顯屬初唐所已有,故顏氏得而用之, 戲」 字所含之戲劇意義, 爲戲劇, 而不僅歌舞,群奏章大 較之前 舉三條所 衈 含 者 地 尤足 乃 較 茰 尙

舞」, 而已。 遠, 簡 器一,分明郎 曰:「原運子,: 「舞」之上已言 何斷定? 幾令人難於置信。詳三章西源技節。 在 祇應認為唐人記載唐戲之文字確乎甚簡而已; 准記、 即不憤曰「演」, 如王考一, 同一西涼伎也, 演亂。 作偶人以戲, 段錄、 戲・ 宋代所謂「舞隊」,內容則扮演故事;今日所謂「舞臺」,則數變也。 指蘭陵王曰:「其事至 者; 通典諸書中, 落歌舞 ]。 唐人於演亦泛稱曰「舞」也。 吾人今日, 元稹曰「曲」,且不曰「舞」, 梁巉詩:「刻木牽絲一老翁,……須臾舞罷寂無事……」老翁爽顏木強,難爲舞容: 凡言「戲」 故唐人凡言「舞」 與其認作舞之意義多, 簡, 與其謂之戲,不若謂之舞之爲當。」 者, 如通典一四六三歌舞戲有大面、撥頭、踏謠娘、窟碣子響戲」。 每同時言「舞」, 岩其事在當時, 而不言「戲」者, 而白居易何以則曰 毋寧認作戲之意義多。 唐人之稱舞隊、 是否 後人遂認爲凡此諸戲皆 已難盡信其 「至簡」, · 弄爲戲」? 二者 舞燕, 殊不知此 亦然。 若 憑據未 止 **磐看下節及內** 於 戲 肵 舞 距 謂 真, 其日 「舞 歌 下· 曰· 雕之 至 凡 從 舞 义

章首節

其次言 . 弄.。 般所謂「弄」,義原寬泛;至此, 而爲用益廣!舉其有關於伎藝者七——

載玄宗金風樂弄一卷,亦可能爲曲譜。新書藝文志載此,無「弄」字。 『操』,有『引』,有"弄』。」琴論曰:「・・・・・・『引』者,進德修業,申達之名也;『弄』者,情性和暢寬 於曲譜曰「弄譜」。 有花娘,善平弄」。 泰之名也。」唐書禮樂志:「清調:蔡邕五弄,楚調四弄,謂之九弄。」李賀觱篥歌序,謂「朔客 使樂器發音成曲曰「弄」,如「彈弄」、「奏弄」等是。梁元帝纂要:古琴……曲有"暢」: 冊府元龜五六九:「開平四年,……令內伎升階,擊鼓弄曲,甚懽。 唐代 如白居易詩,有「代琵琶弟子謝女師曹供奉寄新調弄譜」。 敦煌卷子琵琶譜內有注「品弄」 宋史藝文志 有

唱則吐於吸吻,弄則被諸絲管。,可參考 廢,其曰「引弄」,不指弄歌,即指弄樂也。明胡麗亨斯音樂戲一、舉唐詩各體者之名:「曰唱者,曰弄者,…… 有女子葉姓洛, 振喉發音以歌唱曰「弄」, 歌唱妙絕!參與長安聲家會唱三當引弄, 一作「哢」,如「囀哢」、「嬌哢」 及舉音, 等是。 中唐沈亞之歌者葉記,謂 則絃工吹師, 皆失執自

Ξ 伯, 扮演某人、或某種人、或某種物之故事,以成戲劇,曰「弄」。如弄蘭陵王,弄孔子, 弄假官, **羿老人,** 弄醉人,詳次章猴戲節、 弄婆羅門, 弄師子等是。傳懸錄十四載唐佾藥 弄郤翁

**M** 之弄師子,乃在演故事之中。 μŲ 路底煩論「獨弄」。 爲人們所接受的。 新途徑, 『弄』是民間戲的 砍柴弄是劉海砍柴在山上, 家羣文曰:「從名稱看來,『弄』戲幾乎佔一半以上。 "弄』是一種帶舞蹈比較多的調情小戲。如 曰:「伶,弄也。」足見此義甚古。近代福建「莆仙戲」戲目,猶多曰「弄」,如弄加宮、浜小江福、弄 問雲巖:「聞汝解弄師子, 四九弄、燥脱故事。 車鼓弄,以上詳關家羣福建南部的民間小戲, 意義深長,殊不可忽。 發展無窮, 種體裁。 類此事實所在,恐任何人皆須正視,若接受與否,固其次耳。參看下文三章劇錄 希望亦無窮,成果之大,可以預卜!今人有言曰:「戲弄、戲象,是不能 番婆弄、以上詳問心宋金雜劇考附 從地方戲之探討,以追求古劇遺踪, 」據此,古劇遺規,不見於後世正統戲劇 被狐狸女戲弄的一段。 是否?」曰:「是。」曰:「弄得幾出?」曰:「弄得六出」。 崔記敍北齊蘇家婦之故事曰:「時人弄之。」-----皆其例也。說文 戲劇論嚴第三韓。與唐代戲劇之日「弄」,完全無異。 「宋劇遺響」。 **搭渡弄是桃花** 搭渡涛、砍柴寿、 將爲今後戲劇史之研究闢 Ĥ;· 搭渡時,被渡翁嬉弄。..... 而晴暗保存於地方戲 **阻鬚弄、** 但西涼後 足游 謝

ᄁᄓ 是。 扮充某種脚色, 扮演某一類戲,如曰「弄鉢頭」者,可附見於此。 登場演出, 臼「寿」, 如弄假婦人、 弄容軍二者原爲戲劇之類名, 轉爲脚色名。

第一章 概說

生

弄胡孫……。」其中惟弄化生非數則,顯氏未求甚容。

1 等是。 訓練及指揮物類, 明鸝起元歲略二四:「唐人詩中, 或牽引機械,使動作、 往往有紀當時戲劇,如弄鉢頭,……弄老人,……弄鄉翁伯,……弄參軍, 表情,以成戲劇, 日「弄一, 如弄傀儡, 弄猢猻

六 徐延光爲優胡戲, 加典庫。 53、「輕魔人彈胡笳,聲象語弄。」 則均在戲劇以外矣。 調調赤之獸。 舞復,來此奚若?』,注:「世或谓相處認爲舞弄。」 美人,以戲弄臣。」用「戲弄」之早如此。|**侯白唇顏錄:白在散官,** 每上番日,即令談『戲弄』,或從旦至晚始得歸 戲曲科白之中, **食和畫譜謂文宗時,** 沈節諷中宗復其牙科。 對人作諷刺、 **詬侮李元諒之祖**, **黄幡綽對宮內厢院女伎「僄弄百端」,** 吳彩鸞在歌場中作「調弄語」, 調笑,甚至窘辱, 至若庙才子傳三帝詔學士等,爲回波舞,佺期作弄辭」, 亦惟有屬此類。詳三章科白類語点。例子"「鄧析顯謂其徒日"『爲若 史記蘭相如傳三大王禮節甚侶, 日一弄」。 如崔記謂踏謠娘劇中,「調弄又 以戲進士文簫等是。 見附載一「阿姑阿妹」條。 隸屬楊素, 愛其能劇談 得璧, 德宗時, 傅之 李順詩

七 朝、自諷、自弄。——此乃唐代戲劇最完備之意義。 其 |中所加 綜合後四種意義而應用之, 調弄、嘲弄,甚至玩弄之成分, 遂於「戲劇」之外, **森為濃厚** 復有 .而明顯!且不必皆施之於人,有時用以自 「戲弄」之一名。 較之「戲劇 原意,

以上七類皆屬伎藝, 不屬文詞。 宋詞有以新詞爲「新弄」、 短調爲「短弄」者。 在周密草窗詞內

尤著。見金朱嗣三二七三、三二七四等頁。

忿 納上述種 又貫注嘲弄、 爲寬博而豐富! 「弄」之含義,旣先分儲於戲劇所有之各種伎藝中, 種於表解 調弄之意,且多半爲百戲系統所無, 然後知採用「唐戲弄」一名以指唐代戲劇,於義固不單純,於事亦非率爾也。茲再 中 而爲戲劇系統所特有者, 合各種伎藝而成戲劇時, 於是「弄」之義涵, 在作用與精神

Ŧ,

乃

戲弄 百戲 戲劇 樂 乔 白 演 歌 舞 謂之辱。 謂之弄。 對 一部分爲武技之要弄槍棒。 |傀儡與猴之調 部分具嘲弄作用。 謂之弄。 亦謂之舞。 包含後世之所謂「科泛」。 (亦間或寓嘲弄意。) 一部分具嘲弄作用。 弄 百戲之日「 踢弄 夢榮錄)亦屬此。

绑 章 機脫

劇。 學之兄: 卽 略 乔, 秀爾岐剧。 始指 於所 五七引王氏見別錄,發朱梁時,封舜卿便獨二至獨, 泰其 揚獨弄雜劇 令談戲弄,或從且至晚,始得歸」, 嗷咷白狼草。」注:「鳥爨、 必如舊書二○○史思明傳,敍李光酹破史於太原時,「聽賊方戲弄,城中人、地道中人出,擒之」, 表演戲劇或百戲。 謂 驗之實例:太平廣記二二八魏文帝條引世說:「又文帝嘗云:。予於他戲弄之事,少所 也 妙。』」又二四八引隋唐間侯白之啓顔錄, 「五花爨弄」中; 曰「設弄」,即等於曰「設戲」。若讀爲「至蜀散」,或「設弄參軍」,与覺不辭。 ,朝中以爲戲弄。」李公佐南柯太守傳, 也! 按佛果家於宋高宗紹興五年。 又如段錄述漢和帝罰罪人石躭,「命優伶戲弄,辱之」,乃專指戲劇。 南宋獨脚雜劇, 唐世取入樂府,名鳥爨弄。」不知唐世何人樂府中有此,姑存,俟考。 乃指遊戲之事,不專指戲劇也。 仍稱「獨弄雜劇」。 然而其本質與精神,較之唐代,已漸變矣。 謂白 謂諸伎。爭以淳于郞爲戲弄」:皆指玩弄, 設养。 在散官, 見圓悟佛果禪師語錄八"「諸人既是藏鋒, **麥**軍後, 隸屬楊素,愛其能劇談, 長吹麥秀兩歧於殿前 唐語林六三國子司業章津省 至北宋, 此 種名義 明楊愼詩:「逡巡烏爨 喜 每上 亦不 Ш 新三章 **李** 廣記二 僧不免作 傠 唯 一番日 彈 m 指戲 4 棋

距離 基 可磨滅之眞價 肵 天. 謂 獑 在 變 者 意義上,戲弄僅供 何 Œ 須於此訂之。 說 敷? 日"於此當鄭重體 娛進笑樂,與戲弄雜 次章参軍 一戲節論 韶:在人格上,優伶嘲 「諷刺作用」, (有啓辿) E. 正, 與末章首節論諷刺戲與諷 。 弄· 人, 華 實,距離 與優伶被玩弄, 亦 世·大 喻詩之關 唐 Щ. 戲 ፲፫. <mark>ኢ</mark> 弄不

係, 戲劇並 捐說白。 夫所玩畜,作 託 語, |元院本後, 取樂而已, 諷 匡 已詳其義。 明胡元瑞<u>莊</u>嶽委談曰:「撮弄, 無曲 非無專供笑樂者, 福 祇有捷譏笑樂, 上弄臣者, 利人羣; 不可能有自我情志之表現, 大概唐戲弄之所謂「弄」, ,此類以供戲弄而已。」 恰恰相反! 更與後世較: 與司馬遷報任 亦旣多矣!但均不在本音所謂「唐戲弄」者最高意義之中, 至多爲社會譏嘲, 蓋元人院本所從出」。 少卿書,所謂「固主上之所戲弄,倡優所畜……」,指伎藝人爲匹 其說甚嚴正 與此亦恰恰相反! 有其最高意義在, 絕不能有政治諷刺。 如金元院本一般爲「笑樂院本」, Ī 唐代優 按由宋雜扮、 伶並非無被玩畜者, 南宋周密武林舊事有「撮弄爲雲機社 乃編戲者或演戲者, 故胡氏叉曰: 或紐元子、或撮弄, 演者完全被動,供 「元院本但有詞 亦既衆矣!唐代 用以嘲弄他人, 不可不辨。 演變爲

清 李調元弄譜 把戲」條日

所謂把戲也。 也。」史紀所謂「養者霸上棘門軍,若兒戲耳! 古人謂 季, 完史百官志:「祥和署掌雜把戴,男女一百五十人。」——— 亦曰「戲」, 非眞作戲也。 潛夫論: 」與志孫綝傳:「敗壤藏中矛戟五千餘枚,以作戲具。」—— 「或作泥車、 瓦狗, 此類是也。 **諸戲弄之具,** 故作弄譜。 以巧詐小兒, 若戲文,則具 皆無益 郎此

李氏亦認「弄」曰戲, 機武 但並非演故事之戲劇, **遂與上文所舉「弄」** 字七義中之後五義亦恰恰相反,

載余曲劇二話.

並不贅践。

之理解 戲 之· 事· 觸人進 楊信傳, 縆 列 循 爲兒童玩具之事,引火記, 戲劇言, 五代情形 地位,猶屬成人之所爲。 無以解: (鬼面) 弄譜 實, 稱:「辨童成操荆傑" 卽 謂偕幼時, 尙未通,已灼然可見。 ,事屬空 均是實際伎藝,已並非兒戲。 把戲 ,所認識與所論斷者,實均與此異,亦不得不於開始處卽辨明也。 **溯及蘭陵王**, 於宋之有五 前,誠可貴 「出入門間」 一之範圍,若按之上文所述唐戲弄當分甲、乙二編云 弄調笑字。;亦可參考。 花爨弄」。 又何一 惟古誼所在,後來已變,上文舉唐宋兩代之種種戲弄, 未嘗戲弄二, ! 並指爲兒戲。 但既曾說明弄譜之性質與其所另編之曲話、 此種未通,與一般人之意見甚接近, 不僅李氏一人為然。 而非戲劇?故李氏之說, 觀弄譜上卷, 皆是。 以清代人詮釋一戲弄」二字,乃專用漢魏之古說,而不兼顧 所 柳宗元亡姊崔氏夫人墓誌蓋石文曰:「戲於家,游弄之具未管有爭。」 南北朝亦毎以兒戲爲「戲弄」。 謂「戲弄」 列魁櫐、 者, 影戲、 實已不能自圓。 岩依古誼, 猴戲, 如北齊書四韻文宣帝幼時「不好戲弄」。 굻, 誠「幼稚得很」! 下卷列師子舞, 测流話 可知其亦 李氏將全部戲弄皆劃入百 李譜引濟夫論,指 不同,則 無論指 顯然未合。 更不 李氏於「弄」字 百戲 溯及 本書依據唐 如把 言, (西涼伎) 牛僧遇 「戲弄」 义三四 唐·宋· 或指 一戲之 李氏 纀

意 瓜 要, 弄」字之於唐戲 亦唐戲特性之所在也。 除最完備之意義與最高之意義外, 馮元君中國文學史簡編謂漢唐所謂戲劇, 尙另有一 甚重要之意義在, 不過 「隨便頑要」 而 即指 充分恣

此則李氏

一人之偏見矣

至隋 三百 備· 其· 凡縦 並 羚之特 不全處。 四 戲 所不及,就史乘中所得見之資料言。 面 一十年內之戲劇,實已先作橫的發展,爲後一階段立下甚廣泛之基礎。 劇性。 侳 尃 精, 我國戲劇, 若謂 必爲橫面廣泛之進 恣意頑耍,依然存在,甚且充韧於此橫面發展之中 在横面發展中,戲劇性便貧乏, 自床以來,漸趨於專精,乃縱的發展,爲歷史上以前之時代所不及。 即自趙宋以後,迄於淸末,亦杳乎不能追! 步。 誠然,戲劇當亦不例 惟 有在縱面發展 外。 但 中始豐富, 一戲劇 也 者, 其廣泛程度, 在一 則未必然。 除形式外, 般藝術之發展 尤 重 不· 但 所謂 ıĿ. 唐 在具 漢·魏· 五代 唐戲

之·意· 民間, 般人隨便 僅 人運用之於 詳,見敦煌曲初採。 民,..... 屬 圖 於戲劇 戲劇之所以 無 得而操之。 唐 論 征婦,番 戲 作 描 臨 劇之演員, 家、名優、 寫眞實, 時或經常,皆可以有之。群七章逃非優伶之演員等。 表 初不若宋以後之詞人,範圍如彼其狹也 現, 漢、儒 岩在早期之廣泛階段中,則大不然,幾乎任何人皆能應用戲劇, 雖不 **使對未來之實境**, 有劇團者、 固仍以優伶或賣藝者爲主, 釋、工商、醫俠,..... 盡符於當削實境, 有劇場者, 預起啓發作用。 無所 要亦必爲實境之理想, 乃至上層更上層, 不 有 但皇帝、 此種運 試檢敦煌卷子 用之權, 爲文化敎育事業之行 爲未來實境之可能, 士兵、 中所載 在後期專精之階 家僮、 一辭之作 而綜 僧徒, 合觀之,便知其 者, 以遂其精· 政 包含宫庭 及一 洛, 然 段 後 中 般平 瓣· 上· 始有 非

 $\mathbf{E}$ 

奔新月 詩中, 與元九書。 隻曲・ 終 也 之暴露軍 哄 Щ, 斥官僚對百 章 凋 可 調 敍 **發考**。 史 真正 來 此種· 耐· 苜 錄 五 美唐人之 (一〇六頁) ਵੌਂ 「不爲文而作」, 榎 來 搗 其 練子 因 談 卽 罪惡,麥秀兩歧作貧民生活之特寫,樊噲排君難之褒獎定難功臣, 劇 取材之真實, 時· 不必爲專家之專業, 事、卽物、卽景之作, 姓之淫威爲其主題,……亦皆一一繁切 唐人之創 加 即事之風氣, .....之 踏 諷 論宋雜劇曰:「役使故事, 鑑娘、 愉 詩· 者, 類, 造詞 並不爲 初不限: 鳳歸雲之反映婚女受壓迫與 無不 譋 亦非常濃厚!唐人之設一戲, 皆知 者, 於王 然 皆知 更無時地 亦同有興感之直觀對象存在, 嘲 其多為因事立 考所 威恩、 風 不爲情節所拘, 其多爲即事 奪 指之滑稽戲,或本書夾章分類 代脚本、 弄花 思 郷 草 題, 方法層出不窮, 命 舞臺、 拜 変際, 変際, 題, 「文章合爲時而 月、搗 誘惑,西涼伎之以 而 作。 以題名 戲場等之嚴格限制, 因. 練,…… **群末棄首節**。 有時不啻作一 時即事 幾乎想說什麼便說什麼。」 調 不 皆其 比一片空想, 蓍, 而 隨 諷 邊客 便 作, 所 事也。 喩 指之科· 歌 舉例, 詩如 篇賦,寫一 未臂蹈 莳 思 乃 合爲 鄕 至蜀 乃· 唐· 此, 直 如咸 諷 白 無 以想始, 此種情形, 空 失 事 類 中 人在戲劇之作 皇 往 固 首詩,或創· 地 戲 तत 矣 而 猴 作 · 劉 始 不 思帝 爾 ģp 闢 於唐 亦 叫 碄 白居易 蚁 以 並 戱 鄕 施 想 般 以 Ĺ 尤

戲劇之形式, 橫 囬 展之極、 而專重 人人能 發. 揮 其 戲 劇 作戲, 催· 隨 時隨地 唐代 扯 能 會中,此類之 作 戲, 事 事 )表現, 可 以 戲 形形色色, 劇 化 在 實 不可 施上,於勢 究詰 必. 茲 然· 火 刻 脫 Z 略· 於

價值 三種: 玩 要之一 立. 特 總 Ħ 性, īĿ. 說 ·式戲劇, H 則 無· 彌淪貫串於此三 限· 真實 ! 上述完備之義與最高之義, — 日 戲劇行動, 者, 無往 日戲劇風。 **不**属。 茲於戲劇行動與戲劇風 三種總匯於唐戲之所謂「弄」, 則交錯於戲劇與戲劇行動 各具例 因而 說 中 如 爲唐 次 若 j 态 戲之 對 意 所

無限

眞實 J者

,亦卽略見其槪

自· 覺· 乃使在 叶蕃 群下文第四節。 斬其首 能 日 自扮突厥可汗, 該 首長歌,或作 「使我有天下」, **費普子郎支都,恃趣捷,乘** 戲劇行動」,指其戲劇形式倘有所虧, 其表現 更絶 場之普 若其奏效於自己, 玄宗召見,令於殿前,乘馬挾矛, 因 通 怨乃父管束太嚴,太宗殺其所嬖俳兒。 觀衆 大演喪儀; 使衆人扮臣子,照突厥禮制, 篇解 對. 眞實. 將如何 或特殊看客, 賦 而 則又遠非詩 란 如何。詳下文彻唐節。 對於設計者與觀衆言,實已致戲劇之高度效果矣。 名馬, 旣不 感覺滿 滑 歌 美鞍韉, 稽, 辭 賦等 作刺賊狀, 足。 而戲劇性特富!因種種環境之刺激,表演不容不認真 亦 無對人之諷刺,謂其諷刺自己最當。 所能 略陣 甚至融與境入戲境, 在承乾之如此自遭, 覺自己之儲君地位已動搖 圪 挑 大悅, 戰 玄宗朝, 剺面、奔馬, 難得 厚賜。箫書一四七。 怒, 王難得健於武工。 挾矛 設計使非演員助演或主演而不 資無殊於騷人墨客之自遺, 環臨 驟馬 ,漸腹牢騷,遂恣縱 號哭; 向支都 非江 揣當時情事, 初唐太子承乾以宗子、 已忽復起, 考所謂滑稽戲者 爲 河 不 源 暇 軍 必難得 嬉戲 使 大言 时, 直 寫

類· 自扮 林甫, (微) 職職斬齊將尉破湖, 枝 唐承北朝風氣, 前 中間"於百萬軍中" 其 燆 加 白· 而 變化 隨 詞游說,戲劇 表演之,以爲笑樂、舊書二〇〇上,詳附載唐優語。當時可能已是戲劇, 者 **責縣令之祇知重百姓稼穑,而不知重天子之败獵,奏請莊宗殺之,** 世枭猛, , 10 身伶案,奔走附和外, 有自知之演員,有不自知之演員;後半至憑劉后激怒, 多端; 腰 ĮΠÌ 尤為戲劇行動之典型。詳三章十七節(十五)。 另有 漸 後世小說中, 成云萬人敵! 安都單騎直入, 嘶 人 曲, 方其在正式戲劇之前 扮 取上將首級, 作益 歷代皆舉行「三教論衡」;至中唐, 郎支 曰:「君有關張之名, 盛冬汗冷。 濃,終於被李可及完全改編入戲劇,詳三章十七節(五)。 都; 於百萬軍中取上將首級, 猶如探囊取物」, 所演不必皆如陣上,但求玄宗「大悅 並莊宗、 林甫有所警誠, **斬之而反**, 可斬顏良矣! ) 階段,則謂之戲劇行動也可。 縣令,及在場圍觀之農民等,一時皆被化入戲劇助演,而均不 應以受王難得表演之刺激爲主, 時人皆云:關羽斯顏良, 竊谓蘇之斬骨, 酸山 即莊宗之演 有如探囊取物諸 即反手據床曰:「阿與我死也!」 經韋渠牟、白居易等幾度表演後, 「劉山人省女」, **表現眞實,** 不是過也。」 义六七蕭摩証傳:陳北伐, 而已, 結合南史云云, 說, 均未曾以戲劇姿態, 後唐莊宗時, 岩史書所述, 種種做作, 全是戲 其有緣飾, 正 而效果美滿 至宋/金院本, 山 此來 而有之耳。 **亦融**眞 敬 **猶是戲劇行動** 南史四十 遊安都傳載管 益·爲· 新 經過表演; 境 安祿山 群同上。 李龜年於玄宗 膟 猶 Ā 戲劇· 服裝、布 諫 搬 戲 **莊**宗, 演 除指揮 從近代 畏懼 都督吳明 境, 後來小說 不 輟 曾 可。 麥 李

戲劇觀念衡之,此乃戲劇行動;從唐代戲劇觀念衡之, 上所舉,審其性質,大都已內有故事,或外具行動,對人對己,恣意作弄,恣意頑耍, 均就觀案立場言。 者,於「弄」之意義,正好作充分之體會也。 不止莊宗一人。 廬等盛大設備, 却施於家人之間,以極平常之服裝道具演 「上有好者, 又須剺面流血, 下必甚焉」; 此等行動,社會上舉凡好事者類能爲之,不足 方能逼真。 如莊宗之所爲, Ĥį 應已是戲劇。 非若初 在莊宗 唐承乾所爲之悲劇, 必不止「省女」一 此乃喜劇, 充滿滑稽與 事, 亦有託諷匡 賴 心爲· 在當 有人 (諷刺 時必 馬湾 正 以

主收 事 也若 類,不以爲恥,詳七章三節。 表裏相宣。 猶「酺」,均謂 婚禮中有「障 戲劇化; (灰看戲 有所諷; 所謂「戲劇風」,包含多方面:如一般人之愛好戲劇; 習俗上之多設演戲看戲機 ..... 匯 0 **伎樂也,均詳下文初唐節。** 車」之設,廣奏音樂,歌舞戲樂。 告朔之羊,至宋猶三致意。 其風之始,必亦甚早。詳下文溯源(甲)及初唐節。 初唐進士之取名, 爲一種風氣,經常噓拂於社會生活之中,與戲劇行動或眞正戲劇之間,沆瀣一氣, 其故何數?睿宗朝所有除車制之音樂歌舞, 每類俳優, 其時俗可知。 () S 晚唐紀載,潤長安坊巷, 有若紀子却、何支、千尋、常無求、吳楚、江潮 中唐在喪儀中,有「祭盤 (三) 弄孔子之戲,影響觀衆, 群唐會要八三。 新學士之入翰林, 擬街鋪 之設, 든 設, 在羅隱 初唐循南北 例弄爛 時而大濱 會; 通 夜樂神。 詩 不日將 猴戲, 中, 傀 朝 、閻梅之 便使孔 温。 風 一般 其始 許多 喪

意

然也。 Ę 時,府僚欺其仁厚,遂相賭戲;有施粉黛,高髻、笄釵,婦人衣,在廳前學新嫁女拜舅姑,深 内, 忠的家伎。……他們實在是把舊隨當作實際存在的人來描繪。」見潘絜茲敦煌莫高窟藝術 子入末念酸。 曰「戴文子弟」;「非贋爲婦人者名粧旦,樂聲緩步,作夾拜態,往往逼眞」,毋乃少見多怪。 而像先不爲動。詳四章生旦節論弄假婦人。 而已。」所謂宮殿池沼,非真境,乃道場之布景耳。 人扮菩薩, 小兒所爲之例。 所爲之例。 繞禮拜者, 唐代戲劇 有喬道場, 凡此文人所爲,雖在文體上自有所承,假成試原浴寺場記就說過:「長安道政坊寶應寺中釋梵天女, (名) 新書一七二杜羔傳,謂京師惡少,優戲道中,具騶唱、呵衞,自謂京兆,驅放自如, 風盛於他代,於此可見一斑;而當時戲劇水準未必十分低劣,又可以推。 亦復在演串之中, 以北門武士扮金剛, 了 九 **整本此**。 £ 李商隱、路德延小兒詩, (10) 尤其南部新書壬所記, 白居易池鶴八絕及蕭宅二三子贈答等寓言詩中, 太子族記二八九引北夢瓊寶敘遂州于世緣「每夜會,自作阿彌陀佛,宮殿池沼,一如西方。 並非真正奉佛。備察上元元年八月,亦曾仿行假道場,見通鑑二二二。 周繞禮 據明陸容茲還雜記十所談: 如高宗「活進場」事甚近之。 拜, **備舉兒戲中模仿當時戲劇之脚色、服裝、動作、** 極歡而罷。 高宗曾一度設置「活道場」, 不但內人武士有所扮飾, 海壁、 餘姚、 溫庭筠乾購子 由此二事可以推想:唐人生活中, 以明人戲內之所為,不過如唐人之戲外原 懲殺、 使諸 亦可能受當時戲劇風之激宕 廢土偶木像不 品 最 鳥 並 黃殿、永嘉等地良家子習爲倡優 謂陸象先爲馮翊 人格化, 即高宗皇 男女俱集, 用 對白等, 拜 金元院本名 都是齊公姓元 與 作 四 乃成 代 丽 拜者 班 太守 以 言問 念佛 周 内 乃 ٨ M 目

雅也. で彼 然具。 忠罪, 史書如 也 許至雍條:「至雍閒遊 引入於中庭,不問資敍,短小者, 侯之鄙語, 爠 有 其· 正• 有· ÷ 何人也, 戲 無. 。』」漢代之「弄田」制: 魏,生也 密 茈, 教 在 數 **弄田在未央宫**。 戲或是戲, 手自曳辱;  $\stackrel{\square}{=}$ 之 悄· 種· 太平廣記二五〇引嘉話錄:楊國忠 戲劇 如何 派 后亦大笑。 不質說明 而 衣 霍,群也 可 化之婚· 逢迎武后, 裾 以意會者, 爲勝不爲。 魏以 『弄田』者,燕遊之田,天子所戲弄耳。 若是? 蘇州 一般・ 部極好之滑稽戲。 į 此事全非封建時代之朝儀或官箴等所許, 正氣折之, 度, 侯與高 人 時方春,見少年十餘 武后 果驗, 」後語: 至唐 不· 曰:"此州 能不 **通道參軍** 時 ,皆丑也 說得極 氚 侯反受教。 遂以 侯 書; 謂爲已成風氣。 思 有 酷贞見信。 止 老實 對 初· 非· 男巫趙十四 플 事,足當 白滑 胡者云『湖州文學』, Ī 睌 有· 爲侍御史霍獻 輩,皆婦人 **警會諸親**, 漢書昭帝紀曰:"始元元年,上耕於鈎盾舜田。」漢書昭帝紀 乃唐代 心戲劇, 唐王條耕弄田 稽, 侯言 表演 典型也。無書二〇九。 者, 믈 一戲劇 語便 (裝)乘 生動,情節 時知吏部銓,且欲大 而自合戲劇榘度, 言事多中, 然以上皆戲劇風之顯著者,望而 風 晶 可所嘲。 **赋** 極好之為照也。 畫 而 日二 艦 簾下大笑。」(回)太平廣記二八三 乃按戲劇意味 訛 曲 將謁吳太伯 事 爲 折, 侯 人多效以 侯原爲 殊 ±. 訴后, 場 兒 人 乃· 無· 戲 囬 噱以娛之,呼選人名, 所敬伏, 髙元 漢弄田情形見苗昌言三輔 燃鬧 爲笑。 加 霍 廟, 斯 形· 發展耳。 乃於 禮 爲数 中. 許君因 奴, 而 皆趙生之下 候 后 詉 種風 化之先。」 削, 誉 暴費 可知 刺 后, 按魏 問 氣 日 刻 便 效 髙 更 元

爲此名。

<del>--</del>0

**釻貭弄田。**」 應劭注"、時帝年 九齡,未能親耕帝籍,故往試耕, 爲戲弄也。」 師古注「舞田, 謂宴遊之田,天子所戲弄耳 ,然爲昭帝 年

優。 知 此 難 理。……爱自近代,此道 風 斥爲「詞義鄙後,有同諧弄」,恐已類劉朝霞所上之獨幸溫泉賦矣。詳五章劇本 文十五篇進太子,事猶不奇; 何至追諸帝令一降之又降, 俳優之場, 種 ,終雜詼諧; 此項 形成 則又廣泛於學 戲劇行動之形成, (戲劇) 晚唐三教論衡之參軍戲, 何 學堂成調弄之室。」全唐汶二〇。 **假化胡之僞**, 出言不經,積習成弊。」全唐次三一。 乃完成於惟 堂 此初唐道教談講之戲劇風也。 生 漸微。 實义有其更前一步之種因, 徒之間。 南宋岳河程史副獨伶多能文,俳訊率雜以經史者,宜皆源於此風。 方盛老君之宗!……履冰而說追樂, 高宗斥劉之詔曰:"關忠孝之良規, 名優之手 問 禮言詩, **試看中宗時**, 固如上文所述, ; 又禁止生徒問難不經韶 此項戲劇行動, 惟以篇章爲主 方禁老子化胡之說 表現在 玄宗將行釋奠禮令曰: 早已種因於中唐「三教論衡」之戲劇行動矣 此 盛唐儒學談 進飲譜之鄙說。<u>玄宗</u>時 ; 浮詞廣說, 初盛唐三教分講之戲劇風, 乃構成於二三通儒達 曾無典據; Ħ 講之戲劇風也。 或有凡流 多以 其答大恆道 「夫談講之務, 高宗時, 調非風 嘲謔爲能。 張 蹈火而談妙 希 嶠上 士; 矜於小辯, 氣所 觀 苟非· 表 若 劉訥言以俳 主棋道彦 扇, 據 遂· 信· 法, 則亦 此項之戲劇 事態風 玄宗韶 叉何 初 籌· 有 不 於 等 可不 雖 座. 類 名 至 諧 作. 腡 勅 若 俳

於斯 乎! 唐代文人,有種種語伎,接近諧唱或戲弄中伎藝人之所為,與此正 一合,亦是 植戲 劇 風 詳 五 章 劇

戲劇行 烈, **出於戲觀。** 成者,譬之文人所爲律詩, 且 甚至在世界戲劇史、文藝史上,竊以爲非常可貴, 經見之現象,或不許可之行爲,乃唐人生活比較自由,獨能 足爲正規戲劇之前身或其源泉。 ,不但不相妨,且覺增色不少。 則譬之民間歌謠、 綜戲劇行 動, 共戰與此處云云乃兩事。 因不 動與戲劇風之兩類言之:唐代所見而於後世 許可, 里巷小 始不存 嗣家所塡慢詞。 因戲劇行動完全對人對事而發,不離眞實; 在 **#** 尤其戲劇行動中之典型, 於此不妨假設一喻曰:近代正規戲劇, 然唐人獨能有之,此種獨能有之意義,在我國戲劇史、 後世政治社會旣經變化,風俗習慣大不 岩唐代之此類戲劇行動,外表粗陋樸素, 值得稱述。孫楷第傀儡戲考原內, 尙未嘗廢 若敬新磨、李天下所爲, 消力。 戲禮則裝鬼神,對鬼神,鮮閒眞實者居多。 者, 兩類對於正式戲劇,不管充 固然有, 相同,然後此 由高度藝 指漢唐大衡為「戲禮」, 但多數 術、 粗 而內容真實熱 野鮮活可 種典型 高度設 則已爲後 作外 備 取, 世

期戲劇 制,伎術 效果如何深 **唐戲題材之卽時、** 於横面之無限發展, 錯綜 Ż, 無 (限制) 亦難於限定, 即事無限制,發着夾章合生戲之演王公妃主, 構成之體制, 茲名之曰唐戲之「無限眞實」; **兼有「戲劇行動」** 甚至溝通劇內劇外, 與 一戲劇 風 融成一片無限制, 亦正顯示床 远明清之戲劇, 傀儡戲之演三郎三娘等。 充其外圍, 互相表裏, 遂形成 因 Пij 其演員之身分 其流行如何廣泛, 僅 J. 我國 於 無限 有 孠. 限

**真實、** 過, 清有限**真實之戲劇習慣、戲劇觀念,以衡量此早期之戲劇,自覺有格格不入處;** 性 既在 客觀將多被掩藏,而事實真象乃無從盡量暴露,斯不可以不慮耳。 部分真 Æ, 其所以 實 稱 甚 至脱 「唐戲弄」, 離其實。例如傀儡戲, 較之稱 「唐戲劇」, 膅可以演三郎三娘, 尤為確切者, 宋則曰「多歳少實」, 其故亦在此。 群次章 十一 但 倘 如此未発主觀太 節。 切 循宋 唐 虚数之特 元明

之黑頭。 娘在 戲劇名也 娘曰:「生於隋末」, **鉢頭,始終爲戲劇之類名者異!跳謠娘祇是演某一故事之某一本戲而已,** 大 新、舊書樂志以來,已習慣如此, 本質」兩項中, 面 以上對戲弄之含義, 也;大面醫猶後世之謂花臉,鉢頭譬猶後世之謂黑頭,譬喻而已, 花臉戲與黑頭戲固多矣。若將蘭陵王與踏謠娘並 曰"以劇之類名當劇名,不合。例如大面、 「出於北齊」, 鉢頭戲旣祇有類名,從未見有劇名, 尙另有所群。 眀 明先指爲人之稱號, 於鉢頭曰: 「出西域」, 已闡明其深度與廣城; 此外, **殆本於杜佑通典** 在研究上有幾種名稱, **次由人之稱號轉爲歌曲名**, 既不類故事名或人名, 惟 鉢頭、 下節去廠, 而與會也。 有從闕 列, 踏謠娘, 便合,因二者同 不必混而代用。蘇頭為類名, 容易混淆, 「因唐說假借爲磤」 (通 典 三洛聯稱, 一四六曾連舉歌舞 並非問唐之鉢頭, фp 宜加判 再轉 明明指導 由 未曾有岩干不同之「踏謠 人之稱 而爲戲劇名, 認爲皆是歌舞 别 戲之類名; 者, 及 即今日京戲內粉包公 專從 號轉 戲三事, 並 下章有的證。 附 Πij 見之 形 較大面 爲 於踏謠 八式衡定 名, 曲 但於 名 王 自

考 將代面、 鉢頭、 踏謠娘、 參軍戲、 樊噲排君難五名平列, 稱爲唐歌舞戲之「五 劇 誠 何

訛

乎

有 伹 爲脚色名, 醀 野狐弄麥軍, 爲皆脚 色名者; 知非脚色名, 何正 一戲名, 戲之類名轉爲脚色名也。 二日:以劇之類名當脚色名, 式 色名, 但於「椿」字「陸」字之義, 既迄今不詳, 殊非, 戲名,無論唐以前矣。 岩參軍, 而 非脚色名也。」 並懷疑亦可不必。 於次章為軍戲節辨之。 李仙鶴善此戲」, 則先是戲類名, 今按唐代除蘇中郎、 且. 唐戲脚色之分析, 亦戲之類名。因話錄之「參軍椿」,雲溪友議之「陸參軍」,王氏 至以蒼鶻與參軍對舉, 唐以前戲劇中之謂「參軍」,皆戲之類名耳。 由來已久。大面、鉢頭, 再是脚色名。 踏謠娘、 又何至如許之細!王氏於「鹹淡」等, 王 何從斷爲脚色名?祇可懷疑而已。 國維古劇脚 然後二者始能確定爲脚色名。 樊噲排 在唐派是戲劇之類名, 色考指 君難、 劉開 **参**軍日:「唐 責買四名外, 段錄曰:「黃繙綽、 凡不得其確義者, 尚未見有用爲脚 以前已有此 在「參軍」, 쌝「姆珍軍」, 且未見更 以 是 脹 E

中愛此戲,呼爲郭郎 稽戲調,於是諸郭皆諱禿; 以 劇· 名當劇之類名, 唐時又呼爲郭公, 北齊 時,有人以傀儡爲其象, 亦不合。 後遂有稱傀儡戲為一郭公戲」者, 傀儡戲又有「郭公戲」之稱, 演其事, 肖其滑 因漢代有人姓 稽戲調, 乃以劇 名當劇之類 以 引歌 郭 丽 舞 病 名世。 固 滑 里

曲

近 人誤會以「郭郞」或「郭公」為异傀儡之技師,將劇中人移作劇外人,在解說上乃諸多窒

最安。 兩歧等,皆然。 步 ,戲劇中又十九不離音樂,故唐人多以所 四 如鳳歸雲、食利佛、呂太后、唐四姐、急月記、趙十等,皆是其 日: 以歌曲名常劇名, 故今日於必要時,非代唐劇擬名不可者, 可行。 唐戲弄原有正式名稱者極少; 用歌曲之調名名戲弄。 倘其劇中原用歌曲 例 如蘭陵王、踏謠娘、 自來音樂之發展, 卽用其歌曲名作 觨 每光戲 幕遮 劇名, 劇

猴把戲, 見參軍色名, 便以爲仍如唐戲內之參軍,見「梨園弟子」四字, 誤用或借用。 舞 猴 孤等,確爲脚色名,並非人品名; 則皆不兇爲名所誤矣! 隊或 戲, 他 雜劇之執事人,已不同於唐參軍戲內之脚色。 前者演故事, 如唐之合生,絕非宋之合生,前者是初期歌舞戲, ·····凡檢討唐戲弄者,若見合生名, 入戲劇, 此亦名義之當正者, 後者未聞演故事, 七章於唐優伶之稱謂, 略舉數例, 便認爲同南宋之合生, 祇入百戲而已。 盛唐之梨園, 曾列十餘種以釋之,亦屬正名範圍以內 可以類推。 後者是說唱題詠。 宋之參軍色, 乃樂隊之訓練所, 下文四章概 見猴戲名, 便以爲卽當 **唐之猴戲**, 論, 乃演 便理解爲後 時之優伶,.... 辨旦、 並 員 有別 未演 (以外: 徠、 然狀之 戲。 世之 勾致 酸 後世

並

#### 二、去蔽

之來, 戲何在」之感。實則唐戲自在,近人於此,心目俱有所蔽,結果遂不聞、不見,不察、不求耳。 便曰:「唐代歌舞戲之發達止於此」, 現,雲霧乃興,而真象不著,茲目之曰(丙)成見爲蔽。 共舉二十五點。惟皆說明大意而已,其詳仍散見於下文諸章節內。 **書旣欲介其所已增者,並欲推其所未能舉者,於茲發靱,乃不得不先函亟揭去此事之一切蔽障。「蔽」** 去蔽」云 或在客觀。 者, 茲曰(甲)根本缺陷;或由主觀, 廓清研究唐戲之一切蔽障也。 四十年來,國人信之;倘於十五劇以外,猶云唐戲, 因王考僅舉唐五代歌舞戲五劇、滑稽戲十劇而已, 茲曰 (乙) 概念偏頗;二者交互爲用,錯綜表 本節循此三部分立論,而各有分析, 乃有「唐 本

愜人意, 三章機說內。劇目不傳,猶可說也,宜有具體之劇說。 **大典本張協狀元等劇,** 在傳本中,且百七十種。 (甲)根本缺陷 又焉得不興「唐戲何在」之處! 指為南宋人作,大致可信,而論確尚未足,有待補充。 夫劇本不傳,猶可說也,宜有劇目; 今試問: 若同樣問唐戲, |唐詩何在?日: 雖然, 則唐迄南宋之劇本, 姑就劇說會:唐人於劇, 在傳本中, 今劇目旣無,而劇說又零星散漫, 且五萬首。 今日實均無傳, 叉問: 並非完全無說也, 難於置答。近人於永樂 **元劇何在?** 若有若無, 特其所 曰 亦 鮮

等於無 具 以 者爲之所 說 靗 之書 者, 說 多 局 残 不 能 先· 限 闕 在 j 不 今人 知唐 日具 完 ,難窺究霓 習 人於戲確· 、說之辭 慣之常 有失之俚僻者,今人 態中, 有說, 日具 易 並如何說, 暋 푏 每每 會, 假 不能通曉。 認 而 借 爲 降心以求, 古 無 誰, 說 Ŧ, 旣存 撑 泛不 此 此四 然後庶可以知唐代確有戲, 中 切 腈 失, į 形 日 雖 確 具說之辭 有 切 靗 ग 在,對 舉 者, 每 過 約 般 於 有 人 簢 四 有· 在· 乃 略 幾 Įηį. 讃 平 

處· |准· |氏· 具 姑 能 以 陸 33 體 儩 ग 改 原: 不論。 獨無 尤甚 介紹, 有教 盤 鄮 並: 漫 從 畑 溽, 錄 놼 囚 何· 逐 此 錄 唐 字 顧 有 節本流 造 醉 說 |相 記之在 必 情 說· 翁 成今日之遺憾 残弱. 明; 尙. **記原書之足本**, 談 不 有. 錄 傳。 行 諸 叉以 其. 爲. ん 酸・ 而 金盈之撰。 叢 他· 他 關. 事 害 足本 如中 槶 中。 於·唐· ! 隱 雖清 觀於崔 唐人對 唐杜佑之理道要訣或 驗之守: 曾慥 戲シ 脢。 跳丸等之百戲名目 初猶傳、 泛珍·貴· 類說 足本內關 於樂 氏記踏謠娘 ĮΙĮ 閣叢書 資· 等害中, 舞 "閣源通俗編及淵鑑類函等所引可證。 嵙. 雜伎之專門著述,今所得見者,不過崔 在。 於戲 錢 偶 熙祚 至 曲 通典, 劇之空前 然得見之崔記 作此部之結 於 或戲劇之記載 校 段 本, 錄之傳本 內 詳備 容 卽 雞 攻, 可了 (佚文, 及床 亦及此, 究竟 雞 俱屬可 然 伛 乃因元人編 人編 如 內 未 例 何 容頗 筅 經 疑。 老 如 删 非 ||宋||以 如 不 鼓 鄮 此事之專門 陳 4 俳優 架部」條 韶 伹 書 來 (説 凁 與 闕 %。 叉 樂府 」條 段 文 ፓታ 從 時, 錄 行肯定 脫 内 )踏 無 詩 蓍 娳 謠 簡 人作 卽 集 棰 之 <del>-</del> 竟 虠

段二書今日俱得見其原著之眞面目者,料此處所謂蔽障之一部分,必可解除,而唐戲之眞象,今日 亦定覺明朗。關於催配,參看三章踏謠娘;關於段錄,參看次章唐人分類 **屬入夷部之樂與舞,尤爲不合,** 宋人載籍中,對於段書轉錄稱引者雖多,但於此等有問題處,却無資料可供訂正。 顯非原貌。清俞樾茶香室三勢二二,指殷錄方響擊甌之文與其顯問,存在錯簡,亦可 設使崔

厚。 事 唐以降,於外國文化之輸入,向來聽其自然發展,但隨在吸收,加以融鑄而已,並不排拒。 內者,則樂爲俗樂,舞爲俗舞, 木,二者居六藝首,於治一也。 **偽之方式,乃日趨複** 面又以音樂統率歌舞雜伎。 表現上,乃多存在表裏兩面, ,乃上下之所同好,功令雖曰罷斥,實際仍然風行等等, 但唐人一般之實際生活,則頗傾向於自由活潑,可以肯定。参看下文二章辨體傀儡數(己)無隊問題。 與失繼承本國歷史上封建傳統之思想一事, (二)因唐說假借爲礙。— **雅! 尤著之例,如武后旆禁女偃,高宗從之;但中宗則看女姐演合生,** —此層最有意義,最重要,亦最難說明。 我國古代,向以禮樂爲政教之 曲爲俗曲。 凡不屬郊祀宗廟大禮所用, 所傳禮經樂經,內容精博。 甚至加入側背之躱閃變化,而成多面, 此種傳統思想, 中間顯有矛盾。 倶可證 三代秦漢魏晉六朝, 唐代繼承不輟, 而在常禮吉、凶、軍、 期。 因力謀此種矛盾之統 此種涵 同時並行不廢。 載籍所見, 盖 實、 無不以 至於媒婢、淺穢、淫鸝。 **嘉等**, 切、大而化之之風 禮與樂 皆是。 於是生活中 意味 於女樂、女 系統之 故在 仍甚濃 相 如 X 初 这

事 矣!此於士大夫之社會中,或文人之筆下, 宗開元二年立左右教坊,盡孝天下色藝,又拔其尤者,入宜春遊爲內人, 例 詳七章首節論女樂。 尤妙者如賈曾讓玄宗好女樂,竟謂「餘閒宴私,後廷伎樂,古亦有之,獨當隱秘,不以示人。」 已習慣公開作僞 反映益著。茲姑就唐代樂曲之情形言之,作爲一具體之 精練女樂, 供自己事受。 但另一 面却於同年勅天下禁斷女

泛歌 矛盾,即同一時代之樂曲歌辭,實際上竟劃分爲三層:上層雅樂之樂章, **另有** 犅 錄 其初雖先由 幾乎無人過問,中層法曲歌辭,用近體詩,士大夫與一般社會,頗於燕樂之中被之管絃;若基層者, 嫌其典雅 雅 者,乃因禮敎所限, 樂歌詞 唱。 舊梅之五 通典 但此時朝野之歌者,則超越前進, 此種基層之樂舞歌辭,爲正史所尤睡棄,固不待言,即士夫文人;雖發乎至情, 難 . . ... 通; 胡夷傅播里巷,流行久之,其妙者亦仍爲士夫與宮廷之所私好,樂工投其所好, 前後常行用者, 四七哉唐初貞觀二年定雅樂, 調歌詞, 對彼貞觀所制之樂章, 向不承認是己作,悉委爲樂工歌伎之篇, 皆採自詞人雜詩, 附於此志。 心理如何,益不必問!乃舊書音樂志三曰"「今依 其五調法曲, 整比爲七卷之多, 六年制樂章, 已雜用胡夷星巷之曲,對此所謂「鄭衞」者, 詞多不經, 開元初祇用貞觀舊詞; 表面斥爲「鄭衞」, 或謂原出民間之無名氏, 不復載之。」此中正強烈反映一 除太常典屬與正史著錄外, 實際編作法曲, 開元末於 亦 削 且威不 多 絕不願自 樂 史舊 遂至廣 依 育 聲製 種· 悉

爲·非。 之正面, 自尙 而 限 都 可及 亦 日 須 答者亦有,其原屬戲曲之可能性頗大,詳五章劇体。皆其明例。 顧於此等戲劇之聲容,在文人筆下,偶 於樂、 深者, 文人筆 略見 綸 士夫與宮廷之所篤 興· 真 <u></u>此· 足 提倡於內,長安婾薄少年遂爭慕於外,如響斯應;群下章拍彈。 述,究如何 於說紛矣!支矣!於事則無裨也,徒足爲蔽而已。進一步者, 以 端 無小說戲劇與歐洲文學史不同之教何在, 所· 歌、 (體會) 逐意 卞 終乃留得一疑問曰:「唐戲何在」而已。 謂基層者接 倪而已。此義下文另群。 亦不屑編入自己之詩文集。詳教煌曲初探五章起源。 舞三端;若談戲弄, 以水, 每每仍, 措 若後世人, 派憑此文字之表面而已, 遽倚作考證之資, **游子?** 而不從背面、 好 命之日「樂」, 近,一經有搬演之容態相宣,其處召力乃尤強!不僅市衢里巷爲之醉心,同 Щ, 吕: 初不願直接名狀, 盛唐鉢頭,民間有,宮廷亦有,且以之祝嘏; 當時之人對此雅言雅故、略見端倪者, 則猶停滯在忸怩裝飾之階段, 旁 面, 日歌 結果以爲乃受北方儒家思想之支配, ۲, 以窺其實,當然失之,— 日 舞」, 大都擬古, 換言之:唐代文人之談伎藝, 僅得「戲弄」之意而已。 戲劇歌辭之所用,少 以雅言雅故出之;亦不肯首尾詳 未到老實坦白之時。 敦煌曲內,演故 如實行伯中國文學史網, 認文章方爲經國偉事, 原有者失之爲無 聯繫其及身所 結果遂鮮不誤 **詳下章鉢頭。** 數採中層之詩體 後· 世· 能放膽 事 晚唐 者固 歷, 若小 人 但· 追求中國文學史上 會 原. 雖戲) 實 百出 多, 脫戲 日甘 拍 是者 從其所寫 說 彈 5弄其實. 代言問 潛, 所 多數 成見 由 及, 祇 大 李

唐

言法言,或言之不切,固有責任,若近代讀者,不得古人之意,動加誤會,並轉以誤人,責任尤大耳。 潲 名伶老亦 甚著, 則佔側面背面者,必另有在。而傷風敗俗之作品,必然相激相蕩, 不能產生; 慶芥前已,傷風敗俗之害物也;故不願產生之。據其說,一若我國古代眞無小說,眞無戲劇者。 有以流傳耳。若在當時民間之傳寫、傳說、傳唱、傳演, 述店<br />
多軍嚴之來源甚明, 既發現後, <u>又被胡元瑞、</u> 乃知並非不能產生, 而王考、 王國維等,誤其句讀,周史糾之,分見下文參軍戲及住旦諸節。 | 周史及馮||元君之說一再澳會其意, 特以前未曾流傳而已, 則如故也, 產生愈多, **其事最為著明,** 不容否認。 詳次京參軍戲節; 又述弄**參**軍、 流行愈盛, 唐雜曲與變文等, 衆目之所共覩矣!其降一 特封建傳統勢力甚大, 類此情形,不一而足。 未思儒家思想倘已佔得文學之正面! 在未發現前, **舜假婦人、** 等者, 不容其同樣著之竹 足見在古人當 依實氏說, 如殷錄「俳優」 弄婆羅門之 爲

茲鵬舉此種文字之實例二十條如次,大抵已屬戲弄之本身,亦間有僅在其外闡者, 綜合以觀,

庶

幾愈覺具體

舞, 並非普通歌舞。伝人所謂「踏爨」之「踏」,亦等於演。 唐人曰「路」,有其實爲「舞」者。 可接此條唐例以辦之。 語詳三章踏謠娘節。 如散曲曰:「我又見藍宋和踏了倜淡藝。」葉玉華院本考認爲院本中有 「踏」本謂舞, 此又指戲劇中 所穿! 插之

責 開答、演故事之長調劇曲 唐人曰「謠」,有其實爲「歌」者。—— 類風歸雲等, 如雲窯集雜曲子之內容, 亦廁其間。 近人循其名, 即歌辭 但知為! 也, 詞選, |而爲雅| 有若奪前、 賣 語 體 }花 代

}間 却無從知其內容尙列有劇曲在。 如踏謠娘之「謠」, 乃舞臺上代言之歌唱, 亦非散曲之唱, 並

**詳三章踏謠娘節。** 

爲「歌詩」者則不奇。 寫作也。 到如何程度。 日凌霄花, 唐 後世詩人遂曰:「唱和」、『莒唱」、「絕唱」,皆謂作也。 人曰「歌」, 全唐詩話載元白劉章同賦金陵懷古, 公實賦焉。」實際爲賦詠, 有其實爲「寫作」或戲曲者。---李端在慈恩寺與耿湋等賦五物, 而名其事曰「歌」。 白霜劉已探麗得珠, 清楊曆孟鄰堂文抄亦有「賦詩卽歌詩親」 謂「作」爲「歌」,未免離奇, 有序曰:「遂賦五物, 所餘鱗爪無用,「於是罷唱」。 於此可以體會其用辭之抽象寫意, 俾君子射而歌之。 若以「歌」 亦同此例, 岩在漢唐向稱 指戲 乃以「唱」為 曲者, E 詩 其

如國史補謂義陽主劇「有『團雪』『散雪』之歌」,詳三章九節。

酒席」。分詳次章合生, 君 夫要之容」外,曾曰:「河朔演其曲,而被之管絃」,則謂聲之敷源而已,亦並非謂故事之表演。 阴爲演 如對於踏謠娘故事之演出, 唱, 唐人曰"唱」,有其實爲"演」者。——初唐演合生戲, 馬上: 戲, īM 曾聽隔敎坊。」 曰 唱 三軍養場主。 催記曰: 「時人弄之」,「婦人爲之」;劉賓客嘉話錄曰: 「寫其狀」,均不曰「演」。 曰「歌」, 軍 人作內家裝何爲? 晚唐司空圖歌云:「處處亭臺祇壞牆, **独之**近世日 「唱戲」 乃裝且演戲也。 與「聽戲」。 曰「唱合生」。 用化裝歌唱, 唐人於 戲, 軍營人學內家裝。 唐劇說中之「演」字, 中唐演義陽主, 以表現太平故事,分 尙不用「演」 惟舊書除稱 **捨此一例外,** 太平故 曰 事 歌 寫其 卤 於

#### 更不能舉。

唐人日「語」**,** 有其實爲戲中說白者。-如常非月詠談容娘詩 「歌要齊聲和, 情教細語傳」,

白居易詩:「名情推阿軌,巧語許湫娘」,皆是。

麥軍., 謝」、「謔談」,皆說 唐人曰「談」,有其實爲戲中說白者。—— 新書陸傳則稱 白也 「爲優人作詼諧數千言」,而羽自傳則稱「詣伶黨, 陸羽寫參軍戲三本,段錄則稱「陸鴻漸撰詞, 著謔談三篇」。 「詞」、「詼 云韶州

名。明徐元暖蛛由筆:「扮演戲文,跳而不唱,日院本。」所謂「跳」,亦指演,猶此條之曰「舞」也, 戲中明明演格歐復仇,舊書則曰「爲此舞以象」。|宋初龍明子葆光錄二曰:「紙人作舞傞傞, 名目內, 唐人曰「舞」, 謂有如戲劇中之作舞, 有舞秦始皇, 有其實爲「演」者。——例已見前節正名 以「舞」 示 分明爲急遽之表演耳。 「演」, **猶沿唐制**。 然後知催記大曲名內之舞大姊, 故日: ,引催記、 唐人於戲, 通典及梁鍠詩等。 尚不曰 演」。 可能為 他 |金 |元 如 鉢 戲曲 院本 戲劇 頭

當卽謂「演」。 陽主之合生劇, 唐人曰「打」,有其實爲「演」者。—— **金元院本名目內曰打明皇、** 演義陽公主故事, 群 三 章。 如白居易詩:「舊曲翻調笑, 打三数、 唐人於「打」原謂舞。詳敦短曲初探四。 打樊噲等極多, 當不止於舞, 新聲打義揚。」「義揚」指義 白詩既指合生劇, 而且爲演, 亦沿

唐制。

唐人於此等處,獨不用「演」字。緩使治樂法, 章歌舞戲總。 唐人曰「奏」,有其實爲 演」者。——如通典一四六:「散樂非部伍之聲, 普通於聲樂日「奏」, 於舞容已不然; 川通典語,而改稱「俳優歌舞雜進」,已不悉符原意 茲並俳優亦曰 奏」, 則分明爲呈現、 俳優歌 舞 維奏。」 詳次 爲表演

三章劇綠舍利佛 釣代國長公主碑稱 樂工作」,長安志稱「仍命樂工作」。 唐人曰「作」,有其實爲「演」者。—— 「作安公子」,或指化裝歌舞, 宋人此語悉本於唐。 昭宗命演樊噲排君難以樂,唐會要稱「仍作」, 上溯晉人曰"「作舍利佛」,亦即演舍利佛戲。參看 其日 「樂工」,猶言優伶, 群 下 陳書稱「命 交 鄭萬

舊書郝 在 如隋及初唐之文康樂,明明由女伎以生末等色, 二者表演時, 雅樂、燕樂、凱樂三名稱外, 以「音樂」指「俳優」。 唐人曰「樂」,有其實爲「戲」者。—— 處俊傳:「京城四縣, 十九須奏樂, **警宗紀景雲三年七月**「己卯, 及太常音樂」, 即稱其演奏之全部, 如前條引通典文, 上文謂唐以樂統率歌舞,其說於次章唐人分類節詳之。 **分**朋角膀, 合演庾亮生平, 又有日「散樂」 包括樂、歌、 而處俊諫書中則稱「俳優小人, 上觀樂於安福門, 舞、 亦不過曰「樂」而已。詳下章歌舞戲總 者, Ħ 乃專指百戲與戲劇而言。 演等伎, 以燭繼晝, 総日 「散樂」 言辭無度」, 經日乃止。」 巾 因 其

所觀 後之戲棚、 必不 王守仁傳習錄更以爲酚之一九成」,「便是舜的一本戲子」——前人已表之矣。 Ŀ 舞 勾闡也, 蹈 百 戲, 故曰「看」。 且有戲劇。 蓋古代早已謂「樂者, 元稹哭女樊詩: " 腾踏遊江舫, 象成者也」。 蘇軾志林便指八點是三代之戲 攀援看樂棚。」 樂 棚, 即宋以

配掖 綠衣爲倡。」「爲倡」, 個」爲娼妓,殊失唐旨,無論古義矣。參看七章三部所舉係作之稱問 庭, 唐人曰「倡」,有其實爲「戲」者。 善爲優」,詳下章終狀戲節。 非謂行酒或樂歌, 可以參證。 乃古義之爲優人也。 新書八三諸公主列傳: 唐 尚彦休闕史下, 南部新書已發同一事曰:「..... 謂黃幡綽「能以倡戲匡諫」。 「阿布思之妻隸掖庭, 帝宴, 後人以 其表 使衣

戲,按諸近代戲劇之命名習慣,必曰涼州夢,或胡兒思鄉,或雄獅恨;然在唐人,則僅曰「伎」、曰 已見上節。 ΠÜ 근 唐人曰「曲」, 資序觀樂計 陳書一八八轉載段錄 有其實爲'戲」者。 曲裹三仙會, 風前百轉春」。 胡部」條, 同一西涼伎, 亦曰: 演出三仙相會之故事, 「戲有麥軍、 白居易樂府曰「弄爲戲」, 婆羅門、 明明是歌 涼州曲。 元稹樂府曰「曲」, 舞戲, 此伎既 仍旦「曲 然是 曲

伎, 不同床人遊行表演之舞隊。 唐人曰「除」, 有其實爲「戲」 此所謂「除」, 者。 -如後蜀孟昶時,演灌口神隊詳第三章。爲宮廷宴饗前之奏 是多人作有節奏之表演, 應由唐代隊舞之「隊」來。

當 並 非單 |時舞臺建築如尙不能容大規模之武劇,選口神除應演於廣場。 純 跳神,則可肯定耳。近人於南宋之稱「舞隊」者, 每一概否認爲載, 此等事作遭別處理則可, 惟與後世二郎神之劇, 若主觀硬性, 同爲戲劇 鮂 挺古

藝則不可,

宜闐

伎,而戲劇必亦包含其中,並非參觀飲 伶正之師。」 唐人曰「酺」, 謂大宴會中演戲,命羽爲導演也。 有其實包含演戲者。——最著之例如陸羽自傳:「點人醋於滄浪道,邑人召子爲 食。 曰「酺」如此,曰「殼」亦如此,詳六章論劇場。 因此乃知如中宗紀 「觀宮女大酺」等, 皆是 觀

漫不經意,謂之「角觝」。 與水部令史相逢,忽然俱倒。 唐人曰「角觝」, 有其實爲參軍戲者。 良久,起云:"冷熱相激,遂成此疾。」」 ——唐人續侯白啓顔錄日:「角觝之戲, 明明爲參軍戲內弄假官, 有假作吏部令史, 亦

著 其原意。 變形。詳內章法涵。故元氏此作,分明有戚於劇中人為劇外人之種種化身,乃用「象人」之古名, 假,那復假爲人!」 唐人曰「象人」,有其實爲「扮戲」者。 然而唐 郎亦不能如韋昭之注, 戲之化裝與表演, 明明謂以人扮人, 謂「著假面者也」。 已皆於此見之矣。參看五章化裝節。 並不如漢書孟康之注, 元稹象人詩: 「被色空成象, 蓋假面上雖亦着色, 謂 「象人若今戲魚蝦獅子 禮記謂「樂者, 其特點却不在色, 觀突色異真。 象成者也」,鹽鐵 者也 自悲人是 而變 洏 在 旣

説

合看

縞 謂胡姐 所爲乃 「戲倡儛象」, 西京雜記謂三輔人以東海黃公故事爲一戲象」, 皆應與「象人」之

**章科白頻驚劇。** 稱:「開成末, 唐人曰「樂工」,有其實爲「優伶」者。——如崔鉉療妒劇, 有樂人崇胡子,能軟舞,其腰支不異女郎。舞童稱「樂人」,優伶亦稱「樂工」,等耳。 實則優伶耳。 岩爲一般之樂工, 如何能導演戲劇?參看上文「唐人曰 演員爲家僮, 而導演者爲樂工,詳三

假史、藏珠之戲: 唐人曰「伶黛」, 有其實即今之戲班者。 如陸羽自傳: 「詣伶黨,……以身爲伶正, 弄木人、

十五卷內,亦可能有話本或劇本在矣。許五章劇本 末三字, 『乘談譜,進日|云云。此處「談譜」,可能爲普通俳優, 而收甚大效果者, 五代曰「談諸」, 乃優人扮演神仙戲, 馬雖宋人,其下「談諧」之義,或於五代有所本。 有其實爲戲劇者。 却稱「俳諧 亦可能為科白類戲。 如馬令南唐書談點傳內, 正同此。 然則袁叔之俳諧文十五卷, 唐孫魴詩: 附載優語內, 「侍從非常客, **兼著錄字家明所演精緻小劇,** 見馬書敍「兩懼稅」, 劉酌言之俳諧集 俳諧像 列 仙

進· 者退之。 綜上諸 表面似尙疏遠其伎, 可以 略知唐人之習慣, 簡淡其趣, 於· 敍· 远戲劇, 事實已並不然。 好用代辭: 後人不察其全貌,每爲一二字所欺。如 俗者雅之, 時者占之, 實者虛之,

疑, 包含俳質 子,在左傳、 朙 類 戲旣能致此,唐之傀儡戲如何可知; 百悼」之效果,乃完全從戲劇之表演得來,全是感動,不是驚奇;其伎全是戲劇, 灰章 而從胡氏之後者比比焉, 尚不足以代表『雅士」乎? 雅 胡元瑞 從傀儡戲着眼,如此探求唐宋戲劇真象,應比胡氏看法較爲準確。 亦不易當。 高出多多!與初唐張玄素評當時之 士 傀儡戲節。 吳自收夢梁錄內曾有醉曰:「如眞無二」,「百憐百悼」。 常厚非古人。 所 留 漢書等疏注中,於倡優、俳笑、散樂等辭,下義頗嚴! 雑劇、 意 有此等語, 聊 惟以上所論, 岩杜佑之賞盤鈴傀儡, 傀儡在内, 供 並非古劇評之海師, 云,便是一 笑而已。語鮮下文引。 **豊僅胡氏** 由傀儡以推 「製戲酣歌」 乃就唐代文人筆下所表現者言之,若經史學家,如孔穎達、顏師 胡氏並未得其真象。 侧 一人爲然哉!「百憐百悼」所指, 詳次章傀儡戲。 而實有古戲劇之高度伎藝存在, 胡氏 雜劇, ij 顧況之賞弄老人,盧編之賞弄卻翁伯 調唐人祇 丽 移情變, 不知在 可知亦不止於「聊供一笑」之程度。 唐之傀儡戲能如此,唐之與戲如何又可知 重歌舞樂器,他 不可以御」, 試看唐人朝野皆好儡傀戲, 唐說之「歌」字、 足見宋人之欣賞程 足以當之。吾人於此, 實同樣深刻。 往往已結合唐代之現狀, H: 如俳優 般評語, 然而自床以來一千年, 「舞」字、 雖近代戲劇之技術超邁者, 一雜劇, 如'可泣可歌」, 「樂」字 度亦高, 但努力踏實, ——之 數 不是百戲<sup>°</sup> 宋代傀儡戲技術之 群下文論中 去傀儡不遠, 或一曲 中, 高在「百姓 不同 子 不必過分壞 曲 宋傀儡 論 者 晚 毎 如綸 之 對此 Ü 古諸 唐伎 唐 非文 每 Ŀ 窜 及 卽 屃

歽 論 慧 琳 希 麟 於 切經 **晉義中釋伎藝,亦比於孔顏,** 不傷浮泛, **俱見下交各章所引**。 凡 此 情

形,則又當別論耳。

中,故 酒雞。 恨 頂 勢,尙足信爲「中國戲劇的先聲」。 劇 他 諸 秤 因 類 Ħ 於他劇,不皆如此,不然,近人戲劇史中, 點 劇 戲,除列 者為甚 此遂認爲 無論矣。 類劇, (三)丙 所在,撮舉其要, 此種簡略之憾,不能謂與唐人無關。 後人得之,已覺意外收穫,若戲之內容情節等,更不暇望其詳素。 内容十 名外, . 唐說簡單為藏。 苟非 向使 唐參軍戲與宋雜劇皆非真正戲劇,不過俳優託於故事而已。尤以周史五之論宋俳 隃 面言之。 九諷刺, 先 |殷錄於諸戲略有說明,予人印象較深,則後人之疏略, 更不復見一字說明; 察其意識之偏向 往往不過三言兩語而已。 述者但將諷刺作用之頂點說明,便覺任務已完,其他無待舗敍。 所謂 般 唐戲之般錄中, 「一鱗牛爪」, 上文謂唐人說戲, 渚, 其影響所及, 直不 不但隋之劇說然, 反之:如崔記之敍踏謠娘, 解 對於)唐戲, 如在史書能於道及其 所 倘依此以搬演, 謂。 大都略見端倪, 周史謂隋之「俳優歌舞, 雖精審如王考, 唐之劇說亦然。 **尚何至造成許多誤會!** 誠不過片刻間 事, 鮮具首尾者, 按唐宋劇說 其群細程度, 如弄孔子。 亦遂廢之、 史書取: 义何至於此! **僷露一鱗华爪」**, 材, 事 或引用 段錄之於賢大獵兒 置之, 可分一 多在唐 可云 於諷刺劇之諷刺 當然不成劇本, 其 不如水飾有七十二 其名,如樊噲排 次, 絕 |<del>T</del>. 終不提及, 般 考、 無 人之著述 戲 優則 在科白 僅 周史 劇 有; 戲 與

白 優. 事所必然。 早日改觀矣。參看下革參軍數論諷刺作用之末,及五章劇本討論問題 亦不成戲劇。 諫, 類十九劇,宗旨多彰優諫,向使其原記述人肯稍稍爲戲劇立 而不在i 不應拘於成說之表面,便誤信當時之原演出,果如此荷簡。 傳戲劇。戲劇情形,不過附見而已,詳略得失, 實則所謂頂點者, 從無單獨表現, 孤立生成之理, 原非其 言者,則 自必有基礎、 所 港科白 計及 前・ 人・ 八記載之動 녞 類戲或多軍戲之論證 層次與輔 三章十七 機 節曾列 大·都· 翼 在 傳 75 科

不 Ø 曾· 識 戲百間中, 人 軍」、「窟礧」、「郤翁伯」、「伶正之師」 疾,不 加詮 「認識, 所遺 理 一解上之蔽障,已如上言; 乃多所窒礙, 四)因唐說俚僻為藏。 此等名義, 釋者,意義所在,當時人自尚不難體會, 求甚解,轉 何· 云有無?未會通曉, 所列「合生」、「鉢頭」、「拍彈」、 先 im 不 能 厚非古人爲無戲劇,殊不得其平矣 一一水其貫 摜 通, 但同時在反方面,又有過於樸質,直採民間用辭或伎 或滋生誤會, 唐說一面偏於寫意, 何云是非? 通, 諸辭, 結果如 今日祇有假說、臆說, 「鹹淡」、 故因 確屬容洞 愈趨愈遠, 後世則無從揣摩, 唐說俚 每每典雅好古, 「斫撥」、「蒼鶻」、「鯖駭」、 無物, 僻 均 所 而 然後可 不免。 造成之蔽, 皆未得其的解, 遂又成爲隔閎。 苡 凡咸覺「唐戲何 浮泛不切, 判 斷 **吾人應合理處之。** 闫 唐代無戲。 藝人之習慣語,而 印象模糊,予後人 「参軍樁 因此於唐 如卷末 在 者, 不然, (附載之) 近、「陸 者 韓 己 必 戲之認 횕 唐 }唐

之劇餅 樂書 眼· 光, 得。 (英)進 之收 錄 條· 原 旣· 時尙屬易得之資料 依 據 D. 因。 不能辨是非,更不能張旗鼓。 件已非,終於無能爲力,唐戲遂永閎於人間,爲憾尤大! 登記 爲 者, 中 入元代整本南戲者 降而 £ 葉 多不相同。 稱引 趙宋 ,亦不可得。李昉 平 目 淡 因。 為黄鑑談苑, 寥寥可數。 得避暑 **親耳開之實際者** 甚 無 承 紬, <u>-Fr</u> 說· 奇 疏· 代之後,於唐人伎藝,多不能追,已是憾事。 不著文字 錄 略. 保存較多。 不予奢錄 如南宋之孟元老、 諳 爲. 如馬令南唐 之談唐 威 酸· 偶 僅錄周優人之曲辭而已, ,固不可得,而求如當時官書太平廣記,以總彙唐代傳奇小 述文宗弄孔子,朱熙<u>猗覺寮雜</u>記 爲 者,宋人即 亦即 用 但大都 親 猴 其割裂原篇,自立 除以上唐人方面之四點, **持之立談**諧 切 戲 錯 미 舊 過 吳自牧與周密等,北宋無一人也,致對先朝藝事, 就成說 貴。 應起 餇 歷 等,見次章猴戲 史上 其他宋 詳五章論劇本。 而 稗販 傳, 補之, 一此事 見次草無軍戲 人筆 標題處, 而已,若別見之資料, 肵 以存一代之文獻。 有 且開國時之<u>北宋人,與</u>蹙國時之南宋 記 惟 雜書 兟 屬根 査保 稱 偶釋拍彈種種, 每紛繁而不中肯; 之承轉 且時代不遠, 中, 第 本原因 人認與 |王 明清 等 或零星 膊 資料, 外, 述 機。 揮塵錄之記 乃事 僅有極 唐 避見, 尚可 典型 後此: 戲 然直 實上 便若明若昧, 者 舉非南宋孟、吳、周 增附深 雅有心 म **小部** 祇 珍 或 求 聞, 급 說者 岩鳳 倜 有 如 分。 |陳 然 傳 明 À 踪·跡· ( ) 來總 潑 毛 放過 涉 崵 初永 所造 說 祁 寒,見三章縣 及, 爲不足道 间 一, 而· 人,意趣 其 **※ 大典** 不 人。 許 彙唐代 成之一 採。 全書 可多 客觀 多當 足 其 諸 供 唐

瑣層, 何必 諧 並・ 向使類孟元老、吳自收、周密之業者,早見於北宋之初,竭當時之所能,以紀唐戲, 費不已歟 概削去不登, 新、舊兩唐書之所以見於樂志 尚須 類而: 歐陽修五代史記伶官傳,一味歎息 加 今日有若本書者,每每暗中摸索,空處盤旋,於唐戲本身所得甚徼, 以改省處, 己。詳七章論優伶地位。 見原書凡例。 情初編全唐文時, 比比皆是。如本章末節,論毛障命演圧断宮中之戲, 却未覩大典中之載全本數文者問甚多也, 尚得吸收永樂大典內全部資料, 司馬光通鑑內,間有保存資料原狀者;如三章十七節紀「徐陽合演」。 者,歐史亦遠不及。 痛恨於其敗壞政治,若伶官所掌伎藝,所演故實, 際遇可云太好!而主持者頭腦冬烘, 以莊宗之牛生篤好, 更不足貴矣。 及附轍一「阿與我死也」 絶不 徒然辨惑析疑, 能調止 竟將唐文中凡迹近俳優者 必可翔實而精彩。 優語所見 於敬新 都不屑寫。 反 均甚著。 磨之俳 而 覆辭 認為

宜 然,更何從限宋代奇書秘籍, 之不精博,亦僅限於讀者個人見聞之所及如此,或宋人著述之已流傳者如此而已,原不能肯定其必 般搬演情況,自不至過分誤會。 可以謂之去蔽? 廣羅義例, 以 يْل 所陳唐代方面之憾四,宋人方面之憾一。 曰"舊籍之亡失者,宜博訪周諮, 訂正明確,機樞果發,康莊 將來之無新發現?果能不斷訪求探討, 其俚僻難解者,終當肆力搜討, 可舗。 期其一旦網獲,復昌明於世。 前代旣成之城, 其已失之簡略者, 悉心鉤稽, 吾人對之, 其爲助必有加無已耳。 如得其· 逐一 大體, 舊說之假借爲病者 果應如何處置, 求得解答。 瞭解 戲劇之一 即宋說 73 凡

第一章

此 發之主觀偏見在,並 種種 **|** |難日 客觀造成之根本原因,但於事之明眯通塞,亦僅有部分之決定性而已。 與所謂客觀者翕然相投,僅憑客觀之片面,究尚不足以致吾人之大蔽也。 向· 使無吾人自 請返

事 前之源體與本體相混,一也;將事後之流變與本體相混,二也;以形式之標準, 乙)概念偏頗 此非想當然,乃歸納近人議論中許多錯覺, 而後始下此說。 約之有四方面

申主觀之說

之源 躭, 時無 云云, 降,三也;孤立材料,滋生誤解,四也 遲· 在· 未嘗截斷或隔離,却不容渾爲一 遂認其所演, 後趙, 不名長江,黃河之源不名黃河也。 (六)源體與本體相 「麥軍」官名,遂聯帶否認後漢石躭戲爲源之事實。 方是說唐戲之本體。 命優伶戲弄, 其失可知。 無不爲參軍犯罪, 辱之。」 而周史等委曲從之,不詳其義, 渥· 旣屬源之所在,當不能必其與本體所在之參軍戲同 明明說後漢優伶之戲弄, 體,混爲一談。 譬如長江大河 而目爲「固定格式」、「通常熟套」,尤令人駭異。段錄述傀儡:自 詎可因其名稱不同於本體,遂並否認其爲 ,源體是源體, 如殷錄稱:「開元 更是遺憾! 定源既須憑名稱,王氏遂抑變軍戲之發生, 便是明明說其源 本身是本身, 中……弄麥軍, 周史因參軍 如此。 支流是支流, 戲起 若開元 源乎? 始自後漢 一名稱, 源於參 衡定本質之升 王考考後漢 中之弄參軍 譬如長江 韶 三者當然 軍 隃 犯 令 罪, 石

背傳 傀儡戲 體 無 翻 說 句 之前身; 譔 牽混源體 其 接 明·其· 稽 爲 意識 而 、謂之戲,不若謂之舞之爲當」,圧考一, 認此即 不已,自惑惑人,伊於胡底!然而論其咎,當然絕不在唐人矣。 乃演 戲, <del>궁</del> 已;敍窟疊子, 、源體爲主旨,而認本體情形,爲當時人人之所習,不必說也。 爲 尤有甚者: )隋唐 郭郎 其引 唐大 敍撥 而發 入本體 起於漢祖在平城, 面 頭, 曲 故 歌 時情形,於是隋唐之眞象轉昧! 舞有 事。 餘談內, 矣。孫権第信宋元戲劇出於傀儡戲, 唐撥頭、 全說中國撥頭之所自出,敍踏謠娘, 隋書樂志敍文康, 日 漢末、 郭郎 唐人之說如此, 則謂 者。……」「自昔」 唐踏謠娘、 為買頓所圍,……陳平……造木偶人, 北齊與高麗者群,曰「今者」, 「唐之傀儡戲, 條理原] 明明謂 指唐凱陵王語。 唐傀儡戲之情 極 以下所以 下承歌舞戲總言之甚詳。 而不考慮其出於唐戲之一面, 「本出自晉……」, **分明**。 本以人演平城故事」。 可乎? ) 敍源, 形即如 乃王考三日:「以爲起於漢祖平城之圍 日「隋末」者群, 類此錯覺,在近人著述中,彼此 Щ, 乃使木偶 僅 以下 「閩市盛行」 通典 **遂武斷當時其事**必 **今人不察,對於其所** 運機關, 或亦受 王氏「人演」 我之影響, 是不但前後二說 不 姷 人舞;「後」以下, 迹, 四六敍大 曰「並代」指唐代。 舞於碑間。..... 乃晉時情 四字而已。 面 至 形; 全 說 符, t相因,朋 簡, 者, 説 方始 者, 是皆以· 後樂 唐 M ,其說 群次章 A 敍 每直 祇兩 大 興 亦 面 者 本 家

七)流變與本體相混。 唐戲之流變,以國內 論 當然在宋。 兩宋伎藝之發展, 自有其 取

本,動 劇 劇 必・ 其 周 何 有 氼 丽 向 没失在大<sup>1</sup> 老明 進 貴叉不盡在王氏矣。 章歌 於宋元, ĨΫ 史等,皆我國戲劇之通史,任務不同。 於 不足怪 可 |唐|宋 體, 退,未嘗 有 瓤以 調最為 唐戲,或如何 舞 摑 矣。 體. 戲 逳 打, 異趣之重要處,均未指出,甚至因宋之發展有肉傀儡, 宋喩 拈題 国塘 總 明顯。 視 他如盧論之求宋歌舞戲, **強史內**, 乃認爲肇始於唐參軍 唐代 唐,或以宋繫唐, 合性、 曰「戲曲」, 宋時 判別於唐宋之間者,本非其書之貴職, 結果不但不能深刻體認唐參軍戲與宋雜劇, 參軍戲講節內 步 期 一, 唐|宋 於我 趨,正 是舉兩日 宗旨首在顯 阚 兩朝戲劇之發展,旣步調不一,如強為 歷代劇體, 所謂 何能必其皆中? 朝戲劇 所列之唐宋異同表,便知此條所摘 戲,謂蒼胸之取義, 變也。 孫楷第文之辨宋合生等, 示元劇 若不辨汪考之所已疏於斷代者,而反取作定論, 共分百戲、 而合論之, 近人所知於宋者較多, 曲之劃時代, 因此又造成變態與原狀 即在共必打鑫軍, 雜劇、 過分 亦 強調 劇曲、 非王 次在 其 乃逆定唐之所有皆肉 且. 雖形式不如董史之混兩 氏之所 詳次詳終軍戲。 必道唐戲之全貌,失唐戲之全神 相 判別,獨失在 闡明宋於戲曲之孕育功 花部、 所知 同之 爲不安矣、 措 /祖·混· 於唐者較 話劇 意耳。 闸 之 失。 均 Ц, Ŧī. 局部,如囫圇不分, 犯 部、群下文。 至於徐 此 少, 於上述之此 弊。 傀儡, 王考之 , 往 朝爲一 造成 史 矢; 鵍 往 因宋 檢 丽 以 此 董 主 變爲 本 種意 於 談 史 書 雜 雑 如 斷

以

床喩

唐

尚且不能皆中,

何况以元喻唐乎!

胡元

瑞莊嶽委談謂元

院本僅供調笑,

故無生旦,

譬猶 不必皆進 中 而· 形 出 了, 而 者。 胡氏 以宋喻唐,或以元 唐异參軍與歌曲之無大相關。 斷 雖 全 定儿 亦 然,循流 部想像之外。 有變而 戲 曲必成套,進 琴源,循 退者。 喻. 既 不 宋求本,乃事之常理,並 當· 不· 誤退爲進, 能· 以· 步因不5 ・ 能期其・ 《唐喻元,亦 殊不知唐參軍戲頗有變化, 見唐大曲有詠故事者,於是不信 が必中矣。 以爲後代必勝前代, 即不能以元喻唐耳。 非皆不能中,皆爲不可也 無復例外, 與歌 下文論 曲頗 唐 是昧其變也。 王氏戲 有 爲相關, 戲 `要在得其變之確耳。 曲 曲考原內 是亦 甚至亦 议元 既昧於其 有生旦,正 ,因元劇 喻唐之不 變 悄

本· 中。 格. Τ, 乃必 就當時當場之觀衆 本質 繁簡 應決定於其演出之效果;而效果又一 然之勢。 或顯 應包含主題之安排與 八)專從形式, 不然,若專用現代藝術之標準,偏從戲臺之有無或精粗,劇本之存亡或詳 仍営推 晦,以衡定古劇之升降成敗, 如燈 許其戲爲成 中, 光、布景、 衡定本質。 收得較高之效果者, 《伎藝之表現。 功, 戲臺、 爲有較高之地位。 戲闡, 戲劇之形式,古今中 安見其可! 若用當時大衆欣賞之優良伎藝,與古今共是之正 面決定於其當時之社會情況, 甚至劇本表現等, 雖從今日言之, 本質應爲足以構成原體生命之本質, 古今中外,好戲不必皆在戲臺 外, 形式甚多幼 古劇何 難 於劃 從與今劇 啦 稚, 面決定於其戲劇之本質。 從外國人看: 杒 比 期 略 ļ 粗 ᅸ, ,甚至 率, 但 亦 戲 無 不 專 劇之成 睌 來, 確 憑劇 主 必. 期 主題,曾 -題之 
戲 。 皆在· 殊· 覺· 精 敗 緻 乏 劇 格·

此 發,去求所謂本質,而不顧及伎藝以外尙有主題表現等,亦在本質之內。 正是其不嚴格處,李氏 嚴格言之,當發生在有元雜劇以後;元代以前的,其本質皆爲舞曲 同 舞蹈出發,方提出「舞曲」、「舞劇」之分,若從全面看, 爲嚴格,何歟? 缺乏生 不切 月舞 命, 曲 顯然 」倘演故 自王考以來,論元以前之古劇,專重形式,流弊所及,以輕爲重, 本質不全。近人李拓之中國的舞 事,便是戲劇。 元以前之伎藝中,果無結合歌舞科白, 蹈 一文云:「中國 諸名與「笑劇」、「樂劇」、「故事歌· 萷 ,並非舞劇。」此說即 代的純 以演故事者歟? 粹 舞 以寬爲 劇,按即歌舞劇 舞 專從 嚴, 種 種 遂至於 李氏從 伎 相 反以 瘞出

斷 綿 時文人武 穿 眞 ĮĪ. 非 一戲劇 插標 角觚 至千年而不絕,亦有可靠之紀錄在。 [9] 此 劇因 如中 將對於此伎,均曾普遍發生高度愛好, 或百戲也。 平 準特高之音樂與舞蹈 唐盛行之西涼伎, 有關之劇說特詳,然後可以肯定種種。 抑 尚不足云戲劇乎? 論其內容, ,但全伎並非普通之歌 有關之劇說比較完備, 又有振奮民族精神、鼓勵保衞國土、號召收復失地之正 · 堪稱優· 秀而成 ——既然具備如此種種條件,今日衡量其伎,究應認爲 事有明文,三章曾引。 功之唐戲乎? 吾人對其他唐戲 舞。 因得證明其伎已被當時人認作「弄爲 又知其演故事,有說白, 抑應斥爲我國戲劇 ,所以不能作同 非憑想像。 後來流 樣明確之肯定者 R 中之幼 **具科泛**, 傳民 確 稚 主 重表 |戲| 題。 澒. 包足 當

曾

亦 出・ 生成之 多因 般· 水· 劇 爲. 說之不備而 **伎·** 而· 如 何 已,不可能 平. 未必皆其伎之幼稚也。 更有同 標準之他劇乎? 然則又當問 抑吾人應· 由此一隅三反,已足够推得唐代戲劇之 若西涼伎者之在唐 、 世 為 班 立 存・ 在、突·

**'**?

之遺 本質 式, 與· 主· 幼 布 }名 很,.... 稚 置 節內 爲 |題含義, 甚 故 的 王 考 如 簡 論 日「幼稚」耳。 於是蘭陵汪亦 祇是隨便頑 幁 却 唐 雖 未 混 人 演故 傅 芸子: 究爲 明 雞 戲 初 劇 所 事,仍 以。 如 唐 行 要而已」 相從 白川集內,從伎之名稱與舞容, 文 至馮沅君中國文學史簡 何 動 去歌 與戲 竊 武二舞 恐青 能否 而 降爲歌舞, 舞不遠, 劇風之說,並當 者, 木氏未 如 及南宋 此決定。 **直以其「旣** 僧深考 甚至指為唐代 쉞 不成 舞之形式, 靑 合看 [編所以] 戲劇 無正 唐參 木 正 兒 仌 軍 ; 的 戲 元人雜劇 否定秦漢至隋唐間之戲劇 却 歌舞戲發達之止境, IJ 想像日本之龍王或羅陵王,乃我國唐代 不顧彼 舞 在當時所生之效 衡量晚唐樊噲排 臺, 龍 叉 {序 無寫定的 王與我國蘭陵王 謂 、果爲 ٠, 君 稱唐參 劇 而全不考 難 本 如 何。不重 劇, 認為 軍 所各具之戲 巾 已。 戲 量其原有之戲劇 認為 爲 眞 效果,而 戲 他 動 如上 是 劇 作 劇 蘭陵 幼 有 交延 本· 稚 是 重 節 窗· 得 形 很

僡 有 所 九 **判** 斷, 孤 Δ. 丽 材· 料· 不 驗 諸 級. 生。誤· 其 他 世 所 如王考僅據玄宗時演 謂 孤 龙 材料,有 種 種情 繋囚出 形:僅 取 魆 某 條 事, 記 載, 便 日 作 「此種 某 方 面 連 稽 用 戲

古時北· 劇制 誤認爲全面,或姑認爲全面,以從事推衍者,結果當不能中,二也。 始於開元」。無論周秦 根源質基於此一;又指獎喻排君難曰:「此為常玉自製戲曲之始」;皆其例也。 却未考慮古參軍戲亦有俗者,若彙從某某方面推測,自然得之,並不能以雅限之也。 如徐史能見今日相聲口伎之全,但未必能見古參軍戲之全也,遽評今相聲之伎俗,而古參軍之戲雅 如王氏激曲考原末, 布思妻演逐軍椿日:"這是女優演戲的濫觴」;華運團戲曲叢談依據王考, 心靈所會,隨手落筆曰某事肇始某時,某事乃某制度之祖, 度,因推後之元劇爲合曲、白、演三伎於一人之開山老祖, 方地方戲之一種演法,王考十一指爲演劇中之一派而已,甚是。 謂楊萬里歸去來兮引為元人套數雜劇之祖, 兩漢以來之滑稽戲歷歷在前,此說斷難成立,即以此種方法 **綠曲餘談前副淨爲最古之脚色名;近人餘後汀釋來與淨指中** 指脚陵汪曰: 又有前人之記哉,原非事實之全面,而 而唐宋遂無真正戲劇矣。另詳下文。 輕下斷制, 如清初毛奇齝所述連廂 「共歌舞之式雖甚簡單, 毛氏遽以代表遼金所有之戲 貽惑來者, 憑 亦實所當 然後世 時耳目所 戲 曲 唐初 叉 乃 Z

## 擴而充之,如胡元瑞莊嶽委談下云:

唐制:自歌人之外,特重舞隊。 笑,其用蓋與傀儡不甚相遠,非雅士所留意也。 准察二傳奇迭出,才情既富,節奏彌工,演習梨園, 歌舞之外,又有精樂器者, 宋世亦然, 幾半天下!上距都邑, **岩琵琶、羯鼓之屬。** 南渡稍見淨且之目, 下迄間閻, 此外俳優雜劇, 其用無大異前 毎奏一 不過以供一 劇

## 徹旦;雖有衆樂,亡暇雜陳。——此亦古今一大變革,人不深考耳。

唐之俳! 謂之演· 胡氏 薇, 旣 形容語, 戲 笑看看不足,娛賓稿士宴監軍,獅子問兒長在目」, 人 沿途皆演傀儡, 滋 現之超越,關係之重大,不僅唐劇中鮮見,即在元明以來之劇本中,亦難指其儔!充胡氏之意, 在當時演 好 笑,....非 Ŋij 西 見 詳之矣。 習. 廂 唐 人 之 記 載 群下交初唐節。 故爲岸然道 班雅士之留戀傀儡戲, 街頭,幾半天下,亦何嘗非事實,何嘗嫌誇張!此二類戲旣 出之情 琵琶之甚,演習梨園幾半天下,誠然事實; 雜劇, 所留意」 獅子胡兒之伎,誠不及崔脹 以察人情,足見雅士之好而外, 況,應可略推。詳下文敘初盛中晚豬節。 與傀儡了 貌 與題詠, 或「醉坐笑看看不足」耳。 而已。 而已耶 不遂, 若至忘形縱態之時, 多及 1 以供一 非 均有其自身之詩文或他人之記載 烼 、雅士所! 舞、 樂器, 笑, 留 所演,前後五 意。 少及 非所留意」, 唐代民間亦普遍愛好傀儡戲。詳下文晚唐節。 此固唐人生活中之「二重方式」, 却未省. 則 故如西 雑劇、 後世則習於民間, 但· 以· 一悦耳 本二十折之風流旖旎,然其主題之嚴正, 公唐代生! 傀儡等, 如上文所 涼伎 可能爲一部分士大夫之作態, Ξ, 者, 旦戲與傀儡戲在民間搬 移情靈,不可以 言梁鍠、 可稽也。 認爲已是 如此, 當時則「 **亙**千載而不廢, 其他歌<sup>.</sup> 「貞元邊將愛此 唐代 顧況、 而 觀 御」 上文論唐說 事 舞戲、 於 實之全 初唐對猥戲變數之 何至於「以 勛 演· 科白 由 在俳 之盛, 之盛, 杜佑、 曲 胡氏 面 湘返徐 假 一戲等, 唐人 醉 遂 謂 麦· 爲 雜 供 坐 岩· 林 眀

之詩文,及不知杜佑、龐勵之故實,但胡氏意中何從來此「大變革」之想法? 祇 革,人不深考耳」云云。 割・ 何以仍多支離?殊費解釋。 究中肯綮否。 未能深考,或於此事未嘗以深考自命者, ·裂用之,而未嘗和盤託出其全面 重樂舞,不 知賞戲劇,至沅明人始大賞戲劇, 以胡氏之博治,而又「深考」之結果乃如此,要不能謂其未嘗見梁、 曰:推其癥結所在,惟有認胡氏於唐戲之種種 "揭前幕時,不打開後壁;伸左掌時,仍拳其右手也。 終覺顯然不同。 而輕樂舞, 事實上殊不必然;猶曰「此亦古今一大變 此說之論胡氏個人, 容失之刻, 記載中,乃有意選擇用之, 於唐代眞情實況之體 此與彼果然 |顧 盧 未 林 知

風氣拘閒。 觸 處 龍潭, 丙)成見爲蔽。—— 十六端如次。 雖深 淺有殊, 皆爲蔽之現象,亦即蔽之本身所在,而與唐代戲劇不能並存並 用上述四種概念之偏差,以迎合前列五 而事物與耳目之間, 俱隔矣! 遠矣! 種根本之缺陷,遂覺雲霧蓊 姑陳四類,主觀太過、客觀太過、 立 者 巾 勃 撒介原體 丽

蒼頭。 演則全無依據。 筱汀釋末與淨, 忽認外國僮僕,不能打中國主人,非兼使參軍亦爲外國主人不可, 類主觀太過。 第二步乃定蒼鶻爲蒼頭;實則參與衡不能膠着於主僕關係。 研求 **麥**軍與蒼鶻之 --此類乃所謂成見之正面,較爲顯著, 「所本」, 第一 步據元人說, 有真憑實據在, 第三步更定蒼鶻爲 先定唐戲之 於是第四步又定參軍為波 蒼 語可以破之。 髇 必 回 打 鶻式」之 麥 **軍** ; 徐

也, 對 種 者,直完全憑個人主觀以斡旋而已! 斯之摩尼教徒。 向壁 願意矣, **愛** 曰 虚造, 絕 奈尙有古代之事實合否, 對不願意敎他」如此, 則 欲 至此,徐氏心目中臆造之外國關係,乃全部成立。 **以滿足任** 何願望, 欲達成任何 曰如此「究竟有點不合邏輯」。 吾人於古代伎藝, 古人之願· 目的, 意與否, 尙有 旣可以有 終於不能不顧何! 何難? 「絕對不顧意」 夫今人之邏輯誠命矣, 是其所以 方其謂外國僕人不能打中國主人 此特專為「主觀太過」四 「硏求」古伎之「所本」 與 「合邏輯」之種 今人 誠絶

字

舉一

典型之例;若就一般情況言,

可陳以下六端

不演, 漸 文辨之。 考古索所當識者。 統」云者,無非成見而已, 而 舞代替唐 在 相 合; 綸 (十)以爲唐戲無故事, 此 至遼 後猶曾發 然 戲,却置唐宋人所以紀散樂路謠娘及樊噲排君難等唐戲之真象者於不聞不 毛氏自成 金 **尚無故事,至宋鼓子詞始以** 放先教諭曰:"世人不讀書, 連 出 廂詞始帶唱帶演 系統之戲劇歷 「 世 人不讀書」 不止主觀, 宋始有。 史觀, ;然唱演又分人擔任, 難念罰曲亦不可, 之懴辭, 而且太過!此處專就其唐舞無故事一層論, 詞 非零碎思想可比。 曲譜事實; 如毛氏西河詞話二所陳:古歌舞不相合, 愈為 况其他也!也茲除已指明事實真象, 可 異。原文曰:"此種移踪換跡, 然尚無演白,至董西廂 至元 劇始曲 但其說逐層有問題, Ħ 始棄有 演合於一人。末一層, 以漸轉變, 都不健全, 便知毛氏乃以唐 至唐舞柘枝 曲 門 示其不確 雖 白 | 調曲小 殊不 然 故 可 唱 數 等始 靓 解 系 然亦 在下 更 而

卦。 獨擅 弄。 稍 守 季布部變文, 潛,見下章经軍戲 陳 戲已曾演東海黃公,曾演嫦娥、女媧、洪厓, 成,反愈奄退化,墜失前休乎! 珥 弒 看 戲劇 論 從 知· 唐代擅音樂, 共明例也" 化之故事,實允斥於此時。參看末章夾節。 以 7.唐人旣兼 藥其說 术 曰: 衡一代之伎藝, 皆非演故事 入戲弄, 擅傳奇小說,所謂故事者,斷無不入講唱,完白時, 其音樂發展之方面, 而隔絕於二者以外之理。 乎? 漢魏旣已有之於前,唐人縱不肖,亦何至於不能光大, 當無忽於其時代之全景。 何等廣闊! 魏歌舞戲已會演選東妖 任何文藝,凡有質有量者,必然向外發展,絕 入禮儀, 山居者築室必用石, 入舞踏, 唐人交藝, 婦, 說李娃傳奇, 蜀科白 入酒令, 澤居者製履必用芒。 於詩外, 戲已曾演 日一枝花及解君 史觀,應 入講 傳奇 唱 許慈 並· 不· 知漢 (王) 入戲 難 办 能 湖 歌 自

亦不 情 故・ 悼 事. 節 歟· 能 朩 但王氏下文所舉之實例 |王 遽 足 斷其皆簡單, U 就原則言: 一以爲唐滑稽戲「雖不必有故事, 動 入,不 足爲效果之助耳。 雖 演時事,仍是演 甚至無補於效果。 中,即已有文宗時之弄孔子在 (故事, 然因劇說簡略之故 彼宋金雞劇院本九百餘名目中, 而恆託爲故事之形」, 不能 調之 「託爲故 ; 1. 許多唐戲原有之情節 事之形 加· 蓋指滑稽戲多用時事, 深考,又何以知 -, 祇可 有並故事之形亦顯然難 捪 如 /唐人 作 何, 故 弄孔子之無 事 都 構成 簱 尚未詳 單 諷 刺 其

託者,王氏何以又悉登諸曲錄,而未嘗別之於戲劇以外歟?詳下文。

惧 末骨作 坐王 不成 成見,於是以歌劇爲一切戲劇之定型,以套曲爲一切劇曲之定型。 非用 裁最 代言套曲之原耳。 渚 於戲劇, 唐宋 'n ,惟在宋以 (套曲) 廣 套,並無害於其爲 考獨尊元劇元曲之太過,認爲元 排之於戲劇 花部亂彈之皮黃戲、地方戲,無一非歌劇,更無一 的 十一)以爲唐無戲曲,宋始有。——同上, 秥 曲, 75 如元劇者,或用 曰:「戲曲之不始於金元,而於有宋一 必然之理, 不是戲曲的曲, 前 兩層均無從否認也, 加巴。 範圍以外也。 此一是非,祇須從近世情形看,最爲明白:話劇之亦爲戲劇,不 歌劇也。 按王氏賞元劇文章之橫放傑出,又莫不代言, 必至之勢。 重頭多首如明劇者, 但唐宋 明瞭於远劇以後之戲劇如此,即當恍然於远劇以 曲 則 占 若慮唐代無戲曲, (樂曲) 相 以前無戲曲也。 有唐宋的戲。」 生相成,正 歌辭必 即不能演故事,成戲劇, 代中變化者,則余所能信也。」足見其所不 (隨之而) 請從理 足 以推 直完全否認唐宋有歌舞戲矣, 然汪氏固曾肯定宋代已孕育戲曲,戲 如元劇之用套曲 是又不明時代全景,再度爲杞人耳 |論方| 盛 衍故事,表現情節,初不賴套曲 歌餅 面,先進 旣 戲曲考原者,一言以 質 誠 者, 量皆 說 是也 則大誤! 不 至, 唐代音樂特盛, į 能謂其皆不能演 然因 則多方發 前之戲劇,亦何嘗不 此誤逐· 能否認也。 可呼? H 竟 ( 蔽之 始 漸 認 展, 1 一番原 僖 否乎? 能 硬· 我 日再 盧 歌辭 有 化· 國 演 而 詩 論 故 戲 歌 · iff[ 戲 終 曰 之 事 考 爲・ Ž 雖 劇 曲 蓋 體

}搞 之跋 演「早 何• 不悟唐人之用散詞,如鳳歸雲、搗練子調作代言演故事者,亦必爲戲曲。 多數雖 不足以成戲曲"亦未深考"鲜下文。 便 非其道,何況更以元劇情形否定唐劇乎! 如此! 練子演 伿 |文中,何以不舉之歟? 無戲 ·稅」劇,雖有數十首之多,但亦類乎雜曲聯章,不 爲大曲、 唐戲如 孟姜女戲, 曲 若去此成見之爲蔽,唐及元明清以後之有戲曲, 踏謠娘、蘭陵王、 法曲及諸宮調, 鳳歸 靈、搗練子均非套曲或大 機練子戲曲晚出, 但少數仍有用散詞者, 麥秀兩歧等所用歌 故於所謂戲曲者,若存在如王氏之成見,唐及元明 汪氏成未見。 曲 今必欲以宋戲用套曲之情形,求之於唐戲曲 曲, 必即大曲或套曲也。 特 王考五、 雜曲之聯章耳。 均 非套曲或大曲; 立· 卽· 六、八各章, 昭然 不然,王氏於雲路集雜曲 德宗時 宋金雜劇院本所用之曲 除河清雜類鈔疑店人歌 鳳瓣雲曲 成輔端 亦旣述之矣。 演 以七营四 福上 凊 許 桑戲 以後, 簡易 但終

各 鄧 專 極 「附講」 詞 鏺 攡 等大 達。 m (十二)以爲唐戲無說 無吟唱者。白居易詩有一名情推阿敬,巧語許秋娘」語,下章論義陽注劇,已認此為實白。 规 ,群五章戰百。 講唱之外, 模帶 唱帶說之伎藝,固早有唐代俗講爲作鞏固之基礎。 H. 即宋伎講 有講吟。 A 白, 史之先聲。 後來始有。 自敦煌石室內近百種不同之變文卷子公布後,世 元 假詩注謂說 一枝花話,自寅至已, 猶未畢 同上, 請從理論方面, 周曇進講詠史詩 先進 説 唐代 人方知宋 灘 每詩 詞, 肵 唱 、謂 巧語 Ø 姑假設爲 伎 長吟, 來寶 藝, 卷 īfti 亦

無 二事 惟 三種之妃人 唐人說 儶 始 絕 爲 由 亦 曰 滑稽戲」, 苯 開白 敎 旣 非 論原在講唱中,或在戲劇中,都是說白之伎,可以斷言。 主 光其顯: 王氏所 「與後來戲曲不相同處, 不爲劇中 採 細 亦 | ( ) ( ) ( ) ( ) 唐 用 語 而 意在 並 成日「金軍戦」。 一戲之種 傳。 未 然, 般 耳· 毋 謂 ,且不僅指劇本與唱本中爲如此也, 州細 表 唐 治歌舞 (人認作) 汐 人之代 示 示 戲中除歌 不 唐 種 語 絕 近 知 舞 明文於不 ۰, 無 情理! 戲也。 言, 唐戲 之爲伎,重在說白者, 歌 而 科 眀 辭 作 舞 Ė, 事, 明 在 自非說白。 外, 若慮唐歌 也, 顧, 指 表演之前. 乃上文所引 毛氏 就是有唱而無白, 但其伎中苟有科與白,將如膏之潤,如珠之**圓**, 且 無 脚 乃成見之爲蔽 實令人駭 於是初唐合生無 復餘事, 誑 至若新書載初唐合生戲中「歌言淺穢」, 舞戲中無說 白 ,皆有致 也 然 又早已不成 郇 說, 催記 1 語, 並 惟此並 耳. 說白、 究竟不是成熟的戲劇罷了。 其誤可知。 白渚, 表示 表 說白矣。 **武則天時已見明文**, |王 示 踏謠 非 唐宋歌舞 問題, 科泛, 胡氏 是又未曾正 **脱白之伎**, 常非月詩詠談容娘劇 娘 **盧論二指盛唐之歌舞有時或** 所謂「不深考」, 有 舉無之也。 而謂唐人於歌 (或說唱· 說 白, 視當時伎藝發展之全面, 唐代旣已大盛, 中, 白居易 「爲應節之舞 曰「行 行 雖王氏又曾 均 」群下章踏謠娘劇。 舞 注詞。 毛氏 明明指 許 無 必然協助推進情 劇 演 E 表 中, 所謂 白 示 「歌要齊聲 蹈 酒 **詳三章職陵** 歌」 彼 獨 日 至董 源伎 示不 科白 演 擯 以以 故 斥 失其 其抹 與「言」 洒 讀 有說 事 戲舊日 說白, 歌 钰 厢 乃· 第· 書 r, Mi 自 殺 而 白

攵・

何.

至"失其自由」乎? 是王考於此之有成見, 亦幾乎與盧 論 同耳。 詳次章歌舞戲 纞 餘 籍 五 聋 各

之說. 幕之跳 猶 由 表: 萬舞之代表,倘二 演 崑 分人擔任,至元劇,始曲、 演 簡 蒸騰者,又因飄風 無・ 法。遼初 方· 曲 (十三)以爲曲、白、演之合一,始於金元,故唐難有戲。 易, 形中將毛圧二說又合而一之者,則 加 面, 而 無歌舞分人擔任之表示。簡便辦法, 官 遼 變, 肯定金元 |金 去今調遠甚。 頗 舞中之歌唱者乃由另一人擔任,在白居易、 則即 即其 時 髂人之賦中, H 北 唐樂,詳下文五代節之末。 (遺意。 方所 **謂始於淦元可** 议 前· 有 而會合,遂爾碉學不開, 断無不可考見之埋。 無歌· 地 金元 蓋院 白、演 方戲演法之一種, 演合一 本 以 悼 後, 始於金元, 合於 可· 言。 曲調 \_ -按毛氏 人。 唐 王. 如徐說是也,其爲惑將益 大興, 可以驗諸店人詩賦之詠霓裳、 人描寫當代歌舞之詩文,何翅千篇! 考則從 李太白、圧 唱者在内, 近人徐珂清稗類鈔本之,乃曰:「 詞話中所謂打 —二者不謀 流傳甚 晦冥立致。 按譜塡嗣, 一般曲・ 建、鮑浴、 人, 方面,肯定· 演 絕 丽 者在外, 、章孝標、 連廂、 合; 上文引毛氏說, 不能 引聲合節, 柘枝二舞者。 深· 沅· 用以代· 唱連廂 於· 是· 張祜、 此說最下, 與日本之演舊戲 唐· 以 般堯藩、 乃爲崑 表床 戲 前· 秘. 無· 此二舞可以為唐代朝 迚 唐人以 謂遼金連廂 遊金 原不 無· 戲. 廂 但於此點,可云千篇 搬演, 齑. 曲· 曲之所 必論。 华• 可. 龙 絕 朝 或· 듥, 潘 句 旣已 存. 相 自 野 入歌 詞之演 惟 毛· 戲 11 仂 沈亞之、 劇之 亦可驗· 如上文 氏. 野問千歌 餘· 則· 今劇 今開 從・ Æ

劇始自 證 對 丽 異。語詳五章劇本。 皮黄之關 在我國歷史上,徐氏等否認其有真正戲劇者,顯然截自五代以前耳。 周氏此說,去唐時之事實並不遠。 唱二方式。 徐 氏所 徐氏謂唐人歌詩簡易,去今調遠甚, |金||元 曾 係者之理論,已足廓清徐氏此一重蔽障而有餘。 知者亦 云云,究應作何理解? 如白居易池鶴八絕之每段七言四句, 按上文所述德宗時成輔端於「旱稅」劇內旣用七言四句之語, 未經表見,遽斷爲簡易, 按宋與金同 然則徐氏 不足以爲戲曲。 不成劇曲, 使人不敢置 時,既金元並 謂引聲合節,歌演 與皮黃辭體 周氏認爲中國劇詞不外自白、自唱與 姑無論唐入歌詩真象, 稱, 正合, 在徐氏語意中, 融於一人, 信。 然徐氏此說乃本於毛氏 倘略加 即以周 乃金 史所以 賓 宋自未 元以 有數十篇之多, 白, 今日能知者 論唐 後之事, 卽 曾除外; 興 詩 劇 與 無多, 對白、 嗣 故 今日 如上 足· 是 今 無

可支。 綜上 換言之:當夫主客觀左右傾側時,必須相互扶持,使之 四點中,包含兩要義:一乃事之全面情況不可忽略, 歸於正 乃理之適當想像亦必不可 耳. 少,

文所言,毛說已不存,徐說將安附

其他時期所斷斷不及者,不可不察。 十四)忽略全面。 歌最勝,不 患不成戲曲, 唐歌舞戲承前代遺規,而多所發展,實有其先天上種種有利之條件 二也、三也;說話、講吟、講唱之伎, 上舉唐代於傳奇小說獨擅,不患戲中不演故事, 早已展開, 不忠戲中不用 一也; 音樂最 賓白 在,爲

充分應: 詩 曲 舞戲與科白戲等,其理安在?其熟能信!詳下章傀儡戲 曲٠ 四 定案之情 聂 種· |條件以言 也 短句 方面,宋獨不受唐之影響, 守之餘地乎?不可不思 歌 自 袹 뛰,而· 歌 此 敦 ,在書法, 辭, 煌 形 L唐戲,必一 卷子 ,非二三端 產生優美之歌舞 隋或初 傠 應 内 在 有 增 至於枉。 繒 譜 唐早已有之。 加 畫 而已, 公表後,而清 項, 在雕 昭鑑 而全盤出於獨創, 而所謂全面情況者,更應稍稍擴充至伎藝以外。 戲,五也。 卽 塑, 不 唐代之舞伎亦復甚高, 北宋 遠 在音 初 所爭工尺簡諧之肇始時期,亦 推 柳永長調慢詞之文字風格, 樂, 吾人倘不背此五· 斷何 在舞 難! 或反師承於唐宋之傀儡 蹈,.... 近人對於唐戲一 自敦煌 唐舞旣有空前之勝, 種條件以言唐戲,不至於誇;倘 無 寶藏 不處 | 發現後, 貫以 月 ~於師 因 戲, 得 遠有於盛唐, 實物 承 簡陋目之之成見, 世 獨. 地 無涉於 人方. 位。 自不患其在 而決定。 試看;宋之於唐,在文、 知 若 唐代· 謂 更何 隋 類 唐 在 L戲劇· 脱離此五 |戲弄 論 此 燕 人· (爲之歌 樂中之 顧 翻 短 章 尙 粲或 或戲 有

無非 其間 但 如正考及錄曲 想 ,然後成 十五)想像 像 而 已,更無待 說 支離。 餘談, 盧 論 膏 中 並 孙 近人孫楷第傀儡戲考原 於以知吾人於古伎藝之認識,在文獻不足、 別否定唐之有戲 毛氏對於我國戲劇發展之歷史觀,旣非逐層確 曲 與戲之有蜜白二事,而 諸説中, 或因|宋之變態偶 萷 **資·**料· 後均 切 鉠 有肉傀儡 無 受け、 有據,必有想像 實據, 想· 其 像 歽 丽 誠 想像 憑 不 者, 衝 可. 少。 接 礩 亦 於

却 忘 儡 賏 出 間 返者,終須招之使返,脚踏實地。 於 **唐之常態智用** 能流· 之歷 闻 關波斯 於放逸。 一史的 必然關 , 楊 憲 益 肉 傀 若另從其窒塞而 係、都 儡 又展轉牽附 或因 坐想像過遠過奇之弊。 過 分重 爲和 故前條爲主觀之偏,賴客觀以 不 **蟹通方面察之,則又有下一類之客觀太過者在** 視 **尚道士,均不僅支離,** 唐 俗講, 面 他如唐戲之參軍與蒼鶻二色,徐筱 想像宋年 傀儡 M 且 亦 √端正; 怪誕, 自俗 講 此則客觀雖賴主 更無 Н, 論矣。 致 混 亂 似 打 唐 此想 傀 逐 觀以 像蕩而 顧 與 靈 床 望 其 傀

然失 要之推 膫 當 鉑 時情況,遂不作應有之想像與推論,終與事實相違,其弊乃與上文主觀太過者 論,而過分拘執正 許多有意義之資料未採, 類容觀太過 |面之紀載,以定有 凡不明瞭 遽爾論斷, 唐人伎藝之時代全景,忽略背面側面之資料,無適宜之 無高下者,客觀太過之謂也。 其弊與上文主觀太過者同。 既忽略 旣拘執正 背 恰相 面 面 紀 側 反 載, 面 想· 所 像· 叉不 示 興· 朋 當 切。

Ħ 認 活之意識 重 點 爲 鑆 盖 近 於 人 興 亦 社: 龎 於元劇得見劇本百七十篇,於宋金劇得見名目九百九十餘種, 建 不同。 意識 會之好尙, 朝伎藝,皆當依據類此之資料以判 認 南唐 爲此 倶有不同; 載籍流傳, 種 書 談 伎 藝本非君子之事, 譜 傳 日 雖非君子之事, 別,方爲可靠。 何必齊及!其中即有足齊者, 文字繁簡之情形亦不同; 而有足書者。」 殊 未 知味 此 IJ 無 對於俗 語頗能 前距 形 中 亦 **今愈遠**, - 必已存 代表 樂 但害其足害之一面 俗 前 在 各朝 伎, 人一 種 部分心 娛進生 封 成 建之 見

其他 Ė 勿 庸 泛及。 即或 偶 有認爲不足 書者, 夾雜 其間, 必不免稍加 緣 飾, 使 律 歸 於 有

亦復不 足重 揣摩今人研究之所需,爲今人設想, 間集序內,述當時民間詞與文人詞之消長也,何等模糊!」用五代之有民間詞是事實, 另 人手中,向之求信也。參看下章歌舞戲總, 如上文所云,不觅假借、 勵 及· 引起後人注意,使於此事具明確之概念。 變文之突然發現, 前 /變文耳· 尚不足以使吾人觸機覺悟,對於過去所以體認<u>唐戲與研究我國戲劇者</u>, 則此近百本不同之變文,迄未存在。近人心目中之唐戲,猶是敦煌實驗未發現以 後已。 事 少,甚且作代言問答,或卽爲當時之劇曲, 劇說之詳略完闕是一事,其劇在當時表現之繁簡精粗亦另一事"彼 **非意** 其掛漏或失實之處詎能発! 敦煌曲經整理之後,乃知盛唐朝野間之歌辭,不但俱已有北宋慢詢之體, 般學者之意識中,或全不知,或多不信。 尤足使千年以來文藝研究上許多傳統之成見立時打破! 簡單、 俚僻諸現象, 而預作種種正 辨明店代之六種歌舞後。 至於唐人對於當時戲弄之自然看法與不經意之說法, 若據奪削、花聞之正面資料,唐五代直無民間 端賴後人之齊於理解, 實全出正 面而且完備之記載, 保其必然流傳 劇本劇目之有無存亡是一 今 既 面資料所示者之外。 有此顯 著之兩大事例 方不失其原旨。 稍稍改絃易轍乎! 若以載 (此都) 敦煌 不能等 籍正 事, 卷子 愐 前之唐民間 至· 全; 調 昭 唐人必不能 面之 此序却 月. 同 有劇 耀 中 飹 演 於 納·諸· 紀錄 倘 近 故 有 弒 無 眼 **清花** 亦無 未嘗 劇是 則又 百本 事 足 (15 爲 者

主· 觀· 舊貫,取材必限於新、舊書之樂志,五代史記之伶官傳,南唐書之談諸傳等所有, 不化耳, 以劇本劇 茲扼要舉三項 Щ́. 且非 局局 目一類之具體資料爲可靠,若零星散見者便以爲不可信, 如此, 所謂虛 Ą 其失之於古劇者, 或踏實、或審慎諸說所得而 將何可勝言! 藉口也。 茲姑稱之曰「客觀太過」, 此種意識反映於實際者, 或可不顧,是表面 **若論其實,** 方認爲眞有 客觀, 有 種 直 而 極 實際· 執 或僅 而

至發明] Ř 伎 索 指玄宗雖負千古之名,而所好大半在「夷」樂, **鉢頭、踏謠娘與窟壘子後,新、舊書樂志皆用之;崔段二書所載** 建一樹,梨園弟子在當時,並不預演劇責任,詳末章與閩考。 凡有 所重。如股級載弄質大磯兒, 其進展 故汪考述唐戲,首先辨明諸伎出於前代或外國;其許爲唐代自製者,祇一樊噲排君難耳。徐史遂 十六)以爲唐戲未能脫前代或外國之寒日。 劐 來 歷 絕 少。 一者則 蓋於唐歌舞戲已失望之甚也。 詳, 周史亦曰: 於前 代無 王考不書,晚近諸戲劇史亦追隨不理。 「即令此時樂曲 **(所承)** 而出自教坊或民間之製, 其實通典爲書, 仍仰賴別方傳入。 號稱最盛, 並曰:「綜考李唐一代, 自通典 一 此告如不在諸史,惟有告段錄無說明,未曾引起後人注意 而供奉内庭的梨園弟子, 自有體例, 四六舉散樂歌 ,雖有外此者, 爲當世 周氏派 於歌舞戲曲 所 認定唐俳優之一方面 重在著明 共 曉 舞戲之四大例 斦 者, 語末 歷 乃不 朝之通變。 竟不曾於此有所 僅有魯大之功, 能 必書。 詳, 爲大面 遂不爲 倘 可考 不若 於俗

朝 迄 兩 宋間 制 周 淵 精 亦 者 抑 章劇錄,已見大概。 於木· 漫曰: 若干 無 字,容傳本有關文,與通典不同也。 源。 確之考據以彰 於考據,態度鄭 蘭陵王之裝服 陶宗儀 建 諸 樹 朝者,應在通典之所不敍。 果無 家正坐 戼 「見之於文獻, 所謂背面側面者之祕奧,然後再有所奪,以驗彼唐五代三百四十年間之戲劇, ? 官本院本二日, 建 終覺目前之體察尚未周,一 樹者何在, 前 之。 信賴 重,終則失之泥古不化而 `鉢頭之歌舞情節等,均言簡而意赅。 資料所及,與兩 ĪĒ 蓋循 面 最爲顯著 之材料太過,而祭時勢之情況太疏, 專 庶幾可信耳。 Ë 錄 述途徑以觀"唐戲之所有,究竟爲守成乎? 近 至若崔 渚\_, 事 章所敍,當然尚不能周密, 屯 其他背面側面之資料所及, 如何 段二 故吾人看唐戲之循 徐史削論之結語曰:「觀各籍之記載可知」, 時衡定, 딚 如 霄,性質 何; 無從得當。 周史前 |文別, 乃知於賢大獵兒、羊頭渾脫、 論之依據, !前代遺規者,在通典 情皆 已 非原 又不能會以 願國人以超本 正賴吾人有適宜之想像以聯繫之, 放射方面頗廣,下文次章辨體、三 亦在 木。 貫通之想像, 抑 [通 昌大乎? 書十倍之力, 然察其 痶 (所· 敍· (剖明 青木 爲有 散 益錢等之不 於踏謠娘之改 若看: 樂四 始而 盡抉南北 史於唐 已 数 | |唐 | | | | | | [大例之 前手? 自以 脫 窠臼 戲 有 敍 爲

髂家承其餘緒 十七)以爲唐戲去 III ਦ੍ਹ 王考内 後世之規制尙遠。 容, 人所習知,茲引王驥德 此項主 張最爲具體者,明有王 **曲律雞論三十九之說如** | 驥德, 衣 清有王 戯 維

近

忠

狄主中華,而於是諸詞人一時林立,始稱作者之聖,嗚呼異哉! 以唱,而聞以說白。 不過葬馬、漆城、李天下、公冶長、二聖環等諧語而已。 古之優人,第以諧謔滑稽,供人主喜笑,未有並曲與白而歌舞登場,如今日之戲子者。又皆優人自造科套,非 如今日智現成本子,俟主人揀擇,而日日此伎倆也。如優孟、優旃、後唐莊宗,以迨宋之靖康紹興 至元而有此戲劇,如今之所搬演者。 即金章宗時董解元所爲西麻記, 是此竅由天地開闢以來,不知越幾百千萬年,俟夷 亦第是一人倚絃索 ,史籍所記

錯 正氏能 以流傳之記載而論, 天闢地以來,累積百千萬年久,必遭遇異族空前之壓迫蹂躪 觸之史籍。 上 覺之餘, 貫以不載俗樂、俗伎、俗辭, 項錯覺,當可以 知劇本有無, 未思彼史籍之所記者,固迥非劇本可比,所不 種矜奇之論而已,並非事實。 輕,甚至発矣。 與史籍詳略, 元劇作家最盛, 爲其傳統之原則也。 對於事實之表現,均有其一定限度, 是事實。 王氏判元劇而 至謂 王氏 天地雖關, 僅 **昧於此兩點**, 記者,不能謂即事實 後, **濄劇本**, 始產生戲劇, 而此繁留至元代始穿, 判元 則於追求事實之結論上, 遂觀認我民族之文明, 包 萷 劇而 斦 無。 **咸覺驚異不置。** ||僅憑其 我國 則爲王氏於 史籍, 個 人所 倘使 從 如 鵤 团 接

曲 」,原意應指觀劇, 青 |木史自序曰:「戲曲在唐以前, 而釋文曰「戲曲」,詳見下章參軍戲。 **殆無足論。**」 惟仍 青木氏在元人雜劇序說一 「是很幼稚的」,孫俍工 等中華戲曲選曰:「在中 謂唐參軍戲堪稱爲「戲

是否宋 斷· 圓 沒伯後, 據, 定 初搬演 借為蔽」,注引董行伯! 沌 乪 以 徒 面 灱 戲 唐 李 岩 記載,除郭公外,雖一 滋 成情節,不待言也。 旦之實, 而 遺 戲之方法幼 曲 家 無想像,是則非唐戲有旦無生之幼稚也,乃研究方法之陷於幼稚耳! 從 兩方均發展至於完成。」近人言論之同此者甚多,鮮出 小 明 | 較爲任意」,直知有宋初, 歌 禊。 İЩ 側 舞戲 靗 無 演「自家何川多拜」, 厠 例 底 限 孜 唐之前既有之」, 所能 進 (料看 如 寙 說 唐初 步, 稚· 慨 與否。 有,且不可知, 亦可參考。 杜佑致仕 倘就 合生戲等, 約 乃汪氏於 宋」曰: 戲目不能學,甚且被歪曲爲肉傀儡,人不是人, 略是平行的。 此二點作· 若方法不幼稚,所得結果之可靠性大, 茲不備舉。 後,以 丽 若全憑正 不知有唐初耳!又如唐有弄假婦人之說, 生 以生旦演時事, 丽 合理平· 日常得賞盤 王氏戲曲考原內, 至唐止, 或 面記載, 茲所欲明者, 似後起之名」,於「生」則認爲明 實之想像, 「末」 **一鈴傀儡** 兩方面都不脫幼 不與 至於 乃見於南唐書之談諸傳中, 便 4 尚不在唐戲本身之幼稚與否, 為滿 「淺穢」、「淫溺」、 據契丹宴宋使時, 可. 加律 斷定其當時之伎, 足, 不知弄假婦人時, 顧況 否則仍宜保留 與王考窠臼之外, 稚之域; 廬 偶不是偶, 綸 戲始以之易「末」,完全憑考 入(宋, 又如唐傀儡戲, 詩 「娛狎」, 以文宣王為戲, 王氏脚色考中, Ħ 必然 絕· 不· 直 癥考,不 於看弄老人、 始 ・ 比今日 上文(二) 段 自覺幼 有「生」 都 其态 而先在所以 稍 談 必 有 輕 肆 離 若全憑 ýj. 稚 可 或「末 遽斷 宋 刻 下 「肉唐說假 之甚 據以 觀 稚。 弄郤 而已, 劃 籣 處 語 論 滃 斸 奎 正

|中 |國 之老生、 貴足稱戲! 衡 定 戲 劇 始足以作 國大衆之所是, 幼 戲倘真正產生效果於中國觀衆,外國人亦未便厚非吾耳。例如光緒末年日本報紙話銷我國當時之戲劇, 稚露俗, 老 御前 效果是倘, 巨 即使是戲, 叉甚懸殊。 不足齒於大雅之數」。見漸觀雲中國之演劇界, 正 雜劇, Ħ 敬向國人之習以元劇爲成功,而以漢唐古劇爲幼稚者,更進此 而作 小 古今一也。 <u>日</u> 而 等, 效果所及, 「談諧」之方式, 從家庭故常中, 唐戲倘眞正 竟能在 產生效果於唐代之觀衆,今人卽未便厚非之。猶之 政治上維繫人心, 亦復幼稚之甚! **載新民盤報第三年第十七期。** 特寫 禮 節繁癖, 但若虛 消弭禍 必曾構成 心研求, 且外國一二人之所非者, 亂, 熱鬧 風 其脚色已쥁有 幼稚乎? 趣之場 面 否 每每得外 後世 乎 ? 然 後 Ų

又如西涼伎激揚民族精神,前後傾動四十年久,得以美滿結束,與一代之詩史相表裏,復轉入民間 不察者耳。 又瓦千年而 臺建築等規 他 如唐戲、早稅」、劉嗣黃買等之編演, 制 不廢。 **誠爲唐戲所不及。** 凡此之意義、 若一般唐戲之生動、 氣魄及發展, 直接爲廣大人羣之痛苦而呼籲, 均後世戲劇 眞實, 所 則亦大有可取, 無。 後世之劇本、技巧、布景,及舞 殺身刑辱, 叉戲劇史家之不可 均 所不

解。

宋就其本身有所 (十八)以爲唐無劇 分析。 本,便無戲劇。 劇本之說,上文已見, 惟僅用以與史籍所記者比較,

第 育 總說

尙

間或不免,所以他獨看重元劇。 過去一 西的成長,一定有它前面的壓程,和後邊的發展。把事物孤立起來看,未免危險!…… 後,無可諱言。 班 一談中國 但在演劇上說,未必爲元人所獨撰,總不能抹殺前乎元或後乎元,各期的成就。 戲劇史的人,幾乎把戲劇夾和詞曲皮纏在一起了。他們所用說的是曲辭。即賢明 我以爲談劇史的人,似不應該這樣偏。 元代劇史,在文學上說,確是姿前絕 在劇史家與其重視其 而且一 如王氏,也 種 東

文學性,不如重視其演劇性

劇。 此 因, 頒 王氏 知其以曲辭代言。 日 元劇始也」, 雖略如上,而其本則無一存。故當日已有代言體之戲曲否,已不可知, 時地 論質針對諸史之共同偏向而發, 今武問"王考於元劇, 何以僅 「與是幼稚得很! 乃不覩其劇本, 而自由爲之。」共實不盡然,譯下章後軍戲節及五章劇本節。 認為歌 其宗旨已大白矣。 又試問: 舞戲」而已?王氏所謂「歌舞戲」,並不指爲真正戲劇, **遂置**崔記文字之含義於不顧耳。 **盧**論日 何以承認其爲真正之戲劇?見原書第七章。 准記述踏遙娘「乃自歌爲怨苦之辭」等語, 馮沅君中國文學史簡編對宋以前之戲劇概因其無寫定的 「把戲與曲分開, 並非無的之矢。 王考一於唐之滑稽戲曾曰:「此種戲劇,優 然後纔能明瞭金元以前的戲是戲的雛型。」三家 試看王考此章之結論曰: 宋金演劇之結構 讀者遂誤解爲唐時尚無劇本, **詳夾章歌舞戲總之發端處。** 曰:最大原因,乃曾見其劇本, 而論眞正之戲曲, 明明亦指其以曲 티 自 辭代言也, 剧 不能不從 最大原 本, 有 入恆 戲 篴

顧之中, 後, 識者 戲 求宋元戲曲之源, 亦皆戲之雛型矣。 實 下· 於 與 在今日之不及見, 如下交五章 亦 劇 就陸羽等所爲,李昉等所輯,以推求之,並非無劇本。就所傳之劇曲若干首以觀,亦並 無· 嫐 當謂之 旭. 是對 必能敏 方・蜂・ 劚 本之始, 可謂 本• 非 我國 因復横互 事 瀕· 客觀太過 寅敷? 無劇 所言。 正 感其同。 丽· 與董氏上競掛立。 必信其在十三世紀, 對於唐人戲唐戲,早已有歌舞戲及弄參軍之種種者, 戲 至之偏見。 劚 (本,不等於無戲劇。 成· 金元 Œ 夫科白戲或話劇,不得謂之非戲劇;不用套曲,不等於無戲曲 特廚劇本必不如後世之具體, 《見於胸, 希臘 祇 **蓮氏上說,有所未備,** 八以前爲 有 回 在公曆紀元以前, 又凡持後二層之反面,劇本不傳,便是無劇本; 顧, 於是有見亦等於無見耳, 幼 無可前 黻 如盧 稚 較之希臘文化, ۰, 瞻也 論…近代之話劇無歌曲, 金元以後又爲退化、 此四層相互聯鎖,已形成 唐代說 茲特充之。唐獻旣劇目劇本俱亡, 已有劇本, 然乎? 唱本、 尤未必全賓全白, 就此點言, 香乎? 絕不提一字,確係故意抹殺, 惜哉! 至今尙傳, 甚至永樂大典本 派·回· 爲「雛型」, 必派其落後一千三百年以 如下交述質昌奉元曲概論, 近代之歌劇文章皆不如元曲之美, ( ) 道堅: 顧 無劇本, 乃近人所知。 而今則又完全失傳矣。 不· 前· 面之 限 南戲三種,昔日之不及見, 便是無戲劇。 切職人誕枉, 膽 金元居間, 此處所云, 障, 固· 其· 劇 若於祖國有 以研討古劇者 所· 無待言矣;即宋殿 力· 足· 本· 不· 但從唐代外國樂舞 非無文學性, 並不過分。 辨 空前 心 排· 傳. Ĭ, 唐劇本 而 而 拒. 在· 戲劇 且 回・ 唐

六八

雛 對宋,則將舞作威,一面對唐,又將數作舞,結果兩俱失之。 所湖為「炯眼」者, 可視作當時歌舞之別體, 本它所目存,依然不免被歪曲。 侧 **| 青木氏猶指此為王氏之「炯眼」所在,其自信亦如此,當可以知。** 全虚矣! 斷不能認為南宋之戲。 任氏會比晚唐之樊噲排名難戲亦同南宋之劍舞,上交已略見,三章戲錄書更詳之。 如王氏唐宋大曲考,背木正兒南北數曲源流考內, 因南宋之戲,須以永樂大典本之張協狀元等為水準也。 此等遺憾, 借义非青木氏臨文時之所及計耳 實則劍舞在宋人, 遠將南宋 劍舞指為「雜劇入場, 明明指定為難, 自大典之資料出,而 雖略有表演之學插 百 因此 一場兩段」, {劍 {舞 清木氏 便 面 濉

時代之伎藝,祇應有某種體 類斷代限體。 裁 此乃成見爲藏中最強靱之環節,亦最嚴重之階段。 認爲逾此限或非此體者, 便不足信,必從而爲之曲解。 蓋側 重 主觀, 首看遠史合 限定某

先秦時期——巫舞

丰

章節之安排

漢魏六朝時期——百戲

唐宋時期——雜劇

元明時期——劇曲

清時期—— 花部

民國時期——話劇

間 **電**氏 N/ 主從 非 原 無 (劇曲) 輕 邕 重之別 걘 其 雖然各體伎藝之真象所在, 書之各章 並 非謂各時代專有某 ή, 椝 出 某 伎, 時 非人人所能洞察也" 期 之新 便 無 他 產 伎 ы пц щř 败 故 比 民國 較 酸 當其面對此等斷代之緊體 時 達之某 期 並 非 醴, 無 花 部, 綜合以 脯 觀, 唐 時, 浨 75 時 得 鮮不 期 亦 其

曲· 亦· 從根 況進一 誤 或本於胡元瑞莊嶽委談:「雜劇自唐宋金元迄明,曾有之」。 Ē. 會為 限 坝 雜劇」指話剧者或有不同 否認其爲眞正戲劇耳。 無話劇矣。 步,原有「限體」之意識存於其間者乎!其結果之毫釐千里, 因此, 體 乃覺 者。 果爾, **蓮史之章節中,** 例如誤會劇曲 如唐合生、鉢頭等之爲歌劇, 如此安排, 縱 乃远明所專有,淸代已無之; 無斷代限體之存心, 在」並氏本無心「限體」,結果尚且不覓使讀 唐代雅已有 「 雜劇」 唐參軍戲等之為話劇, 若嫌疑則已甚大!固已暗 名, 花部乃清代所專有, 或指歌舞戲, 當更不堪問。 詳下章歌舞戲總, 將 何 **萧氏派唐宋所有日雜** 示唐宋 者作如 以 民 處? 쩳 딘 時期· 勢必 此 無之…… 米代 惟 無· 所謂 劇 劇 有 何

必 演歌舞戲 於歌 中 用· 樂章」, 較 如後世雜劇戲文之爲, 早之 曲之外耳。 胡 氏 椴 屬俗樂者稱 莊嶽委談下, ,爲後世戲劇中旦脚之的源。詳四章脚色輸生且。 本便是後人之 例。 原則. 蓋必先信漢代斷不 上「樂章」亦復爲樂曲歌辭,不能別於歌曲之外; 「歌曲」而已。 引楊慎語:「漢書郊祀志:『優人爲假飾妓女』, 緣其時郊祀皆奏樂章, 種· 斷代限體」心理, 能有歌舞戲,然後始解釋漢郊配 必至北宋柳永之樂章集, 是成見, 未有歌曲耳。」——可為前人於伎藝 竊恐對漢代郊祀之全部樂舞中,必不容許其雜 非通識。 然後名稱上始渾同。 時之裝旦爲啞旦,並 北周書三五 特因其樂制不同,屬 蓋後世裝旦之始也。 **海飲傳** 漢代早有 斷 強別 時太廟 雅樂 代 漢 胡姐 限 然 者 樂 體 稱 章 未 初

四 時祭祀, 妓女非演 猶設俳優角觝之戲」, 雜劇戲文, 可, **岩僅憑後世學者所有、** 乃郊廟祀典雜用俗樂之一明例。 類此 「斷代限體」之成見, 今日倘另據他證, 則不 以 斷 漢代

更先民有關文物制度之事實也。

此

種

假飾

「此二者固未可以後世戲劇視之。」又於漢代歌舞戲演女媧洪厓及東海黃公等, 秚 無 舞爲主,而失其自由,或演 古人之形象』, 次章 莫此爲甚! 以演一事,……不可謂非優戲之劇例」, 王考一 不前後大矛盾 参軍 如徐青木董周諸史內, 於優孟 戲節。 「敷衍故事」, 近人傳要子百川集中, 慢 綜察近人戲劇史觀或戲曲史觀內, 施所爲, 而王氏不顧也。 一事,而不能被以歌 但成見則終屬之角觝百戲。 事實上承認其為 於王考此點,一 論類酸王, 周史不 消在北齊僅為樂曲,無舞,至唐開元, 期而 但終由成見主持結論, 舞。 概無條件承受; 「言語之外, 然、論唐參軍戲與宋雜劇、 其視南宋金元之戲劇,尚 存在 又於唐演 「斷代限體」之意識極爲明顯, 其調戲亦以動作行之」, 雖輕重有殊, 踏謠娘, 仍日: 「唐五代戲劇, 始有舞; 未可同 事實上承認其「有歌 而步趨 亦構成許多顯明矛盾 至庆寶,始入百戲。 事實上 日 無 而 承認 但成見 别, 語 也 其 豉 爲 實王 其中「斷 為作 則日: 蔽之 以 考

夫戲劇乃一種**感性之文化事業,其伎術之推進,比之穿衣吃飯等事,** 固覺複雜, 各方面有造詣

代限體」意味即甚濃,而不顧史實處並足驚人,下交另詳

足

以變

之冶金 千年。 斯五 爲 聰明 諷 深 頂; 115. 麘 腌 硏 意· 藏· 補 膊 明 淺之不同 究 Œ 陸紋、 才智, 乏軌 正考一念在推崇元曲,當然兼尚元劇,於其前代之**藝**事, 百 世。 時 上,先俯視漢,如平地; 何於伎藝 中,已獲 無 形中 漢張 年,管子於絃上求五音之算法, 術已不在一般 人或已知之。 王 玄宗時梁令瓚所造渾儀,注水激輪,分層運轉。 跡 又何至限於王考所謂之「歌舞戲」, 衡於文學能作內京賦, ,但未必如天文數理等自然科學, 構成「斷 而 得超越之成績, 錢樂之等所造之上。 《戲劇之創造,已有確切記載者,徒因一二人懷挾成見之故,遂獨 **難
及
職
な
職
な** 代限 冶鐵鍛鋼之水準以下。 足見自然科學上之重要發明,或高深制作,尚 等也。 體」之意識, 織步登唐, 作者因少見多奇, 世所公認, 以漢人之聰明才 於科學 遺誤 亦早於畢氏百餘年; 若此等處, 如丘陵; ,能創地I 後來諸史及其讀 乃更舉此端, 據張銳進表, 我國數學家,如商高發明句股定理,早於希臘畢達 必不能有奠正 智, 媝 震儀。 再· 攀· 展之進程, 何至伎藝限於角觝,必不能 則 以况盛唐機械制作之一斑。 赴宋, 終不得不認為較大之遺憾, 調晦朔弦望, 據近 者於 | 戲劇? 年傳說: 如巖壑;而終乃仰· 乃不惜改繁階層, 祖冲之創「密率」,早於德人奧託 必受步趨先後或理解深淺之限制 無窮 不差毫髮;鼓報刻, 且 從上古青銅器冶 無以 ţ 養氣之存在, 王氏 限制我先 然後知隋水飾之人物 在 我國 有歌 予·排· 望於金 分別高下, 鐘報長,循環不息,超脹 戲劇 Ę, 舞戲? 有 推, 鑄之精, 早於第八世 待 元之超學 不. 伎 必 繼起者爲之 養之 矛 加 以 槪 欲 人 在· 滐· 足以 知當 唐 'nŢ 初 哥拉 Ū. 且 生 人之 뻸 時 期 有 如· 有

患

等物 年十月在西安南郊何家村, 歐洲人十八世紀方知空氣和水中有氧氣,較遲千余年。(見北京晚報馬南邨燕山夜話)七一年七月二十四日人民日報, **注唐徳宗均用至德年號**) 晚唐大傀儡於腹內設機諸說, 及在醫藥、 科學技術等方面所蓬到的成就,表現了我國勞動人民偉大的創造力。」 據朱氏介紹,此書有一標題爲「含蒸氣」,大意謂空氣中有陰陽二氣,用火硝、青石等加熱即生陰氣,即気氣、 出土盛唐邠王李守禮於安康亂前簪藏之制樂練丹工具,「反映當時高度發展的封建文化和手工業藝術 亦均非慮謎。 您國學者朱利斯·克拉普羅特在一八〇二年得漢文平龍認抄本, (指存放於銀盒內的硃砂、琥珀、珊瑚、石英、乳石 作於至德元年,(陳後 插圖有七〇

斷代限體之爲蔽, 理論方面旣如上述, **若從實際表現求之,有對體裁之曲解與對時代之歧** 

## 兩大端可舉——

慮。 樂百戲,謂之散樂無異辭; 跳 非真正戲劇。 百戲, 丸等伎, 尤以派鉢頭爲角觝戲一層,支離之甚!詳下章變感、傅芸子白川集內, (十九)體裁之曲解。 均不可能。 同屬「鼓架部」,「似為前代百戲中某一種類」。 周史乃謂代面、鉢頭、蘇中郎三 参看下京歌舞戲總內「辨明角脈以見戲劇」一節。 謂之百戲,則全出曲解! 或曲解唐戲爲百戲。 種雖爲有故事、 例如汪考一謂唐歌舞戲實不過爲百戲之一, 無論謂臟陵王由歌舞變爲首戲, 實則兩家於唐戲之全面情況, 戜 有情節之歌舞, 曲解唐戲為普通歌舞。 謂關陵王至天實間已成散 但在段錄中 例如王考一 或由 既與尋橦 均 歌 未 舞 戲變 加考 指 de

酸王, 鄭振 之弊 通典 語言 謔爲 旨 舞戲 戲劇之定義無準, 此有成見者不同。 之盤鈴傀儡,於俗伎必然熟習。 而於其全伎 此非劇曲,乃《故 丽 主, 的 鐸 詶 來, 者,依王考之安排 所舉歌舞戲四 一至於此! 踏 中 故 謠 事 娜 不知 再 娘 文學史四 則 則 普 此名果始於此文否。 却可以曲 因之, 舞, Ħ 近人阿英中國古代的民間 或掩唐 通 《事歌,耳\_;「此非戲白,乃『故事話』耳」;「此非戲劇表情,乃『故事 俳優 **一大例,** 「以言語爲 主觀上取拾自由, 舊志 十,插圖本。 唐五代科白 ,祇能入普通歌舞而已。杜氏有理道要訣, 而已。 戲之戲劇性, 爲其說曰: 正考五曾指宋雜劇天下太平縣、百花舞,乃唐之字舞、花舞,亦指數爲類也。 列之歌 尤其側重蘭陵王曰: 主, 必限之 認爲王考所載 舞戲中。 類劇, 此非 丽 既有「故 必不 自可 使其接近於普通俳優。 「以調謔爲主」, 戲, 舊 據下文分析, 舞蹈 曰「以科與白 髙 志 乃故事· 事 其 厓 岸 , 唐宋優語數十條, 乃遵 舞一 「與其謂之戲, 於漢唐之歌舞戲會指爲「故事 用通典。 舞耳 名, 曲其解釋, 爲 至少在十九單位以上者, 分明是削弱其戲劇 **主** 然後於唐戲之已演故 塗收 於樂伎之論列, 是中 例 不岩謂之舞之爲當。」 如 因 「大概都是弄人 否定之效。 晚 動 王 百般排拒, 唐專 作 考論唐參 表 家杜佑、 較通典所有尤精! 演 性 Щ 擴 不輕許 方 軍 事 舞 洏 (的故事) 是戲劇 戲, 段安 惟爲一時之數都而已,與 乃全被 影 充之, \_\_\_ 響 點, 態 П, 疑 節 叉 所 杜氏叉篤好當時 剘 亦 性 掩蔽不 已鑑定爲歌 편. H 鲱 日 及, 断代 並 所 日 循王考之 'nĵ 不 非 在 **| 集** | | 演正 以 否 於 以 限 是 岩 詶 體

昌明, 繝 於王鄭二史之專門研討戲曲與文學者歟,或混唐代立體伎藝之傀儡戲, **辞三章科白類諸** 增減書:「夫孫伶巍寅,實始有唐目連救母之起,見於白傳劉賓客之相嘲謂。故小道可觀,廢者不廢。」那飛越緩堂日記中之清未戲 於古伎藝之考據尚未昌明, 於是使唐戲弄中之此部分, 傾 如孫楷第傀儡 曰「去真正戲劇尙遠」,何其左歟 常有不同。 向 於 而 (劇學月刊一卷八期) 交內遂曰"「李君所率之目述救母,在唐時已有此劇, 起, 諸家何以仍不免有此誤認? 「斷代限體」 李君此記,於劇本之歷史沿草,大有關係也。按唐代有日連劇,另具確說,見三章劇錄。 對於 劇及附載之唐五代優語。 戲考原中, 「葬人」 者乃得限,唐代可能有之戲劇,僅爲「歌舞戲」與「愛軍戲」二體而已,並別之 與 認唐俗講與唐傀儡戲同爲宋傀儡戲之源, 「伶人」之所爲, 曾有人於唐講唱與唐戲弄之系統不分, 轉 與講 此事 唱 或由於五代史伶官傳之不載 說話接近。李家瑞由說書變成戲劇的痕迹一文, 循此四途, 歐馬二史未加分判。 許多虛戲因初被曲解, 但與勸善金科、今二黃劇之滑油山、 然而歐 劇 不足責也。 認傀儡戲即用說話人之 入於平面伎藝之講唱。 **與南** 馬二史之性質, 至於近代, 終被分散, 亦有同樣主張。 唐 清字懸銘越機電文集復變 書談 諧 此事 被掩 傅之 遊六殿等敷折 淸 叉何 Ė 蔽 末 僅 話 遼 ||償同 탉 雄 本, 例 彼 對

斷代限體」之成見而來耳。 (二十)時代之歧視。 同 此 種表現,在發之者 事題, 在金元以後戲劇中 絕不爲意,在見之者每百思不解, 剆 可, 在五代以前 戲劇 (中則不) 究其 動 ij 因, 亦循 削 後

者實 戲。 绿 有漢 中 除 歭 此情節簡單之伎,必不在少,周史則亦並未否定其爲雜劇、 理 標準不同,尺度不同,何所依據? 爲之藏 無 **口崑戲尚演想及**, 去 中, 國 的 由 論 孫 向 (仙怪之事 唐之劇, 崩踏 叔敖伎, 乃所 初期 周 Ŧ. 列 Ę 皮不 種 母 宋元 戲下 規定, 諸劇中, 置酒 叉 表演 滿 阴 如演 獨 ·規定, 京戲尚傳拾黃金, ,不得云故事 唐 削 相去太遠 被歧 亦即 的僅為莊 滞 爲壽 灡 四 仙 絕不止一人登場,詳下章。 陵王 代 中國 怪故 視 設特例 ", 歌 戲 踏謠娘, 劇之演仙怪故事者,不知凡幾! 亦 初期戲劇的 事,元以後以迄近代皆有,乃戲劇之常也,初 王 舞 不知周氏於今日類乎麻姑 卓 難得解。 置 川戲中亦有祭鞭等, 番 酒, 則 而 因 指為 前 未免有損史家之公與信! 莫名所以。 外,又有 此而 爲壽, 王氏 「單人 種特例」, 限其伎於角觝百戲之範 戲曲考原, 何 根 骨獨脚 為院本也。 本無情 的 情 周氏 如楚莊 歌 節 ? 實在 於是判 舞 戲 獻壽者, 節可言」。 若驗之主題、效果與 時優孟之爲孫叔敖, 指漢歌舞戲演 又如元以後以迄近代,皆容許 看錯; \_ 若於唐代, 唐歌 初未聞王氏指爲角觝百戲, 個脚 究其故, 其 舞 亦曰「豈得謂爲戲劇」 但他 (抹殺) 圍, 戲 色...。 祇 則多人登臺方算是戲, 女媧 站不 為接近 不 後世 未嘗因此便喪失其 顯由「斷代限體」」之一基本偏 甚至推 算歌 洪 虁 論, 有獨脚 周史二六页 必不許 **厓東海黃公等口** 術, 舞戲。 於戲 想: 如京劇中之麻 今之演麻 劇 戲之事實, 山此 鸍 有獨 的 否? 以排之於戲劇 王氏 表 黒 為戲 演 脚 姑獻 也 周陶 於所 獨 戲, 而 姑 爲戲劇, 許 劇 Ę 脚 斻 二目中類 獻 籌 例 所 是 編 強 則 如今 者 當 細 演 惟 見 爲 姑 非

之金元說唱體,作等量齊觀。 之明明已演故事者而 等,在後世 以 真正 反· 而· 之屏平實筏, 審 曲 文(十二)「以爲唐 卽 戲劇之部分,亦概予抵銷, 遙娘等,固然不認爲眞正戲劇, 外, 包含說 椐 ,若戲劇之本質,則反非其所重也。 宗·發, 戲劇,是於戲 結 抑 合。 叉何 何 藥、說花 耶 演目遊之勸苦金科等, .戲劇中有之,絲毫不足以損 耶 ? 文· 未· 沅 朋 近 人態伯贊清代宮廷戲劇考云:「乾隆 劇 非双一種時 免近於偏濫。王考六。 }浀 無 草等無故事可言者在內,漫無抉擇。 ijίg 戲曲 [考源中之宗旨, **7**3 發,宋兔近於苛 家門, 宋 全部認作百戲而已,何其不平!又所謂「不得云故事」之標準,對漢 代之歧視而何? 王氏曲錄無 所加於前後位藝之尺度,竟懸遠岐異若此, 始 或後有反 即若鳳歸雲之有傳辭, 有」之説中, 王氏 已不復拘執矣。 求;對金元院本名目中僅僅 唐無劇目,故本質雖已爲成熟之歌舞劇,亦難與已列 二不載。 打 及其戲劇之資格。 散, 油 時代,.... 錄 **齊指王** 其間 無怪 宋引戲、未 中, 周史首 詞 於周陶 劇 Щ, 考對於宗金戲劇之採 本雖多,要不外西遊、 但反之. 固知王氏之戲劇觀或戲劇史觀, 明明代言、 泥、麥軍 均是敍述,並非代言。 但漢唐之戲劇中, 章三九頁。 目所 對唐戲 色等, 載 說樂、說花草等,玩弄名詞 問答、 糾之甚! 九 尉之採用散 封神及目進救母等神怪 百 每爲劇外之活動 九十五年 誠· 有· 演故事者, 朋 切 設者 也。 散 何· 至· 詞 名, 有之, 者, 詞 百戲如 理· 存· 几 者,如蘭陵王、 , 此在後世劇中 亦 並 律登為 故事。 未嘗許 **平**· 未発· 不 則 筋 在劇目 杏 以 並 斗 而已· 法重劇 認其 興 叉 其 但 戱 爲戲 (唐劇· 滨 劇 如 純 武 (西 爲 ijı, 内 踏 <u>-</u>--技 爲

有· 之, 之部分,或原另具有代 則· 正. 足以備 體 若在古劇有之, 言問答之部分者,則 則· 徒· 足以贬格, 味抹殺,向不考也,亦不顧 喪失其爲戲劇; 也,異矣! 訢 於古劇原 另具 有劇 申 演

列入。 新羅 旣 物源 筆卽來,不 自無 列 彧 男扮婦人風氣, 由 有 指 寬, 别 四 發 **灬待** 實。 南針 展之期 種 流,…… 詳四章論脚色旦、 | 郭約當陳文帝時, 所· 謂· 四 呼應太熟, 外 類風氣拘囿 國 以 切實際。 惟須實事求是,是則 育信が 犛. 關 異 知從旧人三品彰英著新羅花郎制度考, 獲得許多新解,爲前 韻 係 敎 可 通 不発相互 不知不覺間, 結果 轉· 言,過去所執持 末等節。 實遠在齊東昏之後 晚近中 又每每**乘寓** 未能起! 茲總稱此四種曰「外國關係」,以與另一種之風氣拘囿 辨 外學 漢唐兩代,對外國交通,均有特殊發展。外國文化輸入, 斥,使所 信, 者發揚我國所謂西域之文明,於地 是,非則非, 在 外 毎形成一 此所無, 屯 者都 每 每 琴 謂 國. 從· 外· 語文譯: 外 未中的,乃太濫之過耳。另有高麗 種·風· 國· 得· 國關 **水源於新羅**, 凝. 逐形成學 客觀在前, A 氣· 係 吾之中,乃建立第二 其彷彿,便 者益 是宜稍 事事未求於中國, 術研究上一條大道, 而不知從兩史等所載東昏侯之「作女兒子」, 複 雑化 主觀退後。 加 可以矜創獲, 端. į Æ. 是又爲第三型外 者. 理交 一型外國i ᇦ. 不宜順應風氣, 通,歷 新羅關係, 先求於外國,例如除彼汀釋旦,於 資·滿· 若以 **角應重** 鬫 唐 係。 足, 史與替, 戲 惟餘彼汀 一人用之, 國. 唐代 視 或作: 囡 曰「聲韻 爲中 舆 <sup>外</sup> 係· 而起甚大作用, 為各種 垣囿 追 人種蕃變, Δ, 定案以示人, 以求源於本國 自封, 近 通軸 已有 人
学
仲 但 運用· 宗教自 尙 搖 者 下 交

大 勉考蘇莫遜, 戲真象,於此中之正變虛實,勢不能不一一加以剖析,若最後之裁定,則仍俟通人耳。 都 與國情不符; 徐筱 įήĺ 雖曰各有見地,不妨多面發展, 楊 憲益 考參軍蒼鶴,已將此複式之外國關係,發揮至相當 若是非混淆之烈, 亦旣空前 矣 高 度。而 Į 本書志· 究其 在 實 追 際,則 求 唐

代在論 與前 惜 元戲 外國樂舞方面之關係,則心理上之出發是否無誤,所據之客觀事實是否全面,乃大成問題。 等之影響,亦無待言; 玴 出 「元劇概論」耳。 並指王氏曰:對於這層, 王考範圍之一端也。 專章詳陳隋唐之樂舞, 1 曲或戲劇之源,而完全割斷其歷史上對於唐五代戲曲或戲劇必然之啓承關係,反 此之文學無關係者, 廿一)外國樂舞關係。 其實元劇受當時蒙古 元 劇 ÌÉ 非 其自序 作歷代 所爭者並不在此,而在其說之過分與否, 曰:「著者自信,從外國樂舞而採究宋元 王氏劇曲考原曾曰:「戲曲 戲劇之通論。 此又不然。」 賀書之引言中, 可謂重視之至矣! 都表示否認, 人政治、 此層應舉近人賀昌摹元曲概論內之主張爲特例。 風俗、 **今爲探元劇之源,而不情專章詳** 竟或不屑向這方面研究, 語言等之影響, 但所陳僅隋唐之普通樂舞而 一體,崛起於金元之間, 則主張「元曲的興起, 原無待言, 踏實與否耳。 這似乎還存着故步自封 的淵 陳 源 틷 漢代外國音樂關 於是有疑其 -, 對於兩位 並 若賀氏之業, 是受有異城 以爲如此 賀氏之書,實際 來音 阜 代所有之歌 出 自 信 的 樂 的 乃 係 異 i任其: 認誤 影響 贇 か 肵 城 探状 叉不 書 戱 U 斷 在 弄 'n, 爲 imi 朓

戲,却 大· (例)尚且 字不 熟視不覩,若 提。 雖會引及崔記、殷錄、通典,及其他唐人之述作, 無其事,若無其文,他更勿論。 其根本不承認諸 但於諸家所· 店 唐 戲 堪 稱為 共舉散樂歌 戲, 或· 足以爲宋 舞 成之四・

沅·

戲劇之源,可知。

化 賀氏 船 者, 圍內 之盛,可謂不思之甚。 棚 戲 但 後,如 啊 中, · 並· 曲 兩 必以數百計。 旣 歌 代 波浪所及, 中國 雛形之未賦,故不足爲宋元戲之源,則賀氏毋乃信外國者太深,而信本國 糴 燕 承 樂中, 中, 曰:「自唐髙 頭原出西域 認 抻 人亦自有其音樂。說者對於隋唐所謂九部樂、十部樂等,但知以每 阈 唐樂舞受外國影響之後, 無不齊雜言並行, 早已有長 至若高麗伎,亦佔得九部十部之一,但據通典,僅第一 例如清樂,在九部十部中,雖祗佔得一部而已,但其內容所包含之樂舞雜伎,列於官書者,以數十計, 在 雜言歌 洞 īhÍ 曲 其戲八折、其曲八疊等。 艫 Ŀ: 末 辭之產生原因 短句之歌 便有 年,至玄宗的 長短句的興起, 雜曲1 辭, 與大曲並用, 雖因 在戲劇上已成宋元戲 百數十 在戲劇上已成宋元戲劇之雛 絕不在此, 外國音樂之輸入, 年 在戲劇上已成宋 間, 從無專用大曲, 外國音樂不 曲而已。 也。語詳敦煌曲初探及唐聲詩等稿。 曲 從全 其實際內含之歷殊,豈可廢而不顧! 的 雛 一部爲一單位, 元 斷 面看, 戲 形, 的 而又作雜言之狹隘情況, 形 曲 流 乎? 何 的 到 굶 在 雛 1 必 搫 兼 國, 比較其多寡, 形 者 辭 以 舉 太後, 為唐 唐 力 中 戲劇 Á 闸 實 國 戲 唐 的 則 以過分誇張胡樂 尙 原· 因· 受 不 迄 漘 音 凊 屬· 唐 樂 斷 如 *ፓ*ታ 虚 流行民間 在消 國 燕 發 二地 變 知· 樂範 無 歷代 化 縹. 鋋 樂 變

л О

內, 國. 以 清樂爲雅樂, 者: 認踏 · 蛟多,而 謠娘 以 知本國· 劇 **「夷」樂爲俗樂,** 爲踏 歌, 者. 反少耳,豈 與 初 實非。 唐閣 九部樂全部皆俗樂也。 非另一 知微踏萬歲樂相 種故 步自封, 絽 此亦其所以造成上項錯誤之一 合, 爲蔽 遂 益甚乎! 認路路線 賀譽次章, 韻隋於九部樂中 爲 外 原因耳。 國 樂 舞 他 亦 如 近 同 此 ·, 分 人 蔽 許 雅 樂、俗 地 詊 Щ 文

全憑 優・ 歌・ 入中 踏 國 Ш **丹泊川集中** 於其他三伎,並無 謠 闁 級二 網雜 想像,甚至附會,詳下文論聲韻通轉。 婤 域。 其通 已達飽和之 (H = ) 」是佔散樂雜戲之大部分,而來自西 此難 [奏」也。 阿國 劇之起 两· 論述崩陵工 想當然而 媙· 在 北朝 度, 關 源皆在北齊, 刞 唐代散樂之較著者, 係。 説 뱞 巨,却 **一盛**倡 且影響及於雅樂, 或 北齊時已有此戲。 自漢以降, 尙有 此亦事實也。 來自西域之說,顯受汪考之影響。 遂想像其皆為模倣 Щ 能, 致謂北齊有鉢頭,亦隨之而不根。 外國音樂與幻術,不斷 **遜典** 但 宜實 王考第一步謂外國音樂既盛入中國, 域· 四六曾舉四端, 此 事 按鉢 史有明徽者, 乃 求是, 事 頭來自西域 實也。 不必 此一 隋書樂志 輸入中國, 誇大。 步西域關係之結合,實太勉強。 其中祇鉢頭一項, 乃隋代起之幻術, 雖有 然兩家先後均忘却關陵汪爲伎之特 據, 乃王氏第二 謂,大抵散 至盛唐, 而王氏第三步 謂 自拔 步 樂雜 加 17 外國戲劇當與之俱 杜氏指 並. 國 謂 燕樂範圍內之胡 菲· 戲多 則 鉢 復因 唐代起之「俳 並 頭 明 來 無 出西 自拔豆 術 實 域 썀

徵,首 儡 傅 謂 Ш. 之種 比 二家之說, 於附會部分之不取耳。參看下交溯源節論比齊比周 文· 齊曾同化於鮮卑,以龜茲 祇 在 種 顶 用 史實,又概予 聲· 大 樂關 乃成片面之附會 面 而 係,而放 で 大 面 抹 在 殺不 棄· 1 舞. 國 琵琶例之,高緯 而已,實難 顧,寧足 容 歷 關 史上, 係, 取 均 所· 信 Ù 有 Į. 立。 不 所好 不 非· गि 調酒 磨 मृं 周 是西域 史謂 |滅之古: 踏路 城· 我國 關係在唐戲中絕無 伎。 代 虠 傀 之非 溉 儡 岩對於周秦 源。 戱 外 亦 或 若· 可能 毐. 仗, 取· 地, 來 漢 叉另有 地· 理· 以 自西 乃· 說· 來, 城 理 係; 者不· 國 由 人 以 存 別 ·肯實事 所 無 在 抵· 作 銷· 璭 用 由 歷· 耛 於傀 果 史娲・ 乪 王

與·憑· 觝、百戲,去真正 方 L 樊噲排 作 始有戲之創例,然乎?否乎? 綸 曰 實 實 <u>字</u> 唐代之五 腐 唐戲 壉 事 南 ", 派· 有· 君 北 難 内 波瀾 朝 劇 西 卼 時, 劇 域 戲劇甚遠;然後於外國傳來之伎,乃得稱許爲開 歽 說, 而 關 及 我民族文化 原謂參軍出後趙, 係之間 已。若依其蘭、踏二 甚至附· 風 氣 相 題,本身雖不過如此而 會 搧 丽· 尚甚低落, 今於我國漢魏南 乃 Ë, 有不擇事,不度量,而 安·見 鉢頭出西域, 劇 乃模仿 其· 直全然不能 च े ! 北朝所 然 西 已,若其意義一 大面、 域 胹 戲 王氏 自 自有之歌 製 而 踏 謠娘 、啓之, 味周旋沉浸於其間, 踏遙娘又已成 戲。 舞戲、科白· 我國優戲之創例,其間 來 幸賴 出北朝, 經運用, 者 74 附之; 王氏 域 爲 · 戲等, 竟有出 交明 於是認 我 國 不 知 優劇 先・ 儘・ 人意 唐代 猶 萷 自 是 來 創 拔 疑 叉· 量· 廖 所 麦 例之 辨· 者。 並・ 辭 Ė 菲· 斥· 一說,勢 製 他 存. 爲· Œ 者 老 人 在 角· 國

僅

必

所 過 乖. 謂 作 鮲 如此,影響觀慮太大!此本書在三章劇錄,所以不得不辨之甚力,以明事實之真 自 ! 製之戲, 旣 然 壯 朝 王氏已特許其有 時 我 國 戱 劇 傠 屬赤 本樊噲排君難 貧 ]時代, 矣,論 無 本 者 自 尙 復何 製之戲 辭 ! 可 膏, 將愈成定案, 則 於 唐五 代 m 不可 百百 四 + 车 牽· 連·

臚 劇 傀儡戲的 削 無 以 寒中印: )為南戲 後 戲 著中國戲曲所受印度文學及佛教之影響。 劇。 廿三)印度關 建樹 發展與係 中 戲劇之許多相同點。 我國 如 一之要務也 的關係。 趙貞女型之題材 此 戲劇 |點已成 係· 近年則 源 爲此 於印度之說者, |梵劇與我國戲劇情形,大不相同,與唐戲尤爲懸殊, 有周 派 諸家均 主張 ,皆直接沿襲梵劇。 史 鄭振 者 先誤於王考,篤信廚五代僅有歌舞或外國歌 對 \_\_\_ 所見有 共同之基本成見。 鐸 於其說繼承不墜。 說見插圖本中國文學史第四十章。 許 地山、 爲袪除 著印度文學及梵劇體例及其在漢劇 此 甚至因南 柳無忌印度文學於此雖未見源 項 (鋼廠) 戲 作釜底抽薪之計 及常見 形成尤早於元 任俠。見中國古典 語群三章劇錄 舞 (it 人之 侚 **遠媽瑪騰騰** 無 猛 北 覺 誑 流 (藝術六 阚 劇 觀, 舍 íj, 利 眀 (我國 被 却 膩 狒 涿 唐

戲· 直· 斷 我 至米 接受諸唐五代之祖先,並非傳自五 許氏於我唐宋元間之縱的歷史關係並 元 始 有 戲 ,繼乃信 其 制 度從印 度 天竺之異族。 (水,並 未考明,遂下手肯定我宋元與外國間之橫的 非本 國文化之產物。 殊· 不· 知 我 (漢· ) 唐· 足已有· 必前。 が 地 理 唐代之有· 掘 係。 |宋· |元· 先

乃當前

惟

梵·劇, 絕非唐戲之全部。 乃確鑿有據之事。詳次章舍利辨劇, 許氏於院劇情形,有重要介紹,功不可沒; 惜知己者尚未及知彼者多, 並參看次章歌舞戲總引奮超赴五天竺傳。 惟亦唐戲之一支一派而已, 所言二者

相互間之關係,乃不必其皆中。

自金 之戲劇,其時僅爲歌舞。 度 象大明以後。 |恍劇具體早於漢劇,事或可能,惟此種孰先孰後, 풶· 美之長繝幔酮始自北宋。 看下文論盛唐節。 氏之所憑者, 戲,以彼之戲,奠我之舞一層,直臆之又臆而已, 如不覩,又執常識之偏 完始。 廬氏誤信唐樊噲排君難無歌曲科白,宋滑稽戲有質白又無歌舞, 遂曰 | 請唐宋戲劇中歌 純正完美之戲曲,自金元始,亦 若有一面尙偏眯不明,便難作具體之比較。 :「我國戲曲之成立, 敦煌曲經考前後,其說之漢,已不辨自明矣。 印度戲實奠定我戲曲中 知爲全知者,舉難以 舞科白尚未合一,不真也。 後於印度, 治 斷 偏見而已,不真也。故其所斷我戲劇中之舞蹈奠基 舞蹈技術之基礎」。 應決定於對兩國戲劇之發生、 中印兩國戲劇之關 蓋無疑義。」 更不真也。调純正完美之戲曲始自俭元, 凡指本國古藝之不傳爲不作,對本國古藝之熟 盛唐祇有歌舞而已, 知己尤重於知彼,求真必先於求 又謂「 係也。 其說旣蕩且支, 唐玄奘時, 而認定我國純正完美之戲曲 尙無 發展情 印度已有戲, 戲劇, 最不 豬之昔人謂純正完 不真 源· 可信。 倶 也 於 岩盧 已真 而 闸 按 我 麥

鄭氏 曰:大抵 印度南方的人民, 不信佛渚居多, Πū 戲曲又特別的 則 印度 一戲曲 及其演劇

說日: 的 表 從 耶!驗之我文學、我書畫、我雕塑,……無論創作與融鑄, 技術又另來自彼,則我國戲劇之形成,又何其儌倖!何其勉強!結果詎能免於支離破 指,或不外滸鷹二氏文內所見。 疑之一例。 凑,<br />
短
所
枝<br />
節
爲<br />
之<br />
也,<br />
何<br />
以<br />
戲<br />
劇<br />
獨<br />
反 燗 曲 示 知 技 氏已認含利弗及曲至遲於初唐入中國,却未進一步認然劇亦同時如此,殊難理解。 沘 術,由 此 未 絶聞更贩, 「戲曲儘管來從印度, 無 時 池, 我國 可置疑」, 他 鄭氏於印度戲曲之如何輸達,容另有詳文,惜未見。 **遂主觀爲之安排如** 們輸 自有之戲劇原狀爲如何,亦無從知自有著與外來将之成分比例 **共所受的影響,** λ 而其說之本身, 中 國,是沒有什麼可以置疑的地方。 亦當更深更遠」, 而演劇者的技術,儘管另有特殊的來源。」已是不能按照鄭說完全 开听 果爾,杜氏有特殊來源一說,不爲無因矣。 此· ? 實使人終於不得不疑耳。 周史(一八三頁)舉變文與繪畫三事曾受印度文化影響爲例,謂「戲劇所包括的部別 亦不過空洞之推想而已; 竊恐類此之意識, |旣未指 皆覺大氣磅礴, 至日 更深更違う 皆未必是事實, 杜璟中國戲劇之價值見劇學月刊 至云印度戲劇技術之輸入, 惟周史另有糾正許說處, **明梵戲開始輸華之確** 類螽超過空淌推想宜有之限度矣 惟設若戲曲遠 精力彌滿, 不過二三學者於自己之 爲如 何 其辨南 碎, 實時代, 未嘗東拼西 來自此,而 櫢 無亂猥 此 如 練巡 未知 鄭 對 卽 氏 維 何 無 鄭 雖 無

許盧二氏文內 所陳中印戲劇技術相合處,不外六點: 曰樂歌音節有定; 臼劇材來 源爲傳說創 作

(當失妻及莊貞女型戲戲並非沿襲堂劇之題材

曆,

尤足参考

豈不 果有何 傳習 我漢 仿以 始能學步,豈非完全失却民族自信心乎!等而推之"恐並 於此, 视 懙 程度未至之故 發端,究竟孰為先後乎? 類 當 本 疑 雜 水, 串 亦 也。 者 唐 能之肇始, 具 剎 先民文: 莫不大同小異,安見其相合也,僅僅限於中印二國之間數?倘指此六點之實現 有可 高深奧妙,甚至超出我民族聰明才智之上,若印度則早已自有, 體 頗 殏 日 則· 必亦能得彼此間相同之六點或若千點, 經 具 齣 試· 以 過 未省凡此六點,皆極自然之趨勢, 體 間我 敷? 化 追 中 數 勢亦 鄭氏 無定; 程度之上, 求 更考我 盛唐先民已能 唐·代· 比 有由 附, 甚至指爲體 能 日賓白不 常头後者向千萬里外之先進友邦實地傳習之時,又孰爲 万果不. 言之鑿鑿者歟? 外國輸入, 國文化史上之一般定論, 苟非 至金 裁與 純用 如金元之盛乎?抑 承受天竺樂舞, 雅 元 結 師承於人之可能。 待代, 構 語 倘更指 上「驚・ ; 極普通之原則, 日 醞 舞臺 人的 乃; 蟤 此六點實現於戲 類乎上所述於戲 事實也, 不熟, 動作 並不如此乎? 以及在印度 共同之點」,見小說月報中國文學研究號卷頭語第六的不 蓋岩 我民: **兼採會意法** 條件 何以獨不· 從中 極 族之穿衣、吃飯、 文化 木 簡易之方法。 發 充 劇中, 劇 印 此二 與 ; 者。 兩大民族 能承 若我 必 佛 必 日 問, 脚 敎 不 必 婀 ·受天竺 足以 瘞 有 民 色有主角與女主 術輸 奇· 族間 雖 何 所 腄 可云世界萬國戲劇之 承 嫌 師 以 眠 賴. 入我 外國之 矯側 受外 定程 第? 於此 戲劇? 等 衣 食 原 生活 熟爲 不 國之發 國 始 於 限 腄 之輸 輸 华 殆 岷 生 戲 本能之 媒介? 活 入 角。 乃 劇 文· 化· 展 迴出 而 入 而 趨 模 後· 人 驟

太過, /樂 節。 晉南北朝隋唐兩宋之戲劇造詣及其 **鼠令人不勝惶惑!固知忱劇之內容、** 兩 詳盡之介紹與更精細之研究。國內除斷地山、 至此而後已耳。 而 鄃 方 與「快樂」之「樂」, 面 宋葉夢得與下放言曰:「楚辭『些』, 「散樂」, 然並 旣 恐同 Ľ 非深 做 乃用烟禮, 淺薄, 到, 許文因欲證明踏落娘出於西城,並對原始後藝如踏歌者, **交周內**, 形同而音剧。 然後對於五 即距實現此事之時期尙遠耳。 是否開代已有四域伎及梵語之入中國乎? 「莫須有」之相加,試綜合上 在其音樂皮中, 家所論列之問題, 沈存中謂梵器薩縛訶三合之音。 技術、 與佛教關係之可考者, 歷史及其隨同佛教流入我國之時代與經過等, 遼謂我國散樂源於梵語。 柳無忌兩部印度交學言及戲劇外,容尚有其他之詳述,愧未及讀。 庶可得有 旧人田邊尚維知梵語「新樂」日 sanlo, 類此疏略, 引五 此非是。 文· 正· 積極之解答。 家所主張者以推之, 亦認爲來自外國。 又知西域伎在漢武帝時已入中國, 出於意表, 不知梵語何緣得通削楚之間? 有待於障蔽盡除, 他山攻錯, 若以今 **爬我先民之女化**, 日 其牴 不可不戒!惡看 而不知我國 知 徹· 彼 底 牾文雕, 此, 屬於版樂, 明· 低落一 知己之程 均 正方言, 瞭 贞 īfi) 存 至於 五 我·漢· 必此 有 勢必 啦 各係 Πį 度 镨 事 不

代樂舞之名稱,而遺留之裝服、 每認爲即我唐時所流傳。 廿四)日本關係。 我因祖國古代文藝久已云亡,不可名狀,方引爲遺憾, 對唐戲言,前三種關係是源,此一 道具, 又每有 標識 第七、第八世紀之時代者。 種關係是流。 日本所存樂舞,多同我 彼邦人士對 無從彌 補 此 類樂舞, 閱 此 美 唐

共

įψ

川風氣使然,安可以義考?」此說大可參證

所 豊不可 記不可 類名, 晉義 以 有其 立見,無從斡旋,終至疑多於信,懸多於解,眞所謂「皮傳則相似,指實則 談,欣然樂就,遂不暇一一覈實,甚至逆而求之,以日喻唐, 逐: 彼之羅陵王爲普通歌舞。 具二點相 傅芸子白川 、我之漢文不能統一之語。 避開 演 報父仇,是悲劇;在宮中所演, 嚴劇之源,與我蘭陵王戲之意義則迥別。 與 者 僧· ! 其本質之重點不談,而專門撮合其末節,當不能解决問題。 出於四城。 希 是亦捨已從人,貶戲爲舞之例耳。 伮 、唱極重 而已。 集內, 傳氏等並主日本之拔豆即唐之鉢頭。 切經音義, !乃其伎爨上之特色, 拔豆之本事乃神 力主日本之羅陵王 若體裁、宗旨、服裝、 惟有視作問題,以待 捨已從人, 均謂 爲渾脫、大面、鉢頭之類。 曾配千秋聖節, 造白馬, 勢必先將 蘭陵王降格為舞, 舞, 伎藝、 不聞彼邦之拔豆亦有多唱也。 續討。 即唐臟陵王舞之遺。 除國中 今抛開雙方之戲劇· 風格, 其中屬戲劇方面者,以大面 但 彼拔豆乃舞名, 僅能斷其非悲劇而已, 蛇害;鉢頭之本事, 則無不歧異。 以爲果然。但一經詳勘以後, 而近人向達群三章縣莫遮節。 但彼 我之蘇莫逃戲, 而抹殺其戲劇性。 面, 來 尤其我之蘭陵王 此之間, 相 自南方林邑; 論者先有強同二伎之主觀, 而專從歌舞· 在民間所演之一戲爲格 違 其餘不詳。 與 也 僅有名稱 鉢 Ţ 。章炳麟論日文內之漢字 頭二事,最爲 據 以爲即 唐慧琳 為歌 我之鉢頭乃戲 且雞陵王 面以捏合之, 音近與 尤其民間之 許多矛盾 舞戲, 日之蘇 一切經 灦 用 攤 面 而

漢渚

胡騰 新題 故 甚 幾不嫌空泛耳。 頮 非尾大不掉之舞袍所能致、所能 可窺大概,一言以蔽之曰:完全是「日本風」, 所論統難中肯。 有答舞,乃 興胡旋。 目,在本書於唐戲之說旣已粗立以後,深願兩國人士, 凡熟習唐伎情形,有此全部傳說蘊結胸中者, 以言日本樂舞,其 唐 唐人下此「騰 制 所 茲所需者, 絕 ∰. ·聲之究竟如何,非至彼邦不得聞。 彼邦 一、一旋」二字, ·乃同在兩國歌舞戲之基礎上, 探討兩國之歌舞。 同也。 舞服必具龐大之後尾,亦唐制 過去之論者,向懷唐代無戲之主觀,以周旋 頗有力, 去我唐代胡舞之傳說及一 類能體之。 頗能掌握情況。 若其舞姿、服裝, 有志研究茲事者, 所無。 就淺顯處言: 其 唐 舞姿如何, 人深好胡舞, 則有 般樂舞之傳說, 彼邦之舞, 進一步由此入手, 種 「種舞樂圖之刊本」 於兩國樂舞之間 此爲研究中之一 己不難想像, 其代表之作 於正 實 一舞外, 在 遠 庶 爲 懯

不 分以代之,遂覺雲霧**變勃,而其象潛移**。 可動搖之一部分在。 綜上四種外國關係之所言,可知唐戲隨同唐樂舞與其國之四裔建立關係, (但憑孤證) 便出新奇, 但此部分於過去之認識中,並未能深切探取,反而鼓舞出似是而非之另一部 可以搖筆卽來也 原因乃前者須簽於實事求是, 不容苟且, 當然已有確符事 而後者每因見獵

十五)聲韻通轉。 明徐渭南嗣敍錄謂 淨」 字 即占 多軍 二字合而訛之耳」。 徐氏 明

易餘 **徒稱其司祝曰「慕闍」之轉音,而於蘇幕遮與祆教有何關係,** 覺。 **岑仲勉文**鮮同上。 於拔豆國,柘枝出於赭石國;進而曰:「轉踏」即「纏達」,「鹹淡」之「淡」即「旦」。 韻通轉 」之一法。 却不 謂「渾脫」疑卽「于闐」……粽其所舉,有全非者,如「孛老」、「轉鍇」、「婆羅」等。 多半則疑似而已, 「爺老」爲「曳刺」,「孤」或爲「官」之訛轉, 明謂「訛」也, 又安見「邦老」、「鮑老」之爲一! **「邦老」、「孛老」、「卜兄」、「鴇」七辭, 衛錄綜** 顧宋鮑 切不移者。 如近人許地山文內,群三章無貨繼節。於穆護砂調名之上二字及蘇幕遮調名之下二字,均以爲 固疑似之辭, 老所演,乃村野愚騃, 合元劇脚色義例, 且讀方音始訛, 但此法 竟謂古波斯傾水節之原名,與我漢文「潑寒」二字, 古劇脚色考謂「余疑『淨』即 "參軍』 之促音, 未管確定。此說徐筱汀釋未與淨已糾正之,見四章附錄。 橙謂「婆羅」、「鮑老」、「抱爨」、 開, 證明 展轉相逐, 若讀本音,旣難「合」,亦不至「訛」, 王國維循徐焦二家之途運, 去惡人甚遠。 「邦老」「蓋惡人之目」。 又曰:「『邦老』 皆一聲之轉, 遂成風氣。 「丑」或爲「爨」之省文, 若捨義而專一牽附於音, 異名相別, **機起者承此風氣**, 『參』與『淨』爲雙聲, 全名三字何以能於割裂, 於我國戲劇之初步研究中, 遂作肯定之說, 乃雙聲關係。 **香旣符合**, 徐筱汀文辨之已詳。 動輒聲轉, 則辭各有源, 卽 義又巧同, **王氏**唐宋大曲 非復疑辭矣。 王考中又謂 『鮑老』之轉聲。 軍』與 益泛濫 均 香可偶 却無 不顧也。 Ä 亦覺不 遂開「聲 清焦循 而 鉢 | | | | | | | | | | 不 \*\* 頭 會 條 仭 自 交

雖附以 可思 轉 脚 轉而來。按「末」之早期任務,重在扮少男,乃今之小生一型,其代木大,不過副業;木大乃今之丑 似此望文生音,強爲牽附,不顧時代,不顧性質之作風, <u>微汀文謂後世脚色「副淨」,乃隋曲名附莖單時之簡譯,未知「附莖」本「附薩」之訛文,不能憑籍。</u> 「繆軍 」促音之說。 法之誘致; 際表現中者,且八 謂姓|郭而病禿者, 灩 那吒迦」, 云云,亦自外生成而已。 段」乃一音之轉, **尋尋族** 型,爲少男則同於末,若所代表之人物個性,則相去甚遠。 淡代 尤 優伶曰「那吒」,「郭」、「那」疊韻,「禿」、「吒」雙聲, 好淫, 奇者 如何用, 而所指雙聲疊韻 九事,並非陳陳相因之說,何從抹殺!其所以疑我而從人者,不過受「聲韻通轉」一 乃未必有其人。但據本書下章傀儡戲一節所引, 兔亦好淫;<br />
宋曲名曰鶻打兔, 王季思校注西廂記,謂脚色中之「旦」乃「呾」之省,而「末」乃由「木大」之「木」字音 衛聚賢文內,詳四章性旦節。 反不如王氏「丑」字說較近。 六朝時如何誤, 徐筱汀文又謂木大即木笪,「笪」即「旦」,故木大乃旦,益覺雖奇! 云云, 均不嚴格, 明代如何改等說, 以「淨」、「丑」、「生」、「旦」爲晉楚宋燕四國 近於風影之談。 即唐戲中蒼鶻打變軍, 又謂「蒼鶻」與「末」, 毋乃令人駭歎!盧前郭禿解謂梵 終不能通。 「末」得名原在少男之義,詳四章。 錢南揚宋金元戲劇搬演考謂「爨 凝「郭禿」乃「那吒」之變, 自北齊以至於近世, 楊憲益文謂「愛軍」與「琴尋」音 亦一音之轉, 參軍乃瑤, 怪 並不如「淨」爲 名之同 誕 郭禿 如此。 我古代 語 戲 岩音 在 劇 徐 所 實 im

此 今之從同,已有不可,何況變本加厲乎! 張心逸元曲選釋補正 種,均依倚徐焦王之先例而發展者。 未按徐焦王之開端, 四, 郎多未中的, 解「孛老」爲「老糊塗」,並 至今尚留存問題未決。 非

是,非則: 尙· 存· 聲, ፟፝፞፞፞ 或古 者 楊氏以「尋尋」通 不求甚解,不知改正。 是 非 終不可不慎耳。參看次章絲頭節, 7,示机 因噎廢 留遺憾,未嘗了事,則與其違症下藥,或求一丹一劑之百應百 伎藝者 所以正之者倘亦在聲,當易還其原本。 我國戲劇之名物 非平! 轍耳。 一, 用 食,固 此岩與上述種種外國關 此 磐 死, 「參軍」, 韻 制 隨 或原爲外國語文之譯音,所託本無定字, 迊 度, 食隨 轉 誠多創造流行於優伶之間,習慣以 徐氏以 噎 法 引田邊尙維育近誤書與附會說。 特別講 患入膏肓, 附 係者 愼, 莖 相結 但所謂「通轉」者倘 勢必 通 寧闕 副 合,將猛易流於附會, 有絕粒之一 毋 淨 灩 矯枉 者諸說出現之後, 夫噎,病也; 誠然不應過正, Η, 口 並不確 叉乏正 耳相傳, A 靈· " 又何從得生! 因噎廢食,不可。 何如自始a 縱 切, 確 說明, 非 各是其是, 乃覺噎之不除, 風 而通轉之結果, 氣 仍俟聲韻專家爲之明 即慎其 願 亦滋 動 今後之研 歧 久 辄 但自從 (診切: Щ 臨 而 歧 訛 食終難 如分明· 討 誤, 其 古劇 有岩 是· 則· 訛 復

以 Ŀ 從客觀、 主觀及成見之三方面, 探討過去對於唐代戲劇認識模糊之故, 列現象凡二十五

第一章 線武

種,重 未 於漢晉南北朝爾宋!更安知不卽蔽於其所「去」歟?對此之補偏矯枉,必不可少, 明中生味,又味其所味。 弄之基本認識,凡十八條如 者,爲更進一步之揚權耳。 者,便於檢點與指別也 加芟薙,以暢厥旨。 在明 其條 埋及論 點; 雖然,事理多端,物體多面,藏與不蔽,自來相倚而生。 一意闡揚元劇者,蔽於漢唐; 一次,以代全書之結論, 茲就上文去蔽以後之觀點,綜合全害各部分所下之結語, 岩例證之詳,仍見以下之各章內。 並供有志研討本書, 意闡揚)唐戲者, 有小部分不無 不各糾其遠失, 縱不復磁於元, 更 味中 疊, 生明,明 必其尤重要者,故 是又有待於繼 撮 使 成 其所 安知不蔽 對 艜 於 唐戲 於正 眀 起

唇發展,必然同在歷史啓承遞嬗之軌轍中, 省其逐步發展,綜其歷代累積,由漸 於宋元間 但其主體之存在,與重要之表現,仍然在我,而不在人,則亦勢所必然。 然發生,乃某階段之特別發達而已。 (一)發展常軌- — 戲劇與音樂、歌唱、 姑 入中國,突然完成我國之戲劇制度,失之空洞,毋寧從漢魏以來, 而盛,由微而著之遺跡,終於獲得其具體真象。 無從例外。 舞蹈、文學、書法、 **縫接受外來之部分文化**, 繪畫、 雕塑等, 與其割斷 虛心檢討, 同爲民族文化之上 有所吸 [歷史, 元劇並非突 (牧與融) 脚踏實地, 想像梵劇

(二)研究路線 - 為欲肯定近古者爲崛起突興, 又見遠古者記載資料缺乏 乃代爲賦定種

家過 矣· 窜 完成人爲之安排, 以 尤爲突出之現象, 且 雖 後、必能說明其來有自、張協狀元之表現、亦絕非「突與」或「突變 特美 現,當從事實上證明其 去所取 敦煌曲內演故事,代言問答,用方言俗語,設施喻奇譬,在在打開金元北曲與明清小曲之門徑, **为** 路線之失當。 敦煌之唐曲 不容恕置。 以自堅其對於近古所認種種之信念,— 一發現, 唐詩文章雖特美, 亦非崛起突與, 南戲張協狀元之規模雖特完備, 亦不能認爲崛起突與。 初無二致。 因漢魏六朝之作品存在, 若· 今日, 由此以 斯不能不認為我國戲劇史家或 /推 元 則從理論方 料俟唐五代及兩米初期之劇木發現 耳。 曲 文章 不能認為崛起突興; 面, 雖 特美, 已先窺見其 料 唐宋 戲 (必如此 宋 劇 曲 辭 詞文 史

於禮 己 則 面· 從 於士大夫手,於是關於戲劇之正 [與背] 來不屑 所見 所失愈多矣。 樂之外,斥爲鄙俗猥賤,以爲足以溺情喪志,士大夫所不敢正道。 (三)人事弱點 者 面之記載 著錄, 爲限,於古劇選多否定,認爲我先民無創制能力, (中,力圖: 或不善保存。 戲劇之產生,本合於人類生活之自然需要。 補 袖 救· 如有· 们有· 面記載, 者合併形成我國文化傳播上一 斷,不當忘却有此項弱 乃都失之疏略迂闊, 或矯飾而不正常。 甚或指爲幼稚 點之存在。 大弱 在我古封 顧凡 百史乘著述,過去皆操之 /進! 頑要而已, 若 反 今日研究古劇,應從側 建 利用 証 對於所用 會中,特假 此弱 並 無意義存在 點, 劇 意搬之 各 辭, 憑 Ē 叉

第一帝 總說

力,以 育樂、歌舞、百戲、戲劇、 如作單獨低估或高估者,均不可靠。 言之 语 及唐人生活之比 四)文化地位 人對 於唐代 、戲劇 較自由、活潑, 唐代之文化程 雜伎之孕育、 一部門之造 詣, 度, 放射或組 初盛 若聯結唐代文化之全部情形,作具體 唐時 在文化史上已決定之地位, 社 合方面, 會之比較安定, 必然起有 作用, 經濟之比 唐 人 之 想像 形成聯 較繁榮等, 評· 繫, 定者, 九 未 創 比較可靠; 對 容忽視。 造力、 於當 時之 表 換 垷

時· 唐 書 觝 代與此命中,絕 百戲之組 五 雕 藝 塑 術 合總 總 华. 非. 以 和與平均水準中, 廣 孤· | 參考。 立表現之事。 應從唐樂、唐 戲劇乃社會意識之具體 舞、唐詩歌、 考察唐戲, 唐傳奇、 想像唐戲。 反映, 唐俳優、 其本身又原爲一 在想像中, 唐講 唄 並 不 種綜合藝術,唐戲在其 唐講吟、 妨旁及唐文、 唐雜 伎、 唐書、 唐

之證 首; 百零 明 脚色已著錄者 戲已著錄者三十九,待考者三十四; 二條,提出要點二十八;分部之資料, (大)擴 並附載 ん 充 査 料. 優語五十七條,傳說十二條。 四 組、七色; 關 於唐戲之資料,初步提出,計種類已鑒別者 演員已著錄 戲曲之牌調已著錄者十三,待考者十五 另列 者 繼此搜討,隨時可以增加,絕非「止境」。故 九十 九 <u>山</u>人; 百 餘 條 初盛 對伎 中 晚唐 藝七種、設備 Ŧi, 及五代分期之基本資料 體裁已著錄者八, 三種, 辭已著錄者二十 绹 已有 今後對於唐 待考者 較 列 댗

戲之論斷,已不容局守舊觀,一成不變,宜隨 同資料,不斷提 髙, 凶 應 修正。

如此 画。 初步力求通曉之階段而已,遠未到研究已熟,能作永恆性之結論時期。 內原有之記錄, 部分之肯定種種,亦復嫌早。 評 西域舞戲之情調。如所謂「胡妲」、「優胡戲」等。 概屬於男女合演之生旦戲一類,遂爲後來宋金元明八百餘年之「雜劇歷史」開其端緒,奠其 可 武技戲之基礎。 於樂舞之美妙激切,表演之裔縱深刻,其確實進度,究已達於何點,須俟得更多資料以後, 뚏 訂 ,對於其當時曾有、而今日不傳之部分, 更何從遽作盲目之否定! 故學者當前對於唐 至唐,此二者皆有空前之發展,且甚平衡。 (八)歌舞類戲之貢獻 (七)要求通曉 卿 即今之所見者,已頗有可觀,難云幼稚。 雜劇 幸尙流 其二三特例, 一辭,亦在公元第九世紀初,中晚唐之間, 傳, 據唐戲百問之所示, 不管即其造詣水平之所在者, 特志在端正觀慮,轉換風氣,對過去之成見,固不妨作充分之懷疑 且負起政治使命,如西源技。 我國古劇, 陶融變化以後, 從其伎藝上自然之分軌, 雖日 在歌舞戲, 「百問 Ŀ, 推出政治波瀾,如義陽生 表現之方 式 頗 多, 已發現於戲劇伎藝最為活躍之西蜀。 縱面承接漢晉南北朝之淵源 尚多茫然, 仍不過 成為歌 斑而已。 不能 若否定種種, 舞類戲 通 實奠定後世 曉其意義或制 足證 自宋 與 4 科白類 固然嫌早, 人 以 生旦 横 對 (基礎。 戲, 從頭重行 後, 於唐 戲 度 面 Œ. 一戲·與· 兩方 畢 Ħ 採

卽

臨

旣

戲

総說

大

無

納

至

劇 展。 所謂 臺官不如伶官」, ,有強調其非 戲曲 尤其政治上之「託諷匡正」,關係一時之國計民生,曾發揮戲劇上最高之意義,不應視作等閒。宋 (九)科白 不可遏抑。 類· 戲之貢獻 ,甚至認科白類之參軍戲乃雜技而 又奠定後世淨丑戲與話劇之基礎, 與「無過蟲」之作用, 唐科白類戲, 資全部根源於唐, 有俳優在前 引導, 已,並非戲劇者,顯屬偏 在滑稽伎巧與諷刺作用 有群 而自元以後便絕 嘚 **講吟、** 方面, 誤 矣! 雞伎從旁掖 近人於我國古 均有 :高度進 進, 蓬

乃有限真實、半真實,甚至脫離真實者, 故茲爲立一總義曰「無限眞實」。 實際生活之戲劇化,戲內戲外之溝通,時人實事之傳奇化等, 發展史論唐戲語。 同之參軍 事實耳。 十)「無限眞實」—— 戲 如 此, 則應繼續指明所謂「人事」者,入手卽已逼近真實,未嘗歧入抽象或幻想之途。 無 論矣, 假如認||唐戲爲我國戲劇開始踏上「有意識之人事階段」, 即歌舞戲如合生、大面、鉢頭、拍彈, 並另有 舉不足以承其體制。 「戲劇行動」 與 | 戲劇風 ] 尤為特殊, **夫豈誇飾聳聽,** 乃至傀儡戲, 之諸説以佐之, 在在 出 以至於此!亦一一 取材亦無不 後世戲劇範疇之外。 近人劉大杰中國文學 顯覺後世 真實。 種 戲劇 種不 悉 妲

**骸性**, <del>--</del> )特殊英烈· 前仆後繼, 在我國戲劇史上實有其偉大與光明! 以成輔端爲著之一 班優伶先烈, 爲謀大衆幸福, 不述我國戲劇或劇人則已, 忠於 虁 術, 忠 旣 於 逃之, 職 守, 於 曾

若干無名英傑,乃不朽於戲劇之用。 此 朝之政治情况有以致之,各種之戲劇體裁有以致之,尤其各時代劇人之精神有以致之,不可沒矣: 不可沒矣 |應有適當之表彰。 關、白、馬、鄭、魏、良輔馮、屬龍洪、孔諸子,不朽於戲劇之體者居多, 而其所託之體如何,旣未流傳,亦無從憑空鄙薄。 岩成輔端及 元院 本 由各 或 淸

演、扮演、寫劇本、述劇制四事,一身彙之,為時所重!唐以後之資料內未聞其人。伎藝人才之盛, 等名優報出。 除李可及外,其寓技藝於胸襟膽識之中則一,均堪稱一等人才!北宋祇有丁仙現一人可擬。 此三百餘年中, 教坊樂部之姓名雖多,而未詳其藝與識,舉無可述也。 不知埋沒多少事 (十二)傑出人才―― 戲劇而外,都兼擅俳優、諧隱。 自足冠冕。 實! 自須 搜討資料,一一 此時代中, 過去限於正面記載, 有黃幡綽、李龜年、留杯亭、成輔端、李可及、 著明。 或樂舞翻新,或劇本編導,雖 悉以俳優談諧限之,不認有串演之伎、著作之能, 職業優伶而外,如陸羽 因緣時會,表現方面不同 以文人加入伶萬,舉導 敬新磨 若南宋 **李**家

眀

蒼鴨之呼應,甚至熟習於小兒。摩爾臘、 (十三)民間滋長 唐以百戲戲劇入散樂。 路德延等詩。 「散樂」原意乃野人爲樂之善者,代表民 合生戲始於王公,而旋及於問巷、新書 閬 鉢頭戲 方面 有

策軍, 於宮中 兆市民之普遍愛好。 掘唐戲民聞資料者,尤應注及。 戲,至於壞產。 儡戲尤遍於城鄉;無遠不屆。 至諸州郡 玄宗初年,曾禁散樂巡村,足見散樂之深入民間,早非一日。留杯亭之爲名優,乃得京 又另有於民間。殷蜂。 駐軍, 西涼伎轉入民間後,竟亙及千年。此時期中,軍人演戲又特盛, 無不然。.....凡此種種, 初唐時,女優已盛於朝野。 舊書高宗紀。 拍彈戲有於天子前, 皆見唐戲在民間之普遍與活躍, 不旋踵而爲京城少年所仿效。 **警宗時**, **閻閻集酺**, 迴出常想。 自京師左 縦玩倡 杜陽雜編。 有志 枋 堡 發 神 傀

之 中。 與眞賞。 至於凘滅,始寂然無傳。 宜春院所演 諧、武技、角觝,無不身體力行; (十四)帝王提倡 故謂唐五代非我國戲劇興作與提高之階段,殊不可能。 歷代帝王中,於伎藝堪稱精鑑與真賞者,莫過於玄宗莊宗二人,而二人恰均在此一 者,多數爲精美之隊舞,其進一步之成就,乃在歌 ——古劇之興作與提高,不外宮廷與民間兩面。 宮廷方面,端賴有帝王之精鑑 然凡百後世之不傳,絕非當時之不作,此層必須認清耳。 時朝野戲劇伎藝, 必然可觀。 舞戲。如點謠娘 玄宗躬親樂隊訓練之指導,內 惜當時政治過於混 鉢頭等。 亂 莊宗 文物 則歌 教坊 段時 放散 舞、俳 벴 崩

之原始歌聲,爲發坊所採,而常常注入統治者之耳, 十五)比較價值 唐戲真正價值之估定,非從比較不能得。例如唐樂曲中能有許多民間 宋以後皆不能。 唐五代戲如「旱稅」、劉麟黃買 訴苦

爲,二者直劃然代表兩個 分之百。 直接反抗,宋滑稽 麥秀兩歧、 祇在唐高彦休斥李可及 「掠地皮」、「焦湖 戲已不及,何 世界! 作 况 語 床 獺」等, 以 曰「狐媚」者二字範圍之內,委曲求全而已。 此種現象,在戲劇史中,當有充分之闡明。 後! 其內容皆猛烈傾訴民間 篤 看淸初承應宮廷之戲,其碩揚 疾苦, 並對統治者作尖銳諷刺 恭順之純 此與唐麥軍 度, - 戲之所 已達 與· 百

觝? 脫 究 處 以 邨, 磁之日 處 雕 然後唐戲方 此數事, (十六)與其他伎藝之關係 實面 雕,毫不假借。 無非掩沒唐戲之戲劇性,抑使降格 臨 唐戲便將無 極不良之客觀環境, 有· 山· [頭之日 近人又有將唐宋傀儡戲牽入講唱範圍者, 處容 一本書論唐戲, 身。 `時有被: 今知不然: 過去否定唐戲者,多將唐戲看成歌舞俳優或角 掩、被枉之虞,實宜 而 已。 全部在普通歌舞、 必須迎 既有此等傳統之心理偏 唐宋無別。 頭嚴 格 有 分判: 普通 以 以爲所用劇 改善。 俳 何謂歌 過去 優 及 研究上凡此之發展, 本,乃第三人稱之話 角觝百戲之範 舞? 向存在, 何 謂俳 艇百戲。 唐戲於近代研 優 圍 以爲如 何 以 謂 言 角

博其 能 《威人之一步,走出百戲, 趣。詳次章傀儡戲。 十七)從「人爲戲」到「物爲戲」——人爲之戲, 跨入戲劇, 此亦戲劇發展常軌之一。 正 足 反映同時之人爲戲, 發展 唐五代之傀儡戲 到相當程度, 必已先有相當 與猴戲, 方有物爲之戲, 發展。 均確已做 但近代頗 以 到 演 因 故 其 流行 便

九九

薢

継説

元以 遲漢 源。 凡· 表· 出· 主張眞人戲出於傀儡戲者,宜就歷史事實,先證明人爲歌舞出於傀儡歌 Ũ 故・ 後之眞人戲 否則於文化之發展,難発倒因爲果,於漢唐之史實,勢將 夫唐之有戲,無從否認,旣如上言; 有 (事,能於威人,便是與戲劇。 徴 风 在 出於宋傀儡戲之說, 單 ·純之歌舞與單 純之俳優,均人爲早於物爲,故知二者之相結合,必亦人先於物、 其表於真人物、假故事者,春秋時已有之。 於勢非先硬性否認漢唐之有戲劇不可, 若我國戲劇之直接真源,端在歌舞與俳優二伎;,二伎相結, 飛液有為: 馬 無。 承舞· 人爲俳優出 表於神仙故事者, 實昧於我國戲劇之真 [於傀儡: 至 떍·

事 而目與 倶 即· 及· 承 (宋· 沿流與溯源, 已大白,唐戲 îifi 略 經深 戲者之分工 代之業, 十八)獅 .說間、說與說問,所存在之矛盾俱甚嚴重「過去已有之研究, 入者,類能道之。 其故何 代 面目當無所遁! 一 作。 須分頭並進, 分· 工· ·與合作 在? 若面 應有 首先如唐戲已經開 ,對過去戲劇通史或戲劇概論內所已見之種種成說. 庶可跡得||唐戲之本體。 Ī 尤其宋戲, 確之解釋。 本書並非戲劇 因與唐同, 故專門治唐 展之地步, 史,惟在研求唐戲之立場, 倘 不見劇本, 漢戲、 戲 在劇說中, 者, 正有待其他專門於漢戲, 南北朝戲與後此之宋戲, 故雖有充分之劇說與劇目 仍滯在摸索階段而已。 宋代似反有萎縮之象, 有一 ,成宜保留 扼要之歷 超脫 史觀 南 所有真 北. 並 凡 不 流 仔 朝・戲・ 於此 在 繼 必

受其

拘

볘

耳

## 三、溯源 南北朝隋

節內。 載諸: 戲」、「南北朝戲」諸研究專業完成以後,來作定論。 惟恐所溯者不能信達,轉予唐戲本體之闡述以不良影響,是用 段而已,當然未備;若就本書之使命言,有此一段溯源, 果能信而且達, 應有之範圍,要以南北朝迄隋一段, 之事,當然有之,自不妨仔細查明, 根,或無來歷。 體本質,詳灰章十節。爲之嚆矢。 亦 廣泛收集,視野不寬, 曾詳西漢 歌舞戲之情形,詳次章四節。 木 書並非戲劇史,於唐戲之遠源,可以不論。 如次 章歌舞戲總、 胡妲」 爱於此作簡要之揭櫫,爲一般考慮唐戲遠源者備忘。 之說。 因 而體驗不切; 拍彈、 唐戲原不外兩大部門 爲之先河; 參軍戲、 僅憑此扼要之二點,已不能謂本書所舉唐戲種種, 以堅一般讀者之信念, 爲自然之畫分, 詳· 固· 日科白類, 猴戲諸節, 難言, 唐以前情形, 簡亦未當。 日歌舞類, 毋俟推敲。 則有三國志報獨先主時所演「許胡克伐 均曾分引兩漢三國晉之所見, 故本節溯源, 惴惴耳。 姑擬說如此, 則有漢書、 有必須說明者, 蓋就戲劇史之需要言:僅僅 至於近源, 本節取材,僅限於正 已足協助完成,無事再廣。 原則上誠不可 **鹽鐵論及平樂觀賦** 未足爲準, 已分見於以下各章 唐戲旣非突 在歷史上爲不 四章 少。 仍俟有一漢 論 史,未嘗 截取此 箬 如 脚 之具 其來 謚 等所 其

第一章 總說

魏 僾: 所· 曾· 泔 南 有之種種進 北 朝 後 隋之戲劇 南齊、 展。此爲周史述 情形,在正史中均有據,惟宋陳 梁, 隋六朝述之。 隋唐歌舞與佛優時所曾提出。 綱 領不 外從百戲與歌 兩代, 其與唐戲作 資料較 :重要呼 舞之記載中顯 少。下女述齊梁, 應處, 狘 出戲劇, 出戲劇, 已有所引。 已逐一 點明, 及· 考· 茲姑 索· 以清 就 後

線索。

近人意見之值得商討者,並

見於後。

蓞 有之。 卽 非 謂「諸王納 有 俳 /皇帝 太樂 倡優 Щ 九設中, 優鄙藝」 太樂署典散樂,不 此伎旣 Щ 爲 高 後魏 愚癡 興, 室,皆樂部 第十六設 隋豫二七百官志 事之後, 屬戲劇 者, 臨 時徵 帝以爲非 後魏伎藝入戲劇範圍者, 自民間 給 範 一俳伎」, 比盛唐以 惟較具體, 伎, 閘 ,曾詳濟梁太常所屬「太樂署」之制度, 伎藝 雅戲, 以爲嬉戲。 如下文(己)所舉, 後,改由教坊 當亦爲滑稽戲, 人 **詳四章脚色內癡大木大節。** 韶 化 , 而爲太樂所貢, 而獨禁細民, 典倡 首回 實參軍戲之一 齊梁 不僅 優百戲。容看木章製園考 「爲愚癡」, 三朝 一普通俳優而已, 平日所儲。 不得作樂」, | 調元旦, 種也。 魏害十 灰日 則 乃歳之朝、 北史三一之語 北朝 可注意者: 「俳· 優· 同 可 此類型 情形 前廢帝 以 知 月之朝、 可以 矣。 之 此種 紀 他 同。 類 稱 魏 爲愚癡之事, 日之朝 推 伎, 雜 書四 所謂 太 伎之來, 太 南 八高允傅 樂 北 樂 之 樂部」, 奏 朝 樂 必 時 伎, Ú 尙 四 在

俳優鄙藝」之說, 見魏書四八高允傳。 **允以高宗文城帝**, 建元興安, 公元四五二年! 纂承平之業, ΙĦ

## 風俗仍舊,未見敦厚,乃諫曰:

……夫饗者, 所以定禮儀, 訓萬國。……樂非雅聲則不奏, 物非正色則不列。 今之大會,......俳 優鄙

汚辱視聽,朝廷積督以爲美,而貴風俗之淸純。——此五異也。

雖 面 俳 此 ₩, 同 種 優,大都 [覺可鄙,但尙不至於「汚辱」。 俳優鄙藝」 此於饗會之伎樂中, 在帝王私生活中,見景生情, 可以斷爲戲劇。 滲雜鄙藝, 魏書七上高祖紀達文帝, **苟非科白類之滑稽戲**, 使儒臣認爲 汚辱」, 捷譏笑謔, 或寓意諷 建元太和,公元四七七年。 當即歌舞類之生旦戲。 則其 諫, 事 非有於大饗萬國, 可知矣。 **岩爲角觝百** 載韶文日 何以言之? 朝廷 戲, 視 中心是 普通 有

致命嗣典頓寢,禮章殄滅, 遂使女巫妖覡, **淫進非禮,** 殺生鼓舞, 倡優姚狎, 豈所以尊明神、 敬聖道

## 者也!

戲 盾. 足 .時淫進,其爲近乎生旦戲之麦演,而非科白類之滑稽, 見北魏之初, 被銔爲「淺穢」、「程溷」、「蝶婢」, 中唐之「猥褻之戲」六節中唐資料〔六〕。 不但朝廷大饗有此俳優鄙藝, 群**次**章合,些節。 即祠神、祀先, 等,不能不謂爲此類「鄙 乃至初唐之「褻戲」、 又可知矣。 亦復有 倡優媒姆 。 後來唐中宗 下交四節初唐資料〔三〕 藝」之發展 宴兩儀 既屬女 殿, (巫男覡) 演 合生

魏 (伎之名說或曰「雜戲」, 或日 「雜伎」, 已開唐代此二名之先。許下文六節盛唐論歌舞戲衆體朋興。 其

以 內容之大部分確爲百戲,並 魏書一〇九樂志所載魏道武帝天興六年公元四〇三年, 非戲劇, 但戲劇必以較小之單位, 晉安帝元與二年。 已寓於所謂「雜」也、「百」也之中。 事爲最早,亦最詳

六年冬, 大變設之於殿庭, 韶太樂總章鼓吹, 如漢晉之舊也。 增修雜伎。 太宗初,义增修之, 造五兵、 角觝、 撰合大曲,更爲鐘鼓之節 麒 麟 鳳凰、 仙人、……及諸段獸,… 以 備 哲

其中 北魏 配 大 近· 形. 舞 按 宴設」 111 源· 誻 合音樂, 剿· 在· 與百戲 經隨 ピ有 :「子艦,在母喪, 張衡平樂觀賦所謂 如麒麟、 有. 歌. 「翻設」與「飲戲」同義,「設」即演戲也。 此 膨 大· 合乎? 等· 處· Щ. 劇之客觀情況之一 鰤 郷· 而· 鋪· 難用 Ø 凰等, 科汎, 抑大曲 張,又以仙人爲其一定人物,方之淺戲,則難覓演 彼 太宗 **経 間 制** 聽聲飮戲。」 皆所謂 肵 不用面具, 「總會仙倡」,原有「女媧坐而長歌, 爲增 有十餘遍、 與鐘鼓之節合乎?按常情: 也。 修百戲 「像形雜伎」。南齊書十一樂志:「角觝像形雜伎,歷代相承有也。」至於「仙人」,若 飲 他 且作化裝。 甚至數十遍之大曲。 與撰 如魏得四十恭帝 戲指 (合大: 設宴饗時觀賞 凡此所謂「戲」,均可兼指戲劇,不必以百戲爲限 曲, 唐・代・ 75 「總會仙· ·紀日: 兩 百戲重表現驚險奇異, 件 惟有仙人歌舞, 表演 事。 「又禁飲酒 倡· 洪压立而指揮」 **史文不明**, 此古今通例。 (故事而進爲歌 之戲,群末章論唐傳奇。 雜 戲 始適合大曲之伴奏。 未知 ---, 每幕首尾較 等表現, 北史十 下文六章劇場所 所 舞戲 謂 矣。 合 九 遠· 源· 則不止。像 魏 爲 者 趙 短 在漢, 何 郷 此 暫, 輚 歌 Æ. 亦

更 有兩點北魏情形, 堪與一般戲劇或唐戲情形相聯繫者, 乃百戲之裝束與演戲之習染也。 魏

書 十九上及北史十七樂浪王傳,皆紀其子忠在魏孝武帝時好着戲衣

百戲衣?」忠曰:「臣少來所愛, 患而無智, 性好衣服, **遂著紅羅標,** 情好綺羅,歌衣舞服, 織作領,碧紬袴, 是臣所願。」帝曰:「人之無良, 錦爲緣。 帝詔曰:「朝廷衣冠, 乃至此乎!」 應有常式, 何爲著

被沼, 無關, 雞色錦 可想而 此曰「百戲衣」, 双· 可以知。 緒修三署樂器、衣服及百戲之屬」, 知。 伎衣, 而當時戲劇之必有服飾, 近人考我國古劇服裝者,每以趙宋時代之舞服爲依據,取材未発太晚。 以南齊類北魏, 綴以金花、 曰「歌衣舞服」, 玉鏡、 北魏旣同樣有所謂「百戲衣」與「歌衣舞服」,則其戲劇之服裝如何, 亦可容考。 衆實力 其原意所指, 且 亦矜奇炫異, 則當其夜間演 下文(丁),述南齊東昏侯在爲百戲之白虎撞時, 本難與戲劇服裝完全脫離。 固 可由此以推。北史八一麟李紫與傳, 「作女兒子」 戲劇時, 即使凡此所指皆與戲劇 所着服 謂永熙三年,「高隆之 裝 如 曾「自製 何, 固

绀 史四十魏韓麒麟傳,謂韓顯宗 曾上書,主張伎作人勿與士人同 處 一區,曰:

孔父云「鬼仁」之美,孟母弘「三徙」之訓。 賢聖明誨, 若此之重!令伎作之家,習士人風禮, 百年難成!

士人兒童,效伎作容態,則一朝可得。

所 謂「伎作容態」, 應不僅爲伎作人平常生活中之所有, 且無爲登臺奏伎時之所扮, 自有戲劇成分

第一章 機能

則 在 詳三章末節考「張飛胡」、「鄧芝吃」。 而 ላ 必不棄歌舞 通 辭意益暢。 鑑  $\equiv$ 而從詩書矣。 九載 晚唐李商隱、路德延詩, 韓 書之辭 然則使工伎之家、習士人風禮、百年難成, 稱 固足說明唐代戲劇在民間之普遍,並足爲韓氏此說作有力例 「借使 里之內, 備陳當時小兒摹仿歌舞戲、參軍戲之服裝、聲態、 或調 智歌 舞, 或講: 士人之子效工伎 肄詩書, 縦羣 兒隨其 容態 (所之, 說 朝

家訓 劇繭陵王,乃本於北齊之入陣曲,改編而成。 (娘,乃始有於此時,詳三章次節。據崔記,不但其故事出於北齊,且所謂「時人弄之」者,乃<u>北齊之</u> 文宣帝時猶傳,見北東八九皇甫玉傳,群四章五節癡大木大。 大例,其生成或發展於北齊者,且佔其三, 面出北齊」,料北齊之大面戲必甚多, 弄之也。 ,當時已演郭禿故事。 通典舉歌舞戲四大例,踏謠娘外, 北齊為我國戲劇史上頗重要之時期。 據通典,北齊後主高緯尤好之,則其發 僅僅臟陵正 皆可謂 爲大面、鉢頭與窟疊子。 當時是否已有此戲,雖不可知, 出於民間者也。 絕不能該之。 我國最具體、 足見此時之戲劇發展,頗爲全面 展可想。是中唐人認爲歌舞 再後魏所有弄愚癡之戲, 而大面一 傀儡戲部門, 最有意義之民間歌舞戲 類合所得知之惟 但崔記已明明日 據北齊顏之推 人即 至 了: 大· 北 踏·謠· 戲 郔

其次方是後唐莊宗李存勗。 間 戲而 外,當言宮戲。 蕭浡二人不但好之,且自己粉墨登場。 我國帝王寫好戲劇者,首推南齊東昏侯蕭寶卷,其次是北齊後主 高緯 雖 無此層,若其沈 酣猥濫之 高緯

程度,並不下簫字。 有關高緯之好此事者, 史書所載雖少,然有時一字之傳,亦足使事實昭然,資

料之中,初不因其量少便力弱。 北史九二之末,齊宝者傳云:

又有 陀、宮鍾馗、 入門禁,往來園苑,趨侍左右。 潘師子、崔孝禮、劉萬通、 趙野義、 徐世概、 研胥、 通宵累日, 荷子溢、 光弁、 斛子慎、 承候顏色,競進詔諛,發言動意, 劉通遠、 朱元賓、康德汗, 王弘遠、 王子立、 並於後注之朝, 王玄昌、 移會深旨。 高伯華、 肆其奸佞。.... 戲之賞, 左君才、 動逾 恆出 能純

**万萬** 

等,则 練,非宦者所能致,則宦者所演,要以戲劇居多。當時社會上旣已有一般之歌舞戲、大面戲、 戲者爲百戲歟?爲戲劇歟?二者均有可能。 提調」之類,特以爲演員之成分較多。 但皆不云演戲。 以音樂至大官;見同上宣者傳及北齊書五十韓寶業傳。 愚臣不足以知大事, 此一 戲」中之演員爲何如人?據史文其人爲宦者。 戲」之可弄者亦多矣。 可見當時因演戲而得賞,並非泛泛之事。胡小兒或有涉優伶者。 但偽齊僭擅, 又查高緯所龍倖而濫予富貴者,閹宦而外,尚有「胡小兒」, 跋扈不恭,沈溺倡優, 且宦渚縱非演員,亦終必有演員者在。 惟鑒於爲百戲者多數需要過人之體力、 有「見鬼人」,見北齊書八及北史八後主紀。 宦者於此雖可能爲濱員, 耽昏麴蘗。……」 隋||| 使宦者果為演員, 亦可能爲導演, 既斥高緯為「沈游倡 以能見鬼得倖, 四伊婁謙傳 經歷長期之苦 傀儡 史謂 或「戲 則所

... С

優 較之 「一 戲之賞」 說, 爲益 有力矣! 通鑑一七二裁此事,「一戲之賞」作「一戲之貨」,"意便不同,並可參考。

北齊書五十恩倖傳序云:

刑殘閹宦,蒼頭盧兒,西域醜胡, 龜茲雜伎,封王者接武,開府者比肩

此 雜伎」 辭, 與上文所述後魏之「雜戲」 同, **銀可以指百戲與戲劇。** 若參考院書七四百樂志

所云,則指音樂之成分居多。 隋書略曰:

北齊雜樂, 好。 胡見隨宦之輩,齊唱和之。 至河清 有西凉蘑舞、 (武成帝年號, 消樂、 公元五六二。) 以後, 龜茲等。……然吹笛、 傳習尤盛!後主唯賞胡戎樂。……亦自能 彈琵琶、五絃及歌舞之伎, 自文襄以來, **度山**,.... 皆 肵 変 使

雲樂中立西方老胡。 是恩倖傳序所謂「雜伎」 云 一. 戲:, 日一胡戎樂』, 於此可以附帶研討一問題"王考一因唐鉢頭戲出於西城"曾曰: 亦不能肯定爲「胡戲」。 宜爲雜樂,「龜茲雜伎」 惟所謂「西域醜胡」,或有為胡戲之可能, 宜爲雞樂中之龜茲樂。 隋書此條原 参看下文附錄所載深上 氼 始 終不

<u>此戲出於拔豆國,或由繼茲等國而入中國,則其時自不應在臍唐以後,或北齊時已有此戲,</u> 而關陵王

王氏於此,原屬懷疑而已,然引起後來之誤會者則甚大!說詳次章錄頭及三章踏謠娘。 北齊書

娘等處,皆模仿而爲之者敷?

胡 · 書既僅指明北齊時重胡戎樂而已,並未云 未· 戲之實 取得時,如王氏之推衍,乃未免蹈空耳。 則並上 項懷 疑, 亦可不 必矣。 重胡戲,或有胡戲, 並非謂北齊時不能有胡戲 而王氏又未曾另舉北齊時重胡 屯, 蓋謂在直接間 接·接· 戲

偷·

有

戲劇 群 下 高洋文宣帝 囱 了,可云突出之描寫。 飛,傾跪人目。 無關 文(丁)注。 此外隋書三十地理志中末節論齊俗曰:「齊郡舊日濟南, 時,曾有「俳言」,或本於當時滑稽戲之說白,或類乎南齊 至於高洋所自爲之「狐掉尾」, 俗云『齊倡』,本出此也。」齊倡之「飾」至於「傾詭人目」,齊倡之吾至於使人「骨騰 其爲聲容並絕之伎,而非淸唱可止, 賞 魏收所爲之猴門狗,詳次章猴戲 則捨歌舞戲外, 其俗好教飾子女淫哇之音, 時侏儒舞之所歌,則 尚有何說可攀乎 皆猥舞 非 Πij 戲劇 能 使 性 更與 北 骨 谫 肉 黱

籍三 皴 書 先 戲 轉述 後 而已。 中 章七節。 (内)後周 心此戲, 既 已有蘇 故彼此戲劇之情 段錄述此戲故事之人物,確屬後周; 於「今爲戲者」 郎中, 北齊之與後周,僅 則謂 形,因 蘇中郎者, 四字, 東 聇 西 改曰「故爲是戲者」, 交流, 城 不但爲後周之故事, 東 應 無 西而 而又曰「今爲戲者,……」一 大異。 딛 據 若 亦未嘗表示後周已演此戲。 記 時間, 並爲後周之戲劇,大致可 載 後周 有二十一 वि 能另有蘇 若爲 年相同, 戲則在唐代者。 中郎之歌 餘 觤 惟北 亦 四五 齊 舞 嫝

莫遮,並不在鉢頭,更不在蘭陵王與踏謠娘。 昌,毫無疑問。故北國三朝之爲胡戲、確鑿有據者,在西面之後周,並不在東面之北齊。 漢: 與鉢頭是胡戲,有據;謂蘭、踏二劇爲胡戲,是錯覺。 **周静帝大象元年**, 已有胡人「乞寒」之戲樂, 即三章四節所錄之蘇莫遮戲是。 後周與西城直接,北齊因後周而傳入, 此戲確出 固間接耳。 於西城之高 最早在蘇 蘇

舉之俳優中,究有戲劇否?一曰大規模之裝旦,究與戲劇有關否?茲見五條資料如次多用批映之文, 有二問題,不限在後周,而以後周情形爲先, 且較等,乃藉後周之資料以論之: 一日與百戲混 {周

時太廟初成,四時祭祀,猶設俳優角觝之戲。 問書三五及北史三二崔猷傳

都下之民,徭赋稍重,必是軍國之要,不敢憚勢。 朝夕徵水,唯供魚龍爛漫;士民從役, 祇爲俳優角觝。 紛

紛不已,財力俱竭。 業業相顧,無復聊生!——周書四十及北史六二樂運傳

上戌(大象元年十月)幸道會苑大醮,以高凪武皇帝配醮。 初復佛象及天尊象,帝與二象俱南面坐, 大陳 雑

戲 令京城士庶縱觀。——周書七及北史十宣帝紀

乓後遊戲無恆, 令京城少年爲婦人服飾,入殿歌舞,與後宮觀之,以爲喜樂。 出入不節。……或幸天興宮, 或遊道會苑,.... 同上 散樂雜戲、 魚龍爛漫之伎, 常在目 Ŕ 好

周宣帝即位,而廣召雜伎,增修百戲, 魚龍曼衍之伎, 常陳殿前, 累日繼夜, 不知休息。 好令城市少年有

旦戲 韯 點。群下交(丁)。 對 上所言。 十年前, **幹次章十節參軍戲。** 日 (展,二爲其當代能有之感應,並非一味武斷其如此, 無改。 所曾強調之百戲一 **古記載強調「百戲」之說,** 如上所言。 容貌者,婦人服而歌舞,相隨引入後庭,與宮人歡聽。 已有後魏高宗時之所謂「鄙藝」;約在八十年前,已有後魏高祖時之「倡優媒狎! 旣其前代與同時之情形已如此, 蓋「散樂」謂音樂之配合戲弄者。詳五章次節音樂。 曰「俳優」, 「雜戲」或「雜伎」, 皆其前代已有之發展也。 約在六十年前, 间 而已, 日「雑戲」, 而謂其· 寧不可乎!周書二八陸騰傳龍騰討陵州獵, 又有南齊東昏侯已「作女兒子」, 中可能包含戲劇者, 通典認為 曰「雜伎」,其中皆可能包含戲劇。 謂後周之散樂、俳優、雜戲、雜伎中,兼有戲劇在, 同時,其東鄰北齊,及已有路謠娘、大面及傀儡戲等, 「變態多端」, 以阿所好, 乃棄決定於兩種原 隋曹十四晉樂志。 「俳優」有指科與白 歌舞戲必在內 快主觀也。 曾「多酸繁樂及諸雜伎、示無戰心。 乃我國戲劇史上 同様情形、 щř 則 卽 並 以 詳下文五節述盛唐。 後周 重 爲其前代已有之 丽 降而隋· 論 約在 演 突 故 Ш 不僅 均爲生 事 唐, 之電 百 者。 記 如 Æ

至於周隋兩代大規模之裝旦,乃純粹隊舞性質而已,實與戲劇無干。 上列北史隋霄之文內, E

此「雜伎」內,亦可能有傀儡戲等,參看下文五節處唐「傀儡戲等雜伎並作」

今衆軍俱上,……

盡破之」。

明謂 假婦人」之伎,斷斷無法安插此三萬人!故下文四章生旦節內,曾肯定此類爲婦人服飾者, 之龐大,在諸種伎藝中, 門奏伎, 工三萬,誠何足異!劉向說死稱察始皇時「倡懮累千」,「婦女倡優數巨萬人」,可供參考。 太平廣記二二〇「刁俊朝」 條引續玄怪錄 萬人。三百之數平常,無可疑;若動云三萬,似難置信。 含義,相去甚遠!下文(己)引隋唐十三謂煬帝時, 罰77在大定中,爲安康伶人,燕屬北周靜帝(公元五八一)時 裝旦 之初步而已, 「入殿歌舞」, 其歌舞者多爲婦人服, 歌 絕非「异假婦人」。 「弄」與「裝」, 舞相隨」。 設計容納, 鳴環珮, 隋書十五音樂志述煬帝大業二年以後, 分區表現,惟有大規模之隊舞,比較尙屬可能。 惟檻唐散樂中持大鼓者,且二萬人,見五章音樂節論散樂, 括人間善聲觀者, 飾以花眊者, 凡三百餘人;後又引通鑑謂煬帝集天下樂工, 殆三萬人!亦明謂「歌舞」。 細、 粗, 一立體、 每歲正月, 平面, 若戲劇中「弄 萬國 以三萬 引字嶠說, 來朝,端 二者之 **亦多至三** 不過 數 目

說 爲至樂,前人已頗曉之。 南齊書七之紀、魏書九八之傳、南史五之紀,於此事均有載,茲引南史日 (丁)南齊-府齊東昏侯蕭寳卷擅長百戲中之白虎橦,每於晝間,在臣民之前, 但其晚間, 復於殿内弄旦演戲,事極有關, 戲劇史中則從不道及,不知何 大顯身手, 以

是夜,帝在含德殿,吹笙,歌, 防,黃泰平刀傷其膝,仆地一 顧曰:「奴反耶!」直後張齊斬首, 作女兒子。臥未熟, 閒兵人, 趨出北戶, **送蕭**衍 欲還後宮 清雕器已閉, 關人禁

子彈琴! 非看他 Ħ 劇曲 之資料,被湮沒者, 已,删去「作女兒子」說。,北宋史家於俗伎,不願其傳聞於後也如此,可慨!前代實錄中, 陸王大桥傳曰:「善吹笙。」又七六聚陶弘景傳曰:「本便馬善射, 此次之戲,適在其被殺前夕,故史及書之。 中唐之有「猥褻之戲」,晚唐之弄假婦人「尤能」。此七點,一線相承, 與孺子宴桐臺。 **伎頗風行,** 近人所習,一、三兩點不然。 於此者,曰西漢之胡妲, 九清商曲鉄、 用之,殆猶後世劇曲之用笛,用絃。「作女兒子」,「作」謂演也。據史文,猶之白虎憧,係驚 既合樂而歌,曰「作」,不曰「舞」,宜有故事之表演。 而成 人作, ·西曲歌內,有無名氏女兒子曲二首,每首七萬二句,乃圖中舟女之歌, 奧此無謝 用合歌舞, 「笙歌」, 其事必不僅着婦人服之「裝旦」而已。因「女兒子」應指少女,猶之後世扮小旦、 孺子吹笙,彧自起舞。 殆不知凡幾!下文四章生旦節, 幾乎是曲調名, 爲時所重。 曹魏之作「遼東妖婦」;後於此者, 但若遺此兩點,尤其東昏侯之作女兒子,則此事之脈絡逐斷矣!樂府時集 如南史十九宋謝恂傅, 與 旣而嘆曰: 『今日真使人飄飆有伊洛間意!』」 若平日所爲,當不止此一次。 「笙詩」 相合者。 綜論我國古代生旦戲發展經過, 通鑑一四四僅曰「東昏在含德殿作笙歌 謂 日初唐之演合生戲, 此日 「車騎將軍王彧, 「笙歌」, 晚皆不爲,唯聽吹笙而已。」 事至明晰。 吹與歌,乃 不能作 二、四、五 孺子姑之子也 盛唐之演踏 兩事。 事看。 有七要點: 叉五 四梁安 類此可貴 禮記 南朝 落娘, 酒·作, 花且 調孔 而

不明。 繪革爲之,薰以辟蠹也。」按吳釋査詩,認爲所演乃皮影戲,殊不符。影戲歌唱人在幕後, 「北房」即「後堂」,「薰服之樂」雖不詳, 内之子女尚不雜處;與末等處,「君於夕時,開北房,從薫服之樂,則廝役從」,殆王者最爲放浪之時**。** 侍御、六廝役。 詳次章歌舞戲機。 "北地傳書小女,折荻作鼠以狡獪是也。 今人間爲小兒戲爲"狡頑。,蓋本於此。 宋陸游老學庵續筆記:麻姑傳王方平曰:晉子(?)不喜作狡獪事。』 可,何必佳子弟! 一 置 誼 時代 甚 遠,何 從 得 此 義 ? 必 另 有 本 ,俟 考 。 此說與此事,西漢卽已有之,原不自南北朝始。 葛洪 吾州長安鎭多此戲。 據此「狡獪」所含演戲之義倘不多。 ·薰衣」宜爲芳香之衣,乃婦人之服。 神仙傳內王遠傳:「遠笑曰:『姑(麻姑)故年少也。吾老矣,不喜復作 是其例也。 與前二等處,甚敬;與大臣處,聲樂而已;與左右處,乃奏伎藝;與侍御處,伎藝人 其說又何「豔」之有?佳子弟薰衣高唱,遂成豔聞,應是扮假婦人,唱弋陽腔, 賈誼新書八官人篇,謂王者之部下有六等:一師、二友、三大臣、四 在巖門岐昌。古鹽官曲。"。點說長安佳子弟,薰衣高唱弋陽腔 爲雜戲無疑。 南齊記載中有所謂「後堂雜戲」者, <u>賈誼新</u>書所謂「薰服之樂」,殆亦弄假婦 至內齊,東昏侯日間「躬事角觝,昂首翹肩,逞能懂 清吳騫拜經樓詩話三:"影戲,或謂防漢武時 漢書張爲傳:「入後堂飲食, 蓋謂戲爲『狡猾』。 或謂奸猾爲狡獪,則 如此狡 亦戲劇所在,不 婦人相對作優」 人歟?惟 獪 列異 變化 雖 左右、五 老 也。 傳 **仓**氏 魄 非弄 者 42 叮

木,觀者如堵,曾無作容」, 演選書七。 乃大庭廣衆所爲也; 夜間「作女兒子」, 便退在含德殿。 若對大

庭廣衆言,含德殿已不啻是後堂矣。另有數事曰:

日夜於後堂戲馬,與親近關人、倡伎、鼓叫。 南齊書七及南史五東昏候紀

元徽時(劉宋年號,公元四七三。)校試千有餘人,

後堂雜伎不在其數。.....

今欲撥邪歸道,莫若罷雜伎。——南齊書二八及南史四七崔祖思傳。

今戶 口不能百萬,而太樂雅鄭。

少帝(隆昌元年,公元四九四。)以坦之, 世血舊人親信, 不難得入內, 見皇后於宮中。 及出, 後堂雜戲

獪,坦之皆得在側。——南齊書四二蕭坦之傳。

上幸嶷邸,後堂設金石樂。——南史四二豫章文獻王蕭嶷傅。

並可酬: 生旦戲, 耳目, 種種 諸 後堂所作, 一般臣民者,可以任情放縱, 也。詳下文六節論中唐對戲劇之欣賞趣味。 當在後庭」, 改 蓋可知矣。 無論爲倡伎、雜伎、 所 **謂秘戲不合臢** 盛唐賈曾之喻玄宗三餘閑宴私, 即姚思廉陳書卷五寬帝紀。曰:「大予秘戲, 經者, 雜戲、金石樂,乃至戲馬, 淺穢、淫溺、媒婢、猥褻,無所不至。 殆亦後堂之樂耳。「大予」謂大樂,見後漢書。 則其伎之大部分,並非樂舞、 後庭伎樂, 皆是公餘退休, 非會禮經, 古亦有之, 正初唐武平一之勸中宗「苟玩 百戲,而爲充滿低級趣味之 樂府倡優, 尤其上列蕭坦之傳所見 曲宴隱秘之事, **猶當隱秘,不以示人**」 不合雅 而不公 E,

狡猾。 賭跳, 戲 宫便作孝子, 狡獪」 狡猾 |同背间 」,是何情狀,不 二字, 卷「胡庇之」條引法遊珠林 **豈得山入狡猾!** 走狗, 頗 耐 尋 雞狡獪。」 難想像。 咏, 南史中曾屢用之。 廣記三二四劉為條引與明錄:「見門前有三小 又宋明恭王皇后傳曰: 一帝欲就太后, 宋書四一后妃傳同。 ··來看宅,聊復投擲狡獪。」(投擲指投擲 如齊廢帝鬱林王紀曰: 均是放縱無拘束之意, 「興拏小 左右止之, 與「雜戲狡猾」合。 兒, 共作 瓦石傷 皆可六七歲 日: 諸 艦 褻, 若行 則 擲 此 相麥 趛 雜

尙難說 親」,可以 別無 王乃 一定之人物, (整次、至風等樂)足見其來已久。 依晉孫綽之遊天台山賦,配合當時亦城山之奇景, 優侏儒」,正 首。 可以解釋。 南齊善十一樂志中,有兩點與戲劇有關。 趣等 明; 按 此為古侏儒舞辭, 指此類(言) 而古樂府秦王卷衣內容如何, 樂志內尙載佛歌辭士句, 其次爲齊王卷衣伎, 非鹿、 北炭七北齊文宜帝紀, 所以嘲俳優之象狠、 雖原文雜敍於紫鹿、跋行、 鼈、 鼠……比, 謂爲「今侏儒所歌」, 宋書十九樂志,謂晉成帝咸康七年, 謂文宜以刀剺楊愔之腹, **4**. 馬 可能 亦同此不明也。 駱駝諸獸名, 首乃天台山伎,已辭述於六章道具節。 有簡單故事在內。 摘自古依熊等舞人所歐二十二句之辭中。 造作此伎, 鼈食、 崔季舒託俳言曰:「老小公子惡戲!」 前 戲剧無沙。 唐李順鄭櫻桃歌:「後庭卷衣三萬人, 笮鼠及絕 而載於樂志, 因顧臻表議,曾涂紫鹿、跋行、 惜 隋書音樂志曰:「始齊武平 倒 「卷衣」 五 案, 除體認為戲劇布景外, 之義, 種種 原 辭且有八首, 百 不知是常時之何種 及如 戲之中, 認爲由太樂令 巾,有魚龍爛漫, 翠眉清 脱食, 何 所抵者是 表 巍 及齊王 但 不得 演

第

俳言。通鑑一六六胡注曰"「託爲俳諧之言」,非·

機諧 二月, 宴, 武帝 砍, 戲, 近, 此 通優 {通 太后廢立之令,謂帝曾於武帝喪中,幸災作樂,曰:「乃至徵召樂府,鳩集伶官,優倡管絃, 鮘 亦 虔依佛 而有所表演。通鑑一 恰與東昏無愁二人相反。梁戲之不振,此亦一因。南史六一梁陳暄傳曰:「恆入禁中, 笑而已, 馬陷淖中, 謔之人, 謂爲狎客。 稱「優倡」,而與「管絃」相屬,應亦是作歌舞戲,非優笑而已。 (戊)梁 四 帝敕資賀琛:「受生不飮酒,不好音聲,所以朝中曲宴, 五. 乘, 韯 則其趣 爲優笑, 武帝天監 一蕭梁五十年中之戲劇資料, **擯絕聲華,紀稱其「不飲酒,不聽音聲。** 幾殆, 喧素通脱, 較 六二改爲「柳仲禮唯聚妓安,置潛作樂」,失却虽象。 淡, 元年四 遂閉營, 尚未嘗爲優戲。 以俳優自居,文章諧謬, 何足以墜日日高會之欲歟? 月事: 「凡後宮樂府、 高會優倡, 若南史八三柳介禮傳曰: 亦較少見。 不復言戰, 西解暴室諸婦女, 非宗 語言不節。 惟信後魏及南齊所有, 於此可以附見劉宋 而毫城乃爲景所破。 廟祭祀、大會饗宴及諸法事,未嘗作 據傳:柳爲侯景之勁敵, `」所謂「俳優」, 宋旣如此,齊梁可知。 未嘗奏樂。」若狡獪鄙藝, 「置酒高會, 一皆放遣。」 # 此等優倡, 日作優倡\_, 必皆流傳於梁無遺。 末 乃指陪侍左 書四 大同 1少帝紀, 靡不備奏。」 +· 設若亦 因 陣 方是優· 右 陪侍游 當 年 十· 更難 樂。 Ιήή 普 被 有 捷

梁戲最著者,爲上雲樂,至盛唐猶傳, 並照演。 隋書十三音樂志, 曾備載三朝設樂之四十九節

初

次、三十四設。 充合樂之唱辭。其中述西方老胡來梁瞻拜,呈技上壽,曾作胡舞,並有鳳凰、獅子諮形象雜伎。 劇 辭,樂府時集五一引古今樂錄,「或云流雲。」唐李白李賀亦有作。 子,導安鳥孔雀鳳凰文應胡舞登迦上雲樂歌舞伎」。 上文所舉第四十四設之全部,實爲一歌舞戲,重點在胡舞與上雲樂,二者連續表現; 曰「登連」,或卽 |城來,乃一华人华仙之異伶。 誠然爲伎名,但在二篇之前,不過等於普通詠事之詩題或賦題而已。唐張蔣有戀觀樂, 體,僅各有一節曰「陛下」云云, 所見人物、情節,實際如何安排,必須體認明白。 此意。唐樂舞劍器漢脫辭曰:「劍器是多少一禪脫向前來」,見敦煌曲,豈亦兩伎「登連」之謂歟? 首部熱戲之七絕而已。 容複雜,不易瞭解。 改四曲 情認爲眞境、將劇中人認爲演員,於是指詩中之「陛下」乃稱梁武帝, "別江南、上雲樂。」四曲祇見二名, 其中「四十四設寺子遵、安息孔雀、鳳凰、文鹿、胡舞、登連上雲樂歌舞伎」。 與此正同。 尤其「寺子遵」及「登連」, 樂府詩集四九府朝無名氏之共戲樂詩並同。 如此,對於詩中「周帝迎以上席, 爲代言對語而已, 通典一四五云:「梁有吳安泰, 亦未省其故。 過去看法,不兇誤解,茲略辨之。 未知何說。周點白中國戲劇史長編引作 難認爲直接歌唱之樂辭或劇曲。 拾白二篇與其謂之詩,不如謂之賦, 梁武帝有上雲樂七首, 過去每將二篇所述故事 王母贈以玉漿」等, 養歌。 指詩中之老胡文康 故此二篇究是何體, 後爲樂令,精解聲律。 「梁三朝第四十四設寺 梁周拾有上雲樂 按二篇均是 均成為神話 亦非樂辯或戲辭,乃 「上雲樂」三字, 認為眞 此 爲真從西 實難以 事 75 後述 設之 將 知

類與 定論。 胜王, 不 真· 正· 上壽。 녆. 構之故事, {臺 唐 而 樂列七 戲 能 \_、「靑眼」、「白髮」等, 配. l合此七曲. 戲劇。 周捨辭應如此看, 通,反將全部戲劇毀壞。 略 ·曲於清商曲辭, 有 潑水乞寒」之戲, 近之,此伎頗類唐戲之蘇莫遮,演西域胡王來唐, 乜 與 柏曲、方丈曲、方諸曲、 同 曲 修 李白所詠上雲樂篇之內容應有關, 完 供劇本之應用而已。 李白旣 並. 改之處也。 ",是否武帝親作, 成情節。 載 附 ·日「以代西曲」,尤值注意。 有此篇 錄 ,以供 詳灰章鑫軍戲。 李白辭正] 相傳樂武帝所作之上雲樂七曲,多有和聲,其爲直接歌辭 俱 是 化 詳 以祝豐稔。詳三章燕莫遮。 揣摩, 述 故應肯定西方老胡,半人半仙, 種種,可 (王 可不計較。 姕; 闾· 老胡、陛下、門徒、鳳凰、獅子等, 非爲梁 ෲ 在 瀘 此伎則 俳笑、 此伎遠之頗似 唐 能唐代演 戯し, 金丹曲、 會要三三載天寶曲 既然此七曲方是戲醉,乃愈知周李 飲酒、 對眞「陛下」演老胡文康, 可能即唐代演上 正疑唐戲上雲樂 出,仍沿用梁之脚本。 不亞於近代所演之八個上海、 金陵 奏伎、 優孟 浀 向天可汗上壽, 衣冠之對真 胡 皆寫仙境或勝境。 名有上雲曲 舞 雲樂戲時所 來遊大梁, 中仍歌之耳。問數之曲 奉樂章、 同須演 (莊王演 m |李辭所異 歌。 而穿插 對天子上壽種 另 負 不明 分粉飾。 說內 有戲中之「陛下」, 孫 叔 至於李賀之短章 宮調 可能戲劇原分七幕, 麻姑獻 無· 疑。 篇,俱· 表演其本國之渾脫 於 敖, 容 等, 周 彼 必 應是 辭 而 非· 壽等, 種, 由梁之上 七曲 倶· 蛾 者, 另 戲 胡 扮 是· 眉 蘇斯基作 戲 情· Н 原· 玑 thi 能 屬・ 節· 中之 同 樂府 雲 }鳳 而· 虚· 卽 演

## 唐 皷 季 上册

乃宮中女伎,且與問戲無涉。

伶實始於此。」於周捨詩不論,而祇說優伶之始。 導弄孔雀、 記載對美之辭? 示非真有其人, 岄 胡震亭注周捨辭, 鳳凰、 清納蘭性德綠水亭雜識曰:「梁時大震之樂,作一老翁,渡述西域神仙 可謂與上說相合。 白鹿。 **慕梁朝**, 謂「梁武帝製上雲樂, 來遊,伏拜,祝干歲壽, 特稱、周捨爲之辭」,含意不明。 設西方老朋文康,生自上古者, 周史指周拾許日 周捨爲之辭」。對西方老胡曰 為戲內歌唱之辭 **青眼、高鼻、白髮,** 敷? 變化之事, 抑爲戲外 優

其中似多分解;有否和詞, 獅子,當非真物,亦必象人所裝弄, 此雖舞辭,已有代言的趨勢。而且樂人須扮老胡, 長。」或且同時無爲各戲,此詞不過其引首而已。 已不可知。 用作歌舞的穿插。 义詞中有云: 如果不是戴蒼面具,則必作高學、 「非直能俳, 這情形, 實已雞真戲劇不遠。……周拾節較爲定長 义善飲酒。……舉技無不佳, 白髮的化裝。 胡舞最所 鳳凰

爲相 仍然認此種伎外旁觀者敍述之辭,爲伎中人歌舞之辭,故曰「引首」, 劇情、 去不遠耳。 劇制, 質俱難通。 曰 「舞辭」, 不曰 戲辭」, 因周氏尚不承認其爲「真戲劇」 曰「須分解」,於文意、 但 文 以

隋書音樂志所載三朝設樂之四十九目,乃極可珍貴之資料!比之南宋周密武林舊事所載「天基

间 **聖節排當樂次」及皇后歸謁家廟賜筵樂次等,** 比之南齊天台山伎,則亦有爲舞臺布景戲之可能。 俳諧優笑, 中,容亦有一定之人物與故事。至其他諸設有無戲劇成分,並俟詳細研究,未容來爾否定。 有。 其中有關 亦可能爲俳戲, 戲劇者, 除第四十四設上雲樂外, 已見上文〈甲〉論「爲愚癡」。 因時代甚早, 天台山伎旣能演寶孫綽遊天台故事,此等布景伎 **尙有第十六設「俳伎」**, 第二十七設須彌山、 更覺難得!其內容爲宋齊梁三朝之所 固然可能 潢山、 三峽等伎, 爲俳優侏儒之

旦戲,較上文(丙)所辨,混在百戲中之俳優, (己)隋-——若從百戲、 普通歌舞、 普通俳優等範圍之外, 更爲顯著。 當聯合多面之記載以指證之 以檢討隋戲, 首得「倡優優 雜

並付太樂。 場帝矜奢, 倡優優維, 頗翫淫曲。 御史大夫裴蘊撒知帝情, 咸來萃止。 其哀管新聲、 奏括周齊梁陳樂工子弟及人間善聲調者, 淫私巧奏, 皆出||||城之下, 髙齊之舊曲云。 凡三百餘人

三音樂志。

外州 狀異形,以穢嫚爲歡娛,用鄙褻爲笑樂,內外共觀,曾不相避。 臣開:昔者明主訓民治國,率履法度。 ……道路不同,男女有別, , 每以正月望夜, 充街塞陌, 聚戲朋遊, 嗚鼓聒天, 燎炬照地, 防其邪僻, 人戴獸面, 隋書六二柳彧傳 納諸軌度。 男爲女服。 竊見京邑, 倡優雜伎, 爱及 詭

**第一乘 總** 競

大業初,……徵爲太常少卿。……揣知帝意,

奏括天下周齊梁陳樂家子弟。……凡庶有善音樂及倡

優百

戲

,皆直太常。 是後異拔淫聲,成萃樂府。 北東七四府裴蘊 倳

後魏所 大概,文凡曰「奇伎異藝」者,隋書三煬帝紀,謂大業六年,「角觝大戲於端門街,天下奇伎異藝星集」。 「自有隋頽 又曰「充街寒陌」,則此種觀賞,不僅京邑宮廷,且遍及地方民間矣。唐玄宗禁斷民間女樂之勅,所謂 **伎隱秘偷窺猶可,** i 山 穢」、「鄙褻」者,皆指生旦戲,以聲色惑人,與百戲較, 同。又十五音樂志:『乃於天津街盛陳百戲,自海內凡有奇伎,無不總萃。』 皆指 角 觝 百 戲,以 險 怪驚 人。 此 外,凡 曰「淫 其伎不僅歌舞而 非歌舞戲莫屬。 隋書以爲振古之所無比,突厥染干之所大駭者,度以常情, 淫絃巧奏」,乃聲也;「穢嫚」、「鄙褻」,乃容也,辭也,彼此配合,是爲「倡優優雜」之所爲, īfii 其次,隋特胥樂志所謂九部樂後陳禮畢, 謂「俳優鄙藝」、「媒婢」、「淫進」,唐人所謂「猥戲」、「裹戲」、「猥褻之戲」者莫屬矣!尤以 必內外相避,何耶?試看柳彧所陳:別男女,防邪辟,是正面;娛穢嫚, 靡,庶政彫弊,徵聲徧於鄭衞,衒色矜於燕趙,廣場角抵,長袖從風,聚而觀之,浸以爲俗 然則史曰「煬帝矜奢,頗翫淫曲」者,質言之:好看淫戲而已。 已,並有歌舞戲在內,語譯七章四節; 若內外共觀則難,顯然不是歌舞,不是優笑,不是角觝百戲, 此種歌舞戲,固隋先有之,遞嬗於唐 實大異其趣!彼角觝幻術, 則有呂共賞可也, 柳彧書日「爱及外州」, 樂鄙 雖男女共觀 褻, **殆捨生旦戲**, 又六九 装矩傳略 或鳥獸象形, 是反 其伎則又 有何不 其

即文康樂,本出自替,

實一

歌舞戲也。

演庾亮事,

im

客、擲磚 之大盛旣已在 ·遗,殺水飾七十餘勢,雖爲靜止陳設之容,或機械動作之勢,尙難以入傀儡 事情節,正所謂「神仙留客」也。「擲磚纏命」必包含一社會性之故事在內,一若構成所謂「命案」者。神仙留客另見四章生見節, 章傀儡戲討論問題(甲)。 |代說旦之方式,並參看三章概說,論曲目與劇目。 蜜、後庭花等,託於情景而已者,敢云距離太大! 詎可等同論之,不加正視! 部所屬, 此隋戲之顯然承於前代者也。 上二事,旣已有晉齊之戲爲之基礎,自不得謂隋伎惟有角觝百戲、歌舞優笑而 曲 繻 Πī 女伎爲之,有化裝。 與故事結構之同一設計,必已充分運用於不同形式、不同制度之傀儡戲 、巓陵王、郭禿諸戲曲,固皆高齊之舊也,其一一流於隋之京邑, 續命 尤· 其· 乃有白馬之戲,群三章神白馬。 。皆顯 神仙 削 則隋水飾之完成,應受北齊傀儡戲之影響。 然 留客與擲磚續命二曲之故事性甚 但此爲傀儡表現之另一種複雜形式, 有故事, 詳次章歌舞戲總。 隋書音樂志載魏周胡曲 有情 飾 隋之哀管新聲,淫絃巧奏,既皆出於鄴城之下,高齊之舊 又載煬帝命白明達造新聲, 亦可能爲劇 此隋戲之顯然見於樂曲者也。 強, 曲 ; 相傳者, 特從來未經如此考慮, 則不容不正 望可知; 若隋傀儡戲, 日楊澤新聲、 創新曲, 與一 視。 爱及外州, 太平廣記引唐杜寶大業拾 戲 般雜曲之名如望江南、 中,殆無疑。 **岩其傀儡製造之** 又轉因水飾豐富之內 「神仙」指美女。 内有玉女行 Ë, 神白馬, 而謂之搬演 逐終目之爲普通 而 應無待言。 别 無 北齊傀 觴 Щ 如遊仙窟之故 優 做事 唐 同 戲 伎 鰰 ,群次 則 袖 烖 論唐 戲 技 架 }留

凡· 認· 爂 存, 限體」之錯誤意識也!然則在全部隋伎中, 便局限之爲百戲、或歌舞、或俳優而已,不復信其有戲劇,殆不可能矣。 飄如 十六孫萬壽傳::「・・・・・---萬壽不樂從軍,作五言詩贈京邑知友,有--飄飄如木偶, 高 (木偶), 度之設 爲一 俳 但 優之與 並 不 時代中,不容有兩種以上不同進度之伎藝同時發 妨害 謂受人指使也。」水飾之與傀儡戲能於同時並存,猶之漢唐之間角觝之與戲劇 計 科 而 白 同 產 類戲亦能同時並存; 時另有傀儡戲。 4 者,常 更不在 少。 孫楷第 甚 ·傀儡戲考原曰:「余疑隋時已有以 至在古今劇制中, 此又隋戲之顯然可以推 無 論 如 何, **欲憑隋齊膏樂志、** 展,必欲劃一 **釜**面 自雜伎 化裝與戴 之、使罪 渚·也。 }柳 凪 人操縱木偶 彧傳 棄置同傷狗』之句, 飄 耳, 水 及蘇道 純化者, 亦 飾 能 本身 戲 Ħ 一衡詩 能同 雖 乃· 膊 隋 非 斷 並 호 時並 書 傀 宅

散樂 Ŧî. 章 範圍: 音樂節所舉 其次,從通 較廣, 且 鑑紀隋代散樂者求之,雖 種種, 歷 史發展之意義甚著, 倛 非突如或偶然 也。 一部分內容與上文所指之生且戲及承於前代之戲 宜另作專題檢討, 通鑑 紀隋散樂 (者前後) 然後可知唐代散樂之盛 四條, 與隋書有相 通 其來實有 處, 相 回, 而 略 偑

濟之季有散樂,周天元即位,悉後詣長安,隸太常,隋令放之。」——一七五 陳宣帝太建十三年 (公元五八一) 四月, 「隋大赦。 戊戌, 悉放太常散樂爲民, 仍禁雜戲」 胡注日. 後

不

時,鄭譯後之。 隋煬帝大業二年九月:「初, 者,皆直太常。 欲以富樂誇之。 大業三年七月「甲寅, 高祖受禪, 帝從之,於是四方散樂大集東京, 太常少卿裴蘊希旨,奏括天下周齊梁陳樂家子弟皆爲樂戶,其六品以下至庶人, 帝於城東御大帳, 命牛弘定樂, 齊溫公 (即高緯) 非正聲清商及九部四舞之色, 備儀衞,宴啓民及其部落,作散樂,諸胡駭悅。」——一八〇 周封爲灝公)之世, 閱之於芳華苑積翠池側。」──一八○ 有魚龍山車等戲, 悉放遣之。帝以啓民可汗將入朝 謂之散樂, 有善音樂 周宣帝

八 一

大葉六年二月「庚申,以所徵周齊梁陳散樂悉配太常,皆置博士弟子,以相傳授,

樂工至三萬餘人。」——

也; 中, **啻預爲煬帝儲散樂於民間,而供其日後之徵集耳。 戶「放太常散樂爲民,仍禁雜戲」,** 取給於民間。 文所已述者在。 其性質卽指「俳優歌舞雜奏」通典說明散樂語。 日京城「仍禁」,乃騙京城雜戲赴州邑也。 其伎除魚龍、山居、戴竿等百戲,使人驚駭外,則有晉魏齊周梁歷代相承之戲劇,如上 通鑑文字雖未明示,若散樂與雜戲二辭,有分有合,其內容固已肯定爲如此矣。 說明「雜戲」二字之含義範圍小於「散樂」, 可知隋初之戲,盛在民間,不在宮廷。 之戲劇。曰『放之』爲民, 故至大業中,太常之所師傳,積翠之成偉觀,無非 乃移京城散樂入民 而包含在 高祖此舉, 散樂」 不· 之 間

第一章 總 競

以

上僅憑正

史資料,

述南北朝隋之戲劇概況,為唐戲溯其近源而已,

並不足當此期戲劇之正式

**落錄。** 朝之季" 資料 南北 剘 亦 較弱 僅 朝 於 有 <u>I</u>: 考先謂 北 耳。参看下 亦 此 唐 恩俸 侹 偶 朝 戲 旣 魏 四 有 雖 偏枯。 齊之 大 條而已。 魏晉倡優「以歌舞戲謔爲事 盛, 節論初唐1 别 爲 而俳 爲 作者續王國維之優語錄,曾輯優語集六卷, 歌 愚癡」 舞 「科白類戲已立」。 周史曾有相 優罕聞。醰正鸌中國文學進化史,「六朝時則俳優罕聞」,即用王考此說, 類 與 與「弄凝 科 白 類, 同之見,群下文。 人 茲就近人對於南北 萷 ۳, 者在 者, 而定遼東妖婦之作, 銺 上述 爲唐五代之先聲。 種 此時期中,優笑、優諫旣如此,難 種之中, 朝隋戲劇 可云「左 有歷代優語二百餘條, 爲「漢世角觝之餘風 所具之見解, 苟非其事確實不發 右 逢 源 Ξ, 擇要 蓋视 勢 魏晉 繭 怪 頗 達, 優戲之· 榷 蓬 Ш 之優, 機日 勃 如 隋 次 卽 獨 表 後 正 堀 史 殆 者

指優 優、歌 等, 梁 賞 未有以大異。」 此 (較偏 柳 雕 笑。 仲 南 舞而 謔」二字, 枯, 汇 禮 之 但驗之上文, Ħ, 外,倘 若王 參, <u>-</u> 门 意謂六朝亦以普通歌 氏 有戲謔 作 便 **遂遠推至於六朝** .優倡., 所 知六 攐 為事, 朝 者, 如後魏之 實際情形, 陳宣帝時之「大予秘 叉僅 想當有之, 皆爾, 曹魏廢立之令文中, 作 舞與 優 並不如王氏所云, 溫 尙覺 《戲謔 惟此說· 嬱. 万赐。 為事 北 戲, 亦無 前已 齊 王 高 考雖 從強調。 曾謂「日 緯之 固· 不· 樂府 所謂 認北齊諸戲爲後世戲劇之源, 「沈溺倡 得謂之 倡優 延倡優, 蓋上文已說明 **华**閉」之 「俳優罕聞」 優, 隋煬帝時之 恣其 俳優」, 宋少帝之 醜 此時 謔」之一 矣; 信 期 平, 乃 優 若指六章 指 條 優 此類 獶 倡管: 伹 ītti 傻 戲, 於其 틴 雜 朝之 絃 史料 承 本 不 等

身仍 賦 採其前 繁者皆爲戲。 子」,且早在 所云 日 無大異,遂限之於角觝百戲範圍而已,不許超出一步,則又顯有不盡不實之嫌矣。 半言百戲者, 「其事」 北 亦殆寥寥數筆,可以稱畫;而蟲書鳥篆,終於是書也。 齊 至 諸 簡, 戲以前約五 而割棄其後半言「穢鰻」、「鄙褻」者,遂曰隋伎雖誇於漢, 與其謂之戲, 十年, 不若謂之舞之爲當。」 其伎亦可以謂之普通歌 但 舞 試 問 而 已乎?凡伎不必簡者皆爲舞,而 至於同一 東昏侯之後殿 柳彧之上書, 終視西京、 秘 戲, 「作女兒 |王 考 祇

優· 」, 說 戲,果如上言,已合歌舞以演 一 魏又已作 不· 正處論者。 **大致可通**, 必亦爲「曲」之所在,常更無從於南北之間,判 盧 謂皆等於「男爲女服」之「裝旦」而已,必尚未曾演故事,則不但無據, 論日: 其用科白以演故事, (遼東) 又何嘗不是戲!此一 「南朝是曲發達, 所當注意者, 妖婦」,則東昏侯之後堂雜戲,「吹笙,歌,作女兒子」, 乃漢之「總會仙倡」, 如蜀先主 類戲, 事者, 而北朝! 南北朝 時, 則盧 是戲發達。 演 論 特 終 「許胡克 別其多 較疏 須 有所 旣已合歌舞以演一 因爲合歌 略 寡先 伐, 而已, 修正。 後矣。 **参看灰膏麥軍數**節論 舞以演一事的 要不能謂其必無。 且一戲」也 事。 者, 陳宣帝時之「祕戲」「倡 戲 如女媧洪厓嫦娥之類是, 並 「許胡克伐」 不以 並不近理 是始於北 旣然「戲」之所在, 合歌 舞之演 ļ 斖 使齊陳之 的。 所以政 故 此 事

周 史論隋 水 飾 曾日 :「在隋時, 雖未以· 入 ||來粉| 墨 登場, 而 此 類 水飾, 己略 具其基礎, 逭 是

朝 隋 特的 伎人並 中, 誑, 此 個 戲 戲,有轉 無木節之溯源,對此階段之曖昧較甚者,使稍明朗, 瑰」云云,資料所示,確係如此,亦卽上文所謂偶有偏枯之說。 受北 形 # 很 商未 ) ) (五· 阊 成 比 表見。. Œ 齊 題 確 沒有單獨的地位,故終隋之世,……不聞俳優的 較 (曾由真: 自雜 代·炳· 暖 無 傀儡戲之影響。若我國人爲之戲劇,在歌舞類與科白類兩大部居之下,自有其漢魏晉南北 的 甚多,不 眛 怪 消 此所謂 伎之戲, 朱,一千四百年一貫之系統在。 总 **周氏終未之確信,** 人粉墨登場一層,上文既已指明隋代朝野俱有生旦戲, 誠如周氏所謂「一鱗半爪」而已, ! 無可議。 比之俳 「俳優」, 則此層可以毋容顧 優歌 如上文言:"北齊傀儡戲因高緯之提倡, 乃指優笑與優諫, 舞,僅露 而有「也許」 慮 鱗牛爪,傀儡也許真是形 周史又曰:「隋代的俳優, 與「亦未可知」之辭也。 傀儡戲以前, 並非優 未覩具體之事實。 一鱗半爪較甚者, 諷 戲 隃 早已有人爲戲, 其間 與王考之指六朝罕聞者不同。「無 成中國 雖 已經大盛。 故 未必歸之緘默, 有高 本書 其 使稍見輪廓耳。 好像 中南 戲劇 難 何能云人爲戲 齊 也是夾在歌 (舊戲) 北 隋水飾之完 的 然斷代於唐, 朝 先聲, 隋 至少是沒有獨 有見於樂曲之 至 謂 隋 2 段 亦 舞裏面 轉 美, 戲劇之傳 未 必不 曲 间 伎之 傀儡 Ħ. 知 的 能 不

漢 有東海黃公, |許 史遵用王考所列 隋曾括周齊梁陳樂家子弟三百餘人入樂戶,對於盛唐教坊、 唐 戲之五 單位 一而疑 唐之故事戲必不止 此 义 歷 數 梨園 春秋 近二千三百人,而故 膊 有 優 盓 象 孫 叔

## 事戲頗爲寥寥者,乃愈爲懷疑,因曰

而不専 關鍵。 大抵隋唐以前戲劇之結構,與隋唐以後戲劇之結構,逐漸變遷, 乃複雜與單純之分,而 由 是可知 演放事戲,故所傳者少。 故籍所陳,略可考見。 . 當時有歌舞戲,有滑稽戲, 非文野精粗之分也。 當時歌曲兼舞, 自唐以後, 有幻術、柔術等戲, 則演故事戲漸多, 中國戲劇發達至早,豈待宋元以後而始進化者哉 宮女連秧踏歌者常數十人, 有故事戲及其他神怪鳥獸百戲之屬, 遂成爲今日演劇之形狀矣。 隨時風尙。 而舞伎之儀態萬方, 而隋唐二代, 實爲變遷之一大 **薏其變遷之迹** 極 莫不舉具. 盡巧妙。

爲單 旣 戲 此說最爲明· 許氏「故 未擯之於演故事範圍之外。 雖不演故事者,亦可以謂之歌舞戲歟?若王考,雖不承認所謂歌 而 |名之曰「歌舞戲」、「科白戲」、「參軍戲」者, 戲劇 純,亦不盡然。 名, 如 事戲」一名, 踏謠娘、西涼伎等,雖 通• 以代替 近代罕見,故用 「戲劇」, 唐代名舞,如霓裳、柘枝等, 徒滋紛歧, 若本書,則 岩與百戲並 較簡單,仍演故 以殿本節之末,藉作結 並無多大意義與作用。 以不演故事者爲 普 立則 則· 概· 事。 可, 配合大曲, 認爲眞正 所謂簡單, 今與歌舞戲、 論 又 一戲劇。 通歌 許氏以演故事者為複雜, 惟其中尙有 乃就記載之文字而斷; 有致語, 舞」與「普通俳 舞戲與滑稽戲者是真正 滑稽戲並 如· 此, 在樂曲、 小處須 名· 義· 立, 其實際情節是否 優」, 在制 合· 略辨者 許氏立 故事 則欠妥。 度, 而 以 澒· 不 均 絡 戲劇, 不 名曰「戲 信如 如此, 頗 演 簡· 複 故 單 其說, 因鄉 雜; 事 但並 故 湝 太

化,先 價值,故避去文野精粗之別,而取單純複雜之分, 五本較,其間所有分別,與其謂之單複,終不若謂之精粗。許氏於我國戲劇, **瀘周三君之說多矣**! 面· 發展之中, 仍難決定。旣演故事,而又綜合多種伎藝以表現之,便仍然是戲劇。 粗 後精,勢所必 能認淸其有「故事戲」在,惟不專演此種「故事戲」而已,是已得史實之真象,高於正 然, 無可逃避。 粗 不必爲早期諱, 其動機誠是, 但明其實際真象為最要!若許氏於隋伎多 其取徑則不必要。 **諸戲與後世張協狀元或西**麻 欲加 重其早期發達之 論古今伎藝之進

## 附録

【梁武帝上雲樂七首】(風臺曲)風臺上,兩悠悠! 雲之際,□□□神光朝天極,華蓋邊延州。 **羽衣昱耀**,春吹

去復留。(和)上雲眞,樂萬春!

(桐柏曲)桐柏真,昇帝賓、戲伊谷, 遊洛濱。 參差列鳳筦, 容與起梁塵。 望不可至, 徘徊謝時人。 (和) 可

憐眞人遊!

(方丈曲)方丈上,崚層雲,挹八玉,御三雲。 金書發幽會,碧館吐玄門。 至道虛凝,冥然共所蓬

(方諸曲)方諸上,上雲人,口口口業守仁。 摐金集瑤池, 步光聰玉晨。 **覆蓋容長肅,清虛伍列虞、** (和)方路

上,可憐歡樂長相思!

(玉龜曲)玉龜山,眞長仙,九光耀,五雲生。 交帶要分影,大華冠玉晨。 **耇如玄羅,出入遊太清。(和)可憐遊** 

戲來!(「玉晨」一作「晨纓」,「耇」一作「壽」。)

(金丹曲)紫霜耀,絳雪飛;追以還,轉復飛。□□□□□九眞道方徽。千年不傳,一傳裔雲衣。(和)金丹

會,可憐乘白雲,

(金陵曲)勾曲仙,長樂遊洞天,巡會迹六門。 揖玉板,登金門。鳳泉迴肆口,鶩羽降尋雲。 鷺羽一流, 芳芬

鬱氛甔。 **| 宋郭茂倩樂府詩集五一** 

漢武帝內傳:王母指東方朔云:「此子昔爲太上仙官,太上令到方丈山,但務游戲」。

繫。 蕳 光,澤與雨施,化與風翔。 覘雲候呂,志遊大梁,重駟修路,始屆帝鄉。 伏拜金闕, 管鳴前, 無通之鄉。昔與若士爲友,共弄澎膩扶床。年年暫到崑崙, 羅列成行, ·樂周捨上雲樂]西方老胡,厥名文康,遨遊六合,傲誕三皇。 故乃壽如南山, 舉枝無不佳, 門徒從後,濟濟翼翼,各有分部。鳳凰是老胡家雞,獅子是老胡家狗。 悉知廉潔, 胡舞最所長。老胡寄篋中, 志若金剛。 皆識義方。歌管愔愔, 靑眼質質, 白髮長長!娥眉臨髭, **鰹鼓鏘鏘!響振鈞天,** 復有奇樂章,齎持數萬里, 西觀濛池,東戲扶桑。 復值瑤池學觴。 高鼻垂口, 聲若鵝皇。 願以奉聖皇。 **周帝迎以上席,王母赠**以玉 **非直能俳**, 陛下撥亂反正,再朗三 前却中規矩, 仰瞻玉堂,從者小子, 南泛大蒙之海, 乃欲次第說, 又善飲酒。 進退得宮 黧 老

第一章

耄多所忘。

但願明陛下,壽千萬歲,歡樂未渠央!

<del>-</del>

[澄汜乃一水,非二名,即淮南子所謂蒙谷,指為入日之處,在崦嵫山或弇山之下。 而身山乃西王母之山, 兒

穆天子傳卷三。

之老親。 挟藜 水與漢光。 戲黃土,團作患下人。散在六合間,濛濛若沙廳。生死了不盡,誰明此胡是仙真!西海栽若木,東溟植 金绛绛雨鬓紅。華蓋垂下睫,嵩嶽臨上唇。不概詭譎貌,豈知造化神!大道是文康之嚴父,元氣乃文康 指天學素手、非龍顏,獻聖帝。 九苞鳳皇, (唐李白上雲樂)金天之西,白日所沒,康老胡雛,生彼月駕。 別來灣多時,枝葉萬里長!中國有七聖,半路顏洪荒。陛下應選起,龍飛入威陽。 **撫頂弄盤古,推車轉天輪。** 是老胡雞犬, 叱咤四海動,洪濤為簸揚。 鳴舞飛帝鄉。 北斗戾,南山挫,天子九九八十一萬歲,長傾萬歲杯 云見日月初生時,鑄冶火精與水銀。 舉足關紫微, 淋漓飒沓, 進退成行。 天關自開張] 巉巖容儀,戍削風骨。 能切歌, 老胡感至德, 獻漢酒 陽烏未出谷, 東來進仙倡。 跪雙膝, 顧兔半藏身。 赤眉立盆子,白 立兩时, 五色师子, 女媧 散花 贵

路,嚴女機中斷煙素 【唐李賀上雲樂】飛香走紅滿天春,花龍盤盤上紫雲。三千宮女列金屋, 斷煙素,縫舞衣,八月一日君前舞 五十絃瑟海上聞。 大江碎碎銀沙

四、初唐

段 十 年, 特殊地 明 度,必尙留得許多不能滲透之處。 Ŧi. 情况. 籍。 後, 大致契合 錄 個 例,不可不戒! ep 內列 狉 歷史階段,求其概況與特點,從而貫通其義理,最爲適宜。 本書既: 接 位,此段若定,對其前與後之兩部分, 因之, 即 時間太長。 可先括如下表; 敍 舉擅長諸戲之名優, 睌 W. 非戲劇史,對於唐戲派重在將其橫剖面,逐部著明而已。 唐俳 無乖忤。 以廟宗至敬宗爲中唐,文宗 優, 初、盛、 若再 而以文宗大和爲 其中之主觀安排,當不能覓, 加劃 此下數節, 中、晚之分,唐詩所用也,驗之於唐戲, 分, 遂曰「参軍椿、 可借 當賴有一 便藉此 最早。 段錄「俳優 表作 以下爲晚唐,與唐詩之分中、晚也 縱面之敍述,爲之補苴。 已作自然之分隔, 對於中 假婦戲, 簡單 條 或 綱 唐 情形為標準。 尙 領。 盛行於咸通大中間 段, 未 曾過分。 綜觀全部五節所述與以 獨 清續 亦頗切合。 遂成為 三期。 字不及, 因今傳本之段錄, 通典卷八十九末。 惟此種橫面之觀察, 則以分初、盛、 好在事之是非 因 其中大概 適符。 未免遠 開天 開天 上 後之一 四十餘 中 虚實, 因 下各章之分 建事 項分 敍 有 無 娩 故 盛 此 唐 期討 期, 年, 有前 唐 實, 體 及五代, 今尙 俳 會, 後所 有其 優 乃 百 論 難 乏 見 並

所 謂 項之間 横 Œ 觀 倘 察之未至者, 有許多較爲概括之事題。 大 抵在下列 各章所逃體 倘羅列此諸事題,推究其關係與影響而聯 裁、 題材、 脚色、 伎藝、 設備、 打之, 演 員 諸 固足

釆

質像

史料

可按,正須脚踏實地

,逐步精進,終不難求得

當耳。

| Τî.                                                                | 磨                                                          |                                                               |                                                                    |                                                              | 畴 /<br>代 / |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|------------|
| ft                                                                 | 晚                                                          | #                                                             | 盛                                                                  | 初                                                            | 月          |
| 帝至梁太郎恭祖                                                            | 昭  文   宣帝                                                  | 敬   廟   宗   宗   至                                             | 这家                                                                 | 容 高 座 至                                                      | 帝系         |
| 907                                                                | 827                                                        | 756                                                           | 713                                                                | 618                                                          | 公          |
| 959                                                                | 906                                                        | 826                                                           | 755                                                                | 712                                                          | 元          |
| 53                                                                 | 80                                                         | 71                                                            | 43                                                                 | 95                                                           | 數年         |
| (五)附遼獻一瞥。<br>盛;(三)歌舞戲進步;(四)獨戲冠天下;<br>(一)莊宗造成黃金時代;(二) 諷刺劇復          | 盛;(五)社會作用;(六)宗教關係。(三)歷史戲具體形成;(四)傀儡戲民間更(二)戲劇伎藝益進;(二)政治諷刺大衰; | 盛、 (三) 歌舞頻戲編制進步;(四) 最高度;(三) 歌舞頻戲編制進步;(四) 最高度;(三) 歌舞頻戲編制進步;(四) | 遍,演出認真。<br>過,演出認真。<br>(三)歌舞戲衆體朋興;(四)參軍戲名伶輩<br>(三)歌樂深入民間;(二)女優質量俱進; | 俱有發展;(六)散樂系統已著。<br>女優已普遍;(四)胡戲已流行;(五)朝野(一)歌舞戲已盛;(二)科白戲已立;(三) | 要點         |
| 李<br> 李<br> <br> | 安智新                                                        | 劉 成 解 端                                                       | 陸  留  黄  <br> 初  杯  梅 <br> 平  梅                                    | 何   ්<br>(で)<br>(で)                                          | 演代 員表      |
| 用多拜」「自家所歧、                                                         | 漢<br>漢<br>灣<br>灣<br>灣<br>排<br>君<br>、                       | 一型   一型   で   で   で   で   で   で   で   で   で                   | 多鉢、踏<br>事頭、騰<br>戲、娘                                                | 合 生 戲                                                        | 敷代<br>劇表   |
|                                                                    | 年 共 晩 三三代                                                  | 年 共 初 二 · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                   |                                                                    | 三三階                                                          | 備託         |

式; 示唐戲於時間先後、空間朝野、……曾作如何進展,兼可證明唐戲確切是戲, 舞與俳優。 用斯別耳。 資貨通與比較。 引原文或否,各從其便,而省繁縟。所取皆眼前材料,初無奇秘可矜,特因着眼不同, 然後抽釋要點,逐一說明。 在研究上,此番推闡,遂不可少。 **史實所在,取自新舊二書及崔記段錄者爲多,** 其已詳見以下各章者,亦擇要排入紀年之行列,還其 茲於每一階段, 均先臚舉岩干史實, 而參以通鑑、 並非角觝,或普通歌 會要及其他雜 儘量列 聯繫不同, 時代背景, (成紀年) 書。 作 蚁 以 形

者,承南北朝隋之所有,而益「浮廣」,於下列諸條可見其概 初 唐自高祖至睿宗,近一百年,國力充裕, 民生安堵, 娛遣之事, 乃出多端。 其中賦有戲劇性

不得不變。近太常假民裙緒五百稱,以衣妓工,待玄武門遊戲。……今散妓者,匪韶匪夏,請並廢之。」—— 高旭武德光年(公元六一八), 孫伏伽上言:「百戲散樂, 本非正聲, 隋末始 見 崇用。 此謂『淫風』

新書一〇三唐會要三四。

- (三) 太宗以前,「九部樂終,祖奏文康樂,一日禮畢。 太宗時命削去之。」——・新書、一一。
- 太宗時,太子承乾獎俳兒稱心。 張玄素上書曰"「……騎射畋游,要戲酬歌,悅耳目, 移情顯, 不可以

哟!……」──新書一○三。

第一章 総武

- 太宗真觀二十三年(六四九),「韶諸州散樂太常上者,留二百人,餘並放還。」——唐會麥三三。
- 2 髙宗龍朔元年(六六·),「皇后請禁天下婦人爲俳優之戲,韶從之。」——舊書四
- 〔4〕高宗上元元年(六七四),「御翔鸞閣覢釄。時京城四縣及太常音樂,分為東西兩朋,帝令雍王賢為東 朋,周王禕爲西朋,務以角勝爲樂。 館失禮。[……」舊書八四、新書一一五、通鑑二○二均略同。 相敬如一。今忽分爲二朋,遞相誇競。且俳優小人,言辭無度,酣樂之後,難爲禁止。恐其交爭勝負,畿 處後 (M) 諫曰:『·····二王春秋尚少,意趣未定,當須推多讓美.
- (中) 高宗儀鳳中(約六七七),韋承慶諫太子曰:「倡優雜伎不息於前,鼓吹繁聲亟聞於外。」— 八〇;新書一一六作:「太子……造作玩好,浮廣倡優,鼓吹蘿譁。」 一舊書八
- (六)「高宗欲大會墓臣、命婦,合宴宣德殿,設九部伎、散樂。 利真(囊)上疏諫,以為前殿路門, 倡優進御之所。請徙命婦別殿,九部伎從左右門入, 龍散樂不進。帝納之。」——新書一〇一袁朗 非命婦宴
- **完** 高宗朝,滕王元嬰(高祖之子)、鳩合啟樂,並集府僚,嚴關夜閒,非復一度。」——舊書六四
- 믕 武后久視元年(七〇〇),衛王五歲,弄大面戲陳陵王。——全唐文二七九鄭萬鈞代臧長公主碑,
- 中宗神龍初(七〇五)、楊璬、武崇訓,「以蹴鞠、猥戲,取狎於重俊(太子)。」—— 舊書八六。
- 을 中宗景龍中(約七〇八),「數引近臣……宴集,……工部尚書張錫爲談深娘舞。」——齊書一八九下,

## 新書一〇九同。

믈 中宗景龍三年(七〇九),令豬司長官, 向醴泉坊看潑胡王乞寒戲。 呂元泰諫曰:「比見坊邑城市, 相

率為渾脫隊,駿馬胡服,名曰蘇莫遮。」——齊書七。

中宗景龍中,宴兩儀殿,胡人擴子何懿演合生戲。「始自王公, 稍及闊巷。妖伎胡人,街鱼市子,……

詠歌蹈舞,號曰『合生』。」武平一以爲「淺穢」、「淫溺」、「媟婢」。—— 新書一一九。

물 |客宗先天二年(七一二),「御安福門,縱觀酺樂,畫夜不息,閱月未止。|嚴挺之疏諫曰:"『暴衣冠,

羅伎樂,雜鄭衞之音,縱倡優之玩。……使有司跛倚,下人罷劇,府縣里閒,課賦苛嚴,呼嗟道路。 質慮

家產,營百戲。 撥方春之業,欲同其樂,而反遺之惠!……」——新書一二九、舊書七略同。

容宗太極元年(七一二),唐紹疏曰:「往者下俚庸鄙,時有障卓,邀其酒食, 以爲戲樂。 近日此風轉

盛,上及王公,乃廣奏音樂,……歌舞喧譁。……j——舊書四五;新書一一三略同。

上諸端,可得六事:曰歌舞類戲已盛, 日科白類戲已立, 日女優已普遍, 日胡戲已流行, 日

朝野俱有發展,日散樂系統已著。

肯定。 以言歌舞類戲初唐已盛?此點從〔四中宗於兩儀殿宴羣臣時, 因此種合生戲,詳次章五節。 純演男女戀愛故事。 伎藝旣曰「詠歌蹈舞」, 肆演楜人合生戲一事,已可 分明以歌 舞爲主。 歌

調発弱, 說白淺穢,表演媒婢。 武平一之批評標準, 容不免儒家頭巾氣, 惟由 此正可看出其所含戲

第一章 総説

大面 亦能之,便知其是同一原因。 文康樂亦散樂耳。 (10) 所指衞王方五歲,在武后明堂大宴時,弄臟陵王 **隋何以附** 間之所爲可知。合生本先起於民間,詳夾章五節。 詳下文。 劇性之強。 謂談容娘舞,乃擬自極著名之歌舞戲踏謠娘, 再則 [三] 之所謂文族樂,原始於晉,演庾亮生平,其實亦歌舞戲耳。 受朝聽政之所」云云,詳次章合生節。 高宗猾勉從;至中宗, 有戲劇性之伎藝雖不一,其中蓬蓬勃勃,勢不可遏者,誠非歌 蓋「弄假婦人」之含義, 戲。 自在其中。 其扮女者已是「弄假婦人」, 茍非此戲當時已經盛行,小兒常得觀賞摹擬於前, 九部樂之末,詳前節(己)。 (語)之曰「夔戲」,(11)之日 此事與 [至] 所言「婦人爲俳優之戲」,尤應貫通。 乃不 顧 原不限於男角充旦耳。詳四章次節。據(六),認為散樂藝, 夫朝廷正殿之所爲旣如此,後宮之私宴可知;宮廷之所爲旣如此,民 太宗廢之,不爲無故。 然而武平一之旨趣, 亦即後世所謂 「猥戲」, 婦人之爲此等戲,旣已遍於天下,又焉得不云「已盛」! 語詳三章次節。——既有此三條爲輔, 皆是。參看前節逃北魏之「俳優鄙藝」; 旦 固不減於袁利貞也。武陳有日:「況兩儀承慶殿, 如麥看(八),九部伎之後原附散樂, 栕 臨時何能登場表演 舞戲莫屬矣。 扮男者當時尚不言「生」, **語詳次章四節歌舞戲總。不知在** 當時之旦,仍由女優 !詳三章五節。 晚唐則稱 正殿所不當奏, 益足證明初唐 猥 擔 而 **黎之戲」** 而 任 生 高·宗· 陛下 居 之

何以言科白類戲初唐已立?月:從 [4]

所謂

「俳優小人,

言詞無度」,

及「譏誚失禮」諸語

可

之語, 之盛。 語內? 之俳優, 辭 見與(五)所謂「婦人爲俳優之戲」者,亦大不同。 節(二)所論, 以得之。 或唐代著名之參軍戲而何? 陳氏鮑氏之圉人爲優」 機割。 初唐亦祇見三條而已。 夫盛雖不盛,而立則已立矣。 但究竟非其本分,非其故常,不值提出。 又非普通逞口辯而無表演之俳優, 高宗 著重言辭譏說之俳優,又在散樂之中,非科白類戲而何?孔穎達生在隋唐之際, 實爲散樂, 命維周二王, 曰:「今之散樂、 原包含百戲、 初唐科白類戲或參軍戲之具體事例,目前尚未發現。概 領京城四縣及太常音樂, 因此可以假定:初唐時此一 王考乃曰「此種滑稽戲始於開元」,其不 戲劇及雜伎三項在內。 戲爲可笑之語。」譯五章次節。 明矣。 蓋婦人之俳優,重在歌舞,此之俳優,則顯 然則「戲爲可笑之語」之散樂, 此項俳優, **分朋角勝,** 類戲, 既曰「言辭無度……譏謂失禮 故此所謂 去南北朝隋不遠, 名雖 百戲中雖亦有時穿插 日 「音樂」, 「俳優小人」, 確 可知 傠 又非科白類戲 編末附載之唐 按之上 不 如歌 乃 然重 其疏 一文法廠 散 舞狐 可笑 樂 左 在 戲 足 中

複。 關 非參軍戲,更非角觝,所可能者, 係甚大! 當時· 初· 《唐女優之已普遍,據 (4) 所示,毫無疑義。 至此項女優之實際伎藝,可斷其旣非普通 女優所演,在上列資料 因 其 所以證明,唐代之確已有戲者, 中, 惟有歌舞戲一項而已。在七章四節, 已有 [四之合生戲及 [1] 之談容娘二端爲實例。 最爲簡明, 而且有力!乃出王考以來四十餘年戲劇 專論女優, 析之已詳、 此女優 歌 舞,亦

第一章 総裁

德後, 史家之計議以 天下」,而其見聞親及於當時女優者, 置内载坊於禁中。 外。 盛 武店加億元年,改日『雲韶府』,以中官爲使。」 唐內外教坊散樂之盛, 畢竟仍以宮內之所有爲限耳。 要在先有初唐女優爲之基礎。 新書四八百官志大樂署條, 因 武后所 請之中, 紅鮨 雛 曰 武

題旃植 中之一 淵 周之間 昭武 胡 2,其盛 戲 源與全面。 九姓之何 初唐胡戲之已流行, illi Ϊή. 來, 一戲,下文五節所述盛唐之鉢頭戲,六節所述中唐之優胡戲情形,一以貫之, 點,質太儉,而 可知。 其原因都在未曾實事求是,但縱主觀之誇誕耳。 則又未発太奢! 然在全部唐戲中,所謂胡戲,不過佔一小部分而已。 威 其戲來自西域之高昌, Īlij 所推 所謂發胡王乞寒戲, 僅 者並崩躞王之大面戲, 而末流所及, (声) 所謂胡 前節(丙)已略述, 人機子何懿演合生戲之一事, 乃發出漢族文化自己不能產生戲劇之謬 尤爲初 踏謠娘之全能 唐胡 戲之 其詳在三章蘇夷遊節。 戲等, 重 絕不如正考之說, 鸝。 **兼容並** 딘 此戲 足 說 畜 明。 年 論,詳三章踏該娘節問 當得唐代胡 祕 倘 胡指 合前 度, 所急 爲皆 康國 節所 累經 нſ 者 僅 飠 分 戲· 之· 模 釥 述 枝、 仂 uj. 北 御

生戲 無待言矣。 則日 初: 府戲劇,朝野兩方,俱有發展。 「稍及閻巷 若民間情形之可驗者,亦 Ξ, 雖 街童市子」 復不少。 宫庭所選,以及王公第宅所業, 亦效妖伎胡人之所爲; 如禁女優則及於天下,俳優音樂則集自京 在上列十六 條內, 坊邑城市, 城 觸 <u> [24]</u> 縣: 叮 見, 相

喧嘩 彩, 有戲 事 優, 挺論風俗失禮表, 民間, 之醵資與觀賞, 亦 倡 此 **率爲之」。** 爲條禁」。 則 此 優 極 所 之戲」 而已, 指, 連笑 劇性之伎藝在。 項君民同樂之伎藝來源,當然亦不外此兩方面。 其中旣必包含戲劇在內,從可知初 充 必超越尋常。 歷時旣久, 已早有發展矣。 物。 Щi 皆已超· 伎 與隨東所為難兩事,實則相 其中 則· 無· 戲。 未必即有戲劇在內; 所 前'夫婦之道, 應 情形最複 而不厭. 均 注 論· 出音樂之欣賞。 上文溯源 帶強迫 如何,當時所能有之戲劇遊嚴疑之諫書所透露者, 意 如鹽 渚 至於 二さ 如 雅者, **一** 王化所基, 性。 其事 茈 甲 承, 髙宗 乃君民同樂, 足見當 所指民間結婚之障車風俗,亦可以助同樣之瞭解。经應及 莫如 31 九「散不足」謂西漢時風俗, 但若參考前代風俗及旁面資料, 唐封演聞見記 可以五鑫。 故有三日不息燭, 有之戲劇, 髙 觀酺中所有之伎藝, <u>=</u> 時觀 允 諫 所示,睿宗於安福門觀酺 北魏 因障車中所謂戲樂, 衆興趣之高, 官民· 旣 必·然· 回 高 不學樂之感。 宗 合辦。 載世家大族殯禮 「羅伎樂」, 已具備在內。 語 亦 謂諸 既分京城四縣所有與太常所有之 經 **今昏嫁之初,** 費 卽 反映 王婚娶, 因 從表 谘 人之喪, 「營百戲」, 即覺不能如此武斷, 中, 所演 **分出之課賦**, 他如普通歌 ---面看, 事。 雜奏絲竹, 「樂部 伎 祭盤之盛, 此事 一藝內 以求酒 似不過廣奏音樂, 給仗, 舞 日 容之豐富與 以銷宴歡, 晝 甚 雜 肉 亦張 至苛殿 百 夜不息, 以 戲 鄭 爲 歪 (伎樂, 其中仍 唐 育司 雜 衛之音 Ξî 於 嬉 戲 伎, 表 兩 四 戲 睝 劇之在 現之 是百姓 歌 截 挺 方 俗, 初 當然 舞 可 歌 月 脚潭 餌 能 俳 縦 精 未 舞 弗

遠金 恣坑 述, 枕州 八〇八。 系。 绞八五二, 障時所用,與中途具音樂伎藝者有異,俟考。 夜 曰 舖 樂神或慰亡, 和 華子 傀儡, 殺爲 循其風以求 皆不在初唐, 可知此風不必 樂 謂 <del>-</del>--7 平, 至 士庶之家, 「長安坊巷 再 其仗,大概可知。 實乃樂人或娛賓耳。 至三, 亦 |初唐 可 但若與初唐之障車聯合以觀, 有, 能有戲劇。參有六章劇場節論「設」、 中有 喪主 死 以後一貫無改。 喪之苦, 餘詳稿末 攔 收 淚 街 觀 喪家唱 舖 賞, 當殯葬之日, 設, 降車次之內容與體裁, 此· 亦· 祭盤所玩 (孫情第於此事亦付詳考,見倫洲集三 戲風俗, 不 抻 民間所 夜 知 樂神, 哀戚。 **连近代不變**, 傀儡 便知 有戲劇活動之 被諸色音樂伎藝人等作樂, 祭盤之響塵,北史十六魏臨淮 娇 遲明未已」 **唐人偕吉凶諸事**, 醴 均類敦煌卷子中之下汝詞。 去傀儡戲已不遠,詳次章傀儡戲節問題(甲)。 特以清唱寫多, 障 車之樂與喪禮祭鑑 之學。 方· 面· |卷二一六頁 所謂 | 南 後晉天 也。晚唐司空圖 舗張 王譚佛中已有所見。 鼓戲 疑是害車已臨男宅, (伎藝) 求 福 之 起. 覓錢 間, 戲 **灰章八節之末晉附** 有 (章 (章 物。 已成習俗 髙 \_\_ 滤 {丈 者 南 獑 == 見金店文 正 作最 奏 店 條 斸 ↑:徐溏 劉崇 在 後機 名 逋 肵

代戲劇, 猫在 别· 為激樂。 九部 初・ 唐· 承· 樂 始終寄於散樂, 隋· 之 外。 散樂包含百戲、 制,重用散樂,其系 宣政殿之會,九部樂能進, 詳五章音樂節。 戲劇及雜伎 統 在 ٠. 類。 Πij 唐初規定之九部樂或十 般俗樂之外,已經明確。 散樂須能, 簡言之則爲百戲與戲劇二 未足並 列, 部樂, 其品 俗樂中, 有 類, 别, 亦俗 凡 結· 樂也。 納雞伎: 不 容 合行動之表演 茍 於百 뷇 问, ?, 戲 可 知 र्गन् 散 樂 高 唐

尙

唱 戲

曲情形,

16

可參看。

部匪复」, 惧 祖 之基礎,於茲奠定。 . F. 洪鴻溪堅志三志己集卷七「邊換師」條云:「路政散倡邊換師。」〔4〕條縣王元嬰夤夜所鳩散樂,殆即 工之外,應較伎工之伎爲精,疑是歌舞戲之類。二者旣非一事,故孫氏曰「淸並廢之」耳。除時稱「散倡」, 者必不少,與隋初情 日、舞り 時,係伏伽言 者 隊。 ,再加精選,**祇留二百人**,餘並放還。 此等女伎,究何所 據 (四),貞觀末年,太常曾就諸州所進散樂,選一部分精者以上之。 南敷張協狀元說白有云:「た壁廂角奴鴛鴦樓,右壁廂散妓花柳市。」角奴應指百戲人,男性;散妓應郎女優, 耐 指其樂不雅 曰「遊戲」, 事 高宗以後,特就此基礎,逐步發展而已。 形正相類。 旣已及散樂, 爲? 而已。「散妓」二字極少見!當時必有此名,非出於孫氏杜撰。 其伎必已有進於舞者。 曰:如孫氏言, 足見在開國之初,已用 是高祖時獨精 有一類乃較粗之隊舞, 另一類乃「散妓」 粗並用。 其伎。 究其源,既大都出於諸州, 散樂何以被目爲淫 至太宗末,乃加 所爲, 「裙襦五 太宗猾嫌其多, 其伎不詳。 百稱, **汰擢**, 以衣伎工」是。 此類散 風? 孫氏 散妓既在伎 則拔 因 而 故 但 妓, 初 女伎居多 自民間 合就 굸 非實明之 唐 散 未必 樂 所 不

「縱倡優之玩」諸語, 縱玩」, 除上述六事外, 義 也, 皆言好之酷而溺之深也。 查(語)之「俳優之戲」,(も)之「倡優雜伎不息於前」,「浮廣倡優」,及(語)之 實有一共同之意義在, 尤以「浮廣」 且甚 重要! 應予補述。 之說爲突出: 日 「不息」, 所廣者應不但 日 浮 [指量, 廣 , 耐 日 Ħ

|素之言 指質。 情靈,不可以御 數 Л. 久,必移情性」,遠不及史文簡切 供戲劇史家之悉心研討 尚不足以 語 |移入情靈,至於「不可以御」,不能謂之不深入矣!在同一女樂之範圍中, 已將初唐二 (三) 已切而 致 巢 如何? 之刻輩, 必也, 般戲劇之效果彰著, 有力。こ 日: 「猥也」(元), 其伎中有故 也。全唐文一四八重藤太子承乾書云:「若其騎射敢遊, 尚不多見, 悦耳目, 事, 移情靈,不可以御」 不圖初唐早有之,幾乎令人不敢置信。 宣達無 褻也〔三〕, 有表: 餘。 情, 媒狎也 成為所謂「猥戲」「>>> 戲」, 雖在後世戲劇已進步, (E) 是也。 好之、 夫伎藝之效果,不僅悅人耳目,而 酣歌伎玩, 溺之之現象如何? 而劇評已具體 而後 荷锐耳目, 料普通歌舞縱 不得不爲之表出, (庶幾有) 終穢心神, 者,類此一移 Ü 致之。 極 精 麗 以 此

等閒。 휅 詳 特 13 見七 綵 殊之「戲劇行動」, 钥 爲 翽 承乾在政治上應作 舞 章 五. 開 於太子承乾事, 衣。 宮 中, 節 尋糧 演員, 屢有鼓聲, 命容 史傳甚群, 跳 除 劍 如 泚 承乾 何評斷,爲另一問題; 大樂伎兒, 晝夜 列号, 不可無述。 不 絶, 舊書七六本傳: 見其嬖俳兒, 入便不出。 鼓角之聲, 因此等事對於唐代戲劇, 若在初唐戲劇中,承乾乃一重要人物也! 常命戶 閉之者股慄, 日聞於 演變戲, 外。 奴數十百人, 「移情震, 又卷七八于志寧傅, 言之者心戰! 均有開導風· 不可以御 專쮬伎樂。 所謂「入便不出」, 外, 氣之作用, 學 讓太子承乾 其自身 胡 人稚酱, 稱心 偷 實 事 有

팅. 以御」之說以觀,則「大樂伎兒」所爲, **「慄」,「心戰」,皆超越尋常,十分加重之語。承乾於此之放縱程度可想。** 並知承乾宮中之爲 「褻戲」者, 原不限稱心一人耳。 必不止樂曲舞蹈, 更不關尋橦、 新書八〇太宗諸子列傳, 跳· 劍; 若結合 張玄素「不可 仍不外爲「褻戲」而 述承乾導演

主演

突厥喪儀事

Ė

頭纛,分戟爲随。 常山愍王承乾,……立爲皇太子。 設,顧不快耶!」左右私相語,以爲妖也。 號哭,剺面、奔馬, 鼓鼙聲涵畫夜不絕。……又好突厥言及所服。 紫幡旗,設穹廬自居。 環臨之。 忽復起, ……使戶奴數十百人習晉聲。 臼:「使我有天下, 使諸部斂羊以烹, 選貌類胡者,被以羊裘,辮髮,五人建一落,張氈舍,造五狼 將數萬騎, 抽佩刀, 學胡人椎醫, 到金城, 割肉相陷。 然後解髮, 敷綵爲舞衣。 承乾身作可汗, 委身思摩, 尋橦、 死, 跳劍, 凿

使衆

方足以叛乃父, 剺面、奔馬、 倘從戲劇觀點看此事:用貌類胡者,選角也;羊裘、辮髮,化裝也;穹廬氈舍, 格,未発離奇。 般 人所 能 哭臨, 瞭 解者;至後半,主角忽有一番表情、說白,慷慨悲壯,轉入高 窺承乾所以別有會心,演此胡王之死而復活者,正 而有其天下耳。 表演也; 事事逼真, 此乃戲之主題所在,亦卽戲之頂點。 所有之戲劇性已達一定之程度。 爲慕胡王之雄 調 惟其承乾於政治爲叛逆, 則 且凡 幡旗戟纛, 桀 伮 此尚 戲 寧可以漢 非 戲, 屬常格, 布景也 全是變 向 爲

當

後, 於金城西。 試作可秆死,汝曹敦其喪儀。 於表演爲反常,此戲之戲劇性 此 發 往 表示如此耳。 云云渚, 戲劇一種特有之風格。 天下之庙瑣。 雪夜訪普一而已,陳照天啓宮嗣往。 牢 抛 往 一條途逕也。 ,其皇位, "其皇位, 對戶奴輩所作之訓辭。 忽復起 云云, 騒 敗 必當表表自見。 戲 然後解爨爲突厥, 不妨 寫語 劇 供 終於佩強到底,實史無他例。為看上章五節引太宗廢皇太子為庶人詔。 若宋徽宗與蔡攸 由此以言,承乾 排 視作劇中可汗在死而復活之後, 首, 遺,即 曰 左右私相語, 史音承乾之狂恩。 或作 寓以自己之與情實感, 因僵臥於地,衆悉號吳,跨馬環走,臨其身, 委身思附, 胍 篇 方激增! 有戲劇才,且桀驁甚!生當開國盛世,竟完全為鍾愛一弄且之優人,不 演戲,不過一好個神宗皇帝」,齊東野番二十。 更卑卑不足道矣!承乾所爲,於叛逆性中,發揮戲劇性, 若當一設, 海普二一五上突厥傳內思摩傳, 以爲妖一者, 尙愆懲紆 通鑑一九六聚此事於貞觀十七年三月, 不用人後矣!』」注謂「金城」恐當作「金河」。 傾瀉 宜認爲猶在戲中。 回, 左右固不能知承乾, 對諸ด所作之戲辭, 不敢透露與 無 隔 勞面。 所謂, 讇 良久, 「酸」乃突厥語, 情者所能望! 無限與實」者是, 此正合唐代所有之一種 太子欻起曰:"一朝有天下, 而史家見義,又必 並非卸桩能戲, 所載略同。 明熹宗與髙 使生後 指別部典兵者。 又曰:「自唐得為思摩典長, 以作 惟稱: :用言 唐, 迎非 永壽演 叉管消左右日" 位 甚至不屑落李 措大文人, 還其太子身分 欲循常 應視作 唐 當率數萬騎,獲 我有天下 戲劇風 戲 戲,不過 亦 骩 初唐 JΕ

。, 始

有

爲

之折桂冷,毋乃孟浪!此外南部新書謂唐初進士取名,有頗肖俳優者,殆因受當時戲劇風之處染也。 扮演江南秀才舉進士及第之得意神情,亦可能有故事。 唐趙璘因話錄載柳範「少而俊邁,風格精異,能爲江南折桂書生、格調精絕,見媚於時。」 近人於「折桂」下加「令」,遂謂範能作 如元曲 蓋潤 範

## 五、盛唐

群七章三節。

歌舞戲衆體朋與,日參軍戲名伶輩出,日傀儡戲等雜伎並作,日戲劇之嗜好普遍,而演出認真。 況,顯示明確,無模糊影響之嫌。 茲舉二十一條,納爲六要點:曰散樂深入民間,曰女優質量俱進,曰 有關盛庸四十餘年中之資料, 可以紀年者不多;但其內容每作實際表現, 於此時期之戲劇情

- (書一九○中買會傳),新書一一九同,諫書則云:「願下令全解倡優女子。」 玄宗爲太子時,遣使訪召女樂] 豈曾諫曰"「伏願……屛倡優,敦雅頌" **率更女樂**, 並令禁槸。
- 牴,長袖從風,聚而觀之,寢以成俗。 …… 眷茲伎樂,事切驕淫, 開元二年(七一四),八月七日勒:「自有隋頹靡, 庶政凋弊, **後軽遍於鄭衞,** 傷風害政,莫斯爲甚!旣違令式,尤宜 **街色矜於燕趙**。 廣場角

第一章 總說

唐會要三四。

- 考奏。其散樂人,仍遞送本貫,入重役。」——唐會娶三四 開元二年十月六日朝:「散樂巡村, 特宜禁斷。 如有犯者, 並容止主人及村正, 决三十;所由官附
- (E) 「開元二年,……京都置左右教坊,掌俳優、雜伎。自是不隸太常,以中官爲教坊使。」— 百官志大樂署條用孔帖。
- 〔五〕「散樂者,……俳優歌舞雞奏。」玄宗以其非正聲,置教坊於禁中以處之。」— --通典一四六。
- (K) 「玄宗·····置內教坊於蓬萊宮側,居新聲散樂。倡優之伎,有諧謔而賜金帛朱紫者。」——新書二二
- 3 開元八年(七二〇),正月,優人戲「繫囚出魃」。——通鑑二二二。
- 2 玄宗酺宴,先設太常雅樂,坐部、立部,繼以鼓吹、胡樂、教坊府縣散樂雜戲。
- £ 「開元中,黃幡綽張野狐弄參軍。 ……有字先鶴,善此戲。」——段錄「俳優」條。
- e 開天間,戲曲拍彈之制已行。 ——宋吳曾能改齋漫錄
- 約天寶十載(七五一),陸栩入伶黨,爲假吏、木人、藏珠之戲;寫參軍戲三本。— ——腱羽壁文學自

命三百星縣令、刺史,各以聲樂集。

是時頗言帝且第勝負,

加賞黜。

闸

內太守輦優伎敷百,被錦繡。」----新書一九四元德秀傳

(111) 「玄宗在東都,酺五鳳樓下。

「玄宗西幸中, 高適言哥舒翰軍中, **監軍諸將不恤軍務,** 以倡優蒲繁相娛樂。」— 新書

傳

- [19] 「璟子輝恕……兄弟盡善欽謔,俳優、雜戲。」——舊書九六宋璟傳。
- CIEO 弄婆羅門戲舍利弗,用舍利弗及摩多樓子二曲調。——據李白詩。
- (1台) 踏滿娘劇,已由女優主演,情節並加典庫。——崔記。
- (1·1) 蘭陵王爲大面戲曲,亦入歌曲。——崔記。
- (iki) 千秋節,宮中學客兒弄鉢頭戲。——據張酤誇。

大曲唐四姐、吕太后、大姊、急月記等,各有本事,

類戲曲,

甞

在教

坊。

**擦**催記

云

- (10) 傀儡戲所用曲調麻婆子、穿心蠻等,已入教坊。——據崔記。
- 三〕女優面部化裝術已精。——據暹記。

史之亂, 示 ; 風 Æ 俗」, 祇段錄 在 此等資料 是其意原指安史亂前爲俗樂極盛之時, 乃門面 自序, 語耳。 分述上舉六事之前,於盛唐 尙有部分相近。 繼敍俗樂, 段氏序中, 雖未限指盛唐之四十年, 戲劇,宜先求有一鳥瞰。 始敍本朝之定雅樂曰 可以見矣。殷錄舉歷朝之名優, 而於俗樂盛況之被破壞, "「上可以籲天降神」 顧唐人之著述中,於 盛唐以後, 寂然無一人; 則 眀 ጉ 此 示在安 īij 絕 以 少 至 |文 表 移

Ŧ

總說

宗大和始復有述,其故或別有在,惟於此亦可參考。 段錄 曰

故· 所· 至於 櫥; 所 總. 其實有不盡然。 凛 勢不能皆在此所謂「復採優伶」範圍以外。 所謂 「新聲散樂」 不限於湖身所歷之傳懿兩代而已也。 其害中之「鼓架部 謂。復採優伶, 亦以聞見数多, Į(ţį 衰而發耳。 謂「復採優伶」 「不可以 四庫提要開指 以至桑間衝樂,濮上新聲,金絲愼選於精能, 一滑稽之妙! 御之一 股氏原序從 爱自國朝, 稍能記憶! 蓋桑間濮上之奏,原皆託有本事。 尤盡滑稽之妙」 唐末」言,後照承跋謂指「海季」言,皆未確。 · 條, 倡優之仗」以內。 泊從離亂,禮寺隱頹; 者, 步, 舉凡盛唐歌 皆見敬坊記, 尙何從 **敬「重翻**旃順」、「復探優伶」,宜捐盛唐書。 「重翻曲調」 二語, 初修郊禮」敍起, 亦未問詳」足見段氏著書, 「全袪淫綺」 舞戲內重要者,指散樂四大例, 若驗諸初唐情形, 築 選 既 移, 表 因此可認設氏此序所感慨者, 面似全指參軍戲, 之 歌· 本領皆傳於故老。 在上文所引之一節後, 乎 ! **警鼓**莫辨。 所謂 重翻曲 舞戲與· 唐末或唐季, 事實正 「猥戲」、「褻戲」等既早經發達, 意在與雜記爭衡 「尤盡滑稽 ・ **梨爾弟子,** 「洎從離亂」「咸皆喪墜」, 在其反面耳。 尙何來製園弟子! 以與其害中 重翻曲調, **建**跨娘、大面、钵頭及窟壘子。 調。 又續日:「g節以幼少即好音神, 即一淡上之新聲」, 华 顯然以本朝二百年之樂府 已奔亡;樂府歌章, 正針對盛唐樂舞與戲劇之 之科白戲兩 全祛淫綺之音;復採優伶, 段氏此語, 「俳優」 Á 指隊山之戲音, 條之內容相 方面而言。 已大致具備 實未嘗由 亦卽在 移人甚深 翁對象, 故得職院官 威皆喪隆。 大致不 3 奖 應 尤 九 젟

**構後**, 散樂、 爲當時 茲 梁園,是於盛府伎藝,未嘗得其烏瞰之故也。詳末章梁園秀。 於我 並 丽 知惟 此 對樂舞之記載皆已逕情直遂;對戲劇之記載猶多作代辭與暗示,致後人每被蒙蔽,多所誤 國 說 演至 代 戲劇 倡優之伎」、 有奏樂方是梨園之本分, 所謂「戲」 明 乃樂舞 眀 清初, 是附會而已, ÌĆ. 未 與戲劇,雙軌 能 者, 有 乃取「梨園」二字, 「俳優歌舞雞湊」等等, 建 亦無非樂舞而已。 樹,認真越 何足憑信? 並進之時代,惟記載之態度, 若戲劇則並非 慨, 深致遗憾,毋乃左 作爲優伶或優伶所業之代辭, 而近代戲劇史家不察, 按上列 應知盛用戲劇主要皆屬教坊。 (所司。 (18) (4) (4) 三條內, 徒因宋人開始混指型關為玄宗宮中演戲之機 矣! 則於二類之伎頗有別。 凡追求唐戲者,若拾敎坊不問,而責成 竟然責盛唐梨園 於是附會玄宗為梨園 旣有 更按宋章梨園考之結 [徒負空名 「俳優雜伎」、「新 如上文去藏 梨園 궲 解, 餇 然 所 鮗

傀儡 厚之意義在。 可 内 知 各州 戲 等,民間 樂已深入民間, 被 2 縣必皆先有散 指 蓋唐代散樂內容旣如上言,大部分雖爲百戲,而戲劇確亦混在其中, 所普遍愛好 玄宗酺宴中之伎藝,最後精彩節目端在散樂雜戲,而此種散樂雜戲之名角,不僅在 乃盛 樂, 者, 經常在都 唐戲劇情況中第一件要事! 在巡 村之散樂內, 市戲場, 固定演出。戲揚詳六章設備。 必然備之。 所謂 禁斷散樂巡村」一舉,實有其深 此時散 樂之發展, 其精者甚 且須應差選, 既已達巡 絕未脫 離 村 地 供 尤其

州 教坊培養, 業此者衆, 進展,供應窮鄉僻壤、邊州遠邑之民間娛樂;其後或因男女雜沓,莠民乘之,作奸犯科, 有,亦必男女演員皆有。 試結合]武后曾「請禁天下婦人爲俳優之戲」以觀,更可想見其事, 不息,調役非時。 而禁斷者以官樣文章,熟爲有效,有不待言!楊相如於開元未極陳玄宗,有日。「晁愛邪解,荒淫酒色,窮極給麗、兵戈 分設內外敎坊,鋪張揚厲, 始遭勅禁;歷時必已久遠,絕非朝夕之故矣。 下文七節資料〔兄〕。 仍如故,甚 望俗之無邪, 認為重要耳。 縣, 下節述-獨卻行追人, 且變本加厲。 猶 非都市戲場所能悉容, ……雖制勅交行,而聲實舛認。(日同堯舜, 有賴地 中唐要點中, 非其實例乎。唐戲在民間之基礎,延至盛唐,已極爲鞏固!前代難比,——此所以 方府縣 向日避影。······j可謂深知其君, 武看下文述晚店戲宗時, 廣羅天下散樂之精粹以自娛,見〔日〕〔七〕餘。是提倡者以身體力行, 之供應也。 亦 H |軍鎭地 然後始散而之四方, 前節初唐各條中,已充分表示京城散樂之來 方戲劇 惟唐代此類政令,從來具文居多。 育之至切矣!故散樂之巡村, 迹如集討,爲行若是,人何克從?大推心不誠,欲人之附己, 《均盛」, **麗勳叛軍所過之地,** 作巡迴表演。 可以互参。 **迨此種固定演由猶有不足,或** 其中固百戲、 先令倡卒弄傀儡, 在此番禁斷之後, 何況玄宗即於同年 源,多半在 戲劇 滋生弊端 初乃自然 觀人情. 念惡内嫩! 不 雞伎 久必 四 力 呰

女優至盛唐,於實、 .於量, 並有邁進。 散樂巡村已可以覘其量之廣, 而 (三) 之所謂禁斷廣 場角

觝,亦 斷 難· 「長袖 発倡 遭勅禁歟? 凡在宜春院、宜春 夔之戲 ; 而絕非角觝;其所以曰 "角觝」者, 如宮中鉢頭戲, 人,有天寶間常非月詠談容娘詩可證;面部化裝術之精工,有廳三娘顏大娘之例可推;見 ! 優所爲, 從 ħŢ 玄宗 風 協 及 助 據(11),玄宗爲太子時,即已於率更寺之官署中, 既已嗜此,勢不能遏,故即位不久,對於內外敎坊, 說 當然 崩 事切 重容兒之師傳 (18);宮中參軍椿, 此點。 北院或名梨花園。者,應全部限爲女樂、 又是「旣違令式, 蘇経」 此事之解 諸點, 釋, 肯定其所禁者爲女樂, 尤宜禁斷」者也。見(三)。 詳見七章四節論女優。 僅謂分朋競勝而已。 有阿布思妻之始擅詳下文;民間戲唱白表情之動 女優所居,其盛可知。 爲女優, 訪召女樂, 即作空前之擴展。 大意乃從「聲遍 惟在法令中「禁斷」易, 其事苟不盛、 仍不外道學儒臣 而論及女樂之實際, 鄭 或不 德 以言女優之伎藝, ۰, (宝) (会) 宮内 眼中 廣 「色矜 在嗜慾中禁 亦何 旃· 謂. 仍 至 於 猥·

分詳 41 Ŀ **夾章各節**。 餘如大面 (le)、 以 常更在唐以前。 言歌舞戲之衆體朋興: 其中 鉢頭 (15)、 如弄婆羅門一體,今但知舍利弗戲爲最早。 今日關於此戲之我國資料,厥爲樂曲舍利弗與摩多樓子二調, 現知<u>唐</u>代戲弄所有體裁, 弄婆羅門 CHB、 拍彈 (10) 等, 除合生始於初唐, 其最早之記載, 此原梵戲,其譯本或改本之始演 猴戲具體資料見於五代 無一 不在 而此二調之傳 盛 唐, 於 므

章化装。

皆女優之事

也

辭 「拍彈起於李可及, 特始於晚 唐之所見。 知其曰「起於李可及」者, 則 以 唐之李可及,但吳曾能改齊漫錄所據之傳說, 李白之作爲最早, 懿宗朝恩澤曲子別趙十、 爲不足信矣。 詳三章舍利弗節。 陸羽 所演「藏珠」之戲,詳下文。 **哭趙**十之名」, 拍彈 體, 獨 謂在開天間, 據杜陽雜編、 而此二名實均爲開天敎坊之曲也, 使果另成 或有所本。 雜說 種體 及舊書等, 且盧氏雜 裁, 劐 說 亦 雖 日; 便 誷 盛

於中 樂史太真 各種式樣之歌 生日、觀雜戲,有市人小說。 伎」,初唐(七)所見「雜伎」及中唐 述散樂歌 於中唐乎! 唐, 上列(3) 外, 但其上文所言之散樂四大例及婆羅門樂, 舞 戲之 杜氏之所謂 舞戲, 指「教坊府縣散樂雜戲」, (18) 指宋氏兄弟善俳優雜戲, 굸 四 | 因召 大例及婆羅門樂後, 」足見「稚戯」内容, 料亦必居其中。 1兩市 「變態多端」, 듣 雜戲, 所見「雜戲」。 以娛貴 晚唐已不限於戲劇。 颜師古注漢:改乘傳曰「俳, 正是此處之曰「衆體 機 日 他如晚唐 (三) 延, 其除雜戲, 亦屬盛唐事, 惟通典所云,則仍指伐之合樂者,宜為歌舞戲 旣皆盛唐所已有, **罪孔子者**, 變態多端, 朋與」。参看上文溯源的 亦 可補上列資料之不足。 稱「雜戲人」。 雜戲也」, 所謂「雜戲」, 則日 皆不 西陽雜組續四日"「大和 足稱也。 雜 乃初唐已有之説。 <u></u> 戲 範 所論 渚, 也 圍 (通 此說 基 「雜戲」、 叉安能 廣 未 왩 四 云: 셍 |宋 六 若 Ш 限 쒸

盛 **店之参軍戲**, 今日不但劇本無傳, 並名目亦寂然無聞。 通鑑 載「繫囚 Ш 越 戲 (<del>1</del>), 以 閊

中唐, 有另作 答見 論人,則盛唐擅此戲者,已知有黃張李陸; 配入掖庭爲女優,必尚在天寶 謂曾躬親優伶, 伽鶴三人之多,已非一般記載所常見。 里程碑,而自來戲劇史家俱掩沒之, 戲已確有脚本,作者且爲文人。—— **吏**之戲, 鋧 可慨已一劇本詳五章首節。 義, 朔 曾列 大概! 確指示者在,所不宜忽。 則此點更可以證。 ·肅宗時阿布思妻在後宮爲參軍樁, 是參軍 而在所任之戲中,首爲假東, 戲,但此四字 陸羽事群七章次節。 羽又曾寫謔談三篇, 可知。 乃擬名耳。 如上列(元) 凡 日唐代無戲, 言參軍樁之創制,實在盛唐, 此; 並 狂考僅依據『繁因出魃』一例, **逃陸羽爲仙鶴寫劇辭,** 皆盛唐戲劇煥發之光彩, 論體,則除普通內容外,並有參軍格之創;論制度, 雖然 引殴錄:開沅中, 扮假官之長。 即搚參軍戲內容之一,所謂 新書傳稱 日唐代無劇本, 據此不足以疑盛唐參軍戲之不廣也。 「作該豁數千言」, 按阿 事益具體。 遂日 不 布思以罪誅於天寶間, 日我國十三世紀以前 在中唐。 亦即我國古劇作長足進展 「此種滑稽戲, 有黄幡綽、 「假官戲」是。下節敍 又據 (11) 羽旣於天寶間已演 實卽三本參軍戲耳。 始於開元」,當亦不然 張野狐、 羽之自傳 無 資料之中 其妻開 劇 作 則此 中之· 假 |李

形,上文已述。 此 可能 包含講 |於傀儡戲稱|| 雞伎」者,乃注重其戲之直接伎藝,端在調弄木偶;若歌舞動作等,均其次也。雜 唱 「雜伎」一名, 如變文。 說話、如說一枝花話。 唐人亦頗用之, 講吟如周云詠史詩, 其的義如何尚未詳。參看上文溯源(丙), 詳五章微白節。 等伎在內, 逃後周之日 較雜 戲

外,亦 儡・子 艛 傀儡 龘 之含義爲 腄 非・ 中 伎 並 カ 戲、 戲中 與穿 周 可信其 然 跳 字 此原 各有本事 丸 無 曾演木人戲與職 所· ú 武 典, 戲否認之, 乔 滅 校之在 林 非 珠之 珠 雜伎 舊 戲 事 非 曲 或亦 類 沓. 內, 盛 可能均爲劇曲。 譋 唐, 通. 名 類,特因其爲 其制究不能 未足了事。 ・ 其 雜·山· 曾列南宋 珠戲 則 \_\_ 固已十分發達。 胾 藏 ((1) 在崔 佊 蘚。 珠 此 「全棚 再如准記所見大曲名內, 上文资料中所見, 託 而迄今對於唐代之用大曲、 \_--因 以羽之智慧爲此, 足·見· 二字, 脆測 傀儡 此 が時代 果中二 此外尚有一 腻 在陸羽 測 名目七 戲劇 則 南· 宋· 向威內容渺茫之唐傀儡戲, 文内, 叉同 體 十餘, 裁; 此等傀儡戲原 堅實之據, 或不至過於粗率淺陋。 属 醴 爲今日所不· 著在 有法 制 其中有痲婆子、 之不 作歌 假 四姐 則爲陸羽在 · 能詳 变 本. 舞戲者, ·及· (於唐, 大姊 與 者 者, 木 放附帶 舞大姊、 其體 而.唐. 伶黨之所事, 穿心 除傀 在 人 Æ. 紀錄上 之 此 未· 國 制 儡戲外, 之 下, 入貢 如何, η. 急, 言 N. 限· 等 將 曲・ 大 亦 岩· 應非 除 譋· 爲 堪 参軍 尙 漫. 而 改觀 |然以 乃· 傀· 未み 白 {Julion 戱 }婆 看 臌 貀 乃

hin. Maj 亿 船 遀 胪 公子, 戱 劇 旣 除 已 善飲謔之外, 楽 體 朋 興 一,朝 野 Д. 倛 能 盛 事 則當 優雜戲」, 胩 祉 會 人士於戲劇之嗜好, 嚴然元代所謂 「行家生活」,前良家子弟所 顯已普遍。 **2** 示 朱 扮 滩

意謂羽 毅· 然· 其漸。 中優 近 纔 爲最有力之工具, 稟 知 後 代所謂「 賦、 出地獄,又「入地獄」,固無不可。 加· 伶之. 唐 気· 智慧與 唐 少年時,在僧舍度悲慘生活,積不能 莊宗以帝王之尊, 伶黨一事,尤足反 舞 以 票友」, 臺 前不論,如初唐太子承乾、盛唐公子渾恕、晚唐十宅諸王詳晚唐 思想以跡之, 生涯,演串之餘,並寫劇本, 一 二人當屬此中之典型人物。 **故捨身持之不疑**。 而躬預! (映盛· 羽之爲此, 唐民間,於戲劇嗜好之甚。 優雜,粉墨登場, 羽甫脱 可能抱救 忽, 岩其 僧 而奮脫: 舍害海, 至其他豪貴及一般人多有戲劇  $\hat{\mathbf{H}}$ 成 世曜世之婆心, 大有 爲古今話柄 伽鎖, 旋操 可爲 其說詳七章三節論 者, 伶黨「賤業」, 投身趾會。 者, 鑒· 於· 其故 並 (時人普) 何 非突如之事, 在? 但結果竟 在 等, 温隆. 唐 優 嗜好, 自傳 2百事不 名位與 皆是 奵· 未 切 所· 明。 歷 亦 頓 酲 在, Îq 史上已早 生活。 就其 赴, 世 概 覺 陸羽 見。 入之 戲劇· 獨 有 選 大 之 因

之類 於推 乃最高之意義也! 正 」之義本不詳, (想)敢信大致不誤,於七章三節詳之。 伶有 唐人於戲劇,不但普遍好之,且 黨 大概指優伶中之正色, 陸羽 示有 退出 組 織 伶黨後, 舉州民間大酺 也 別正 一大· 有· 副, 卽主要脚色。 欣·賞· 因其緊要, 示伎藝造詣有深淺高下 標・ 薄. 爲戲, 仍撮 認 眞· 若 由邑吏主辦, 「伶正之師」, 其. 見大旨於此, 事, 不. 巾 肯· 荷· 伶正 曾署羽為: 蓋於估· 當為戲劇導 <u>і</u>ў. 一演出, 此層 計. 伶正之師 極 盛・ 尙 |為緊 演 唐· 須 或舞 戲 有 要! 劇 臺 師 中 藍 雖 伶 雖 督 此 出

第

耷

縳

魗

內 也曾曰 唐州縣民間之戲劇,卽已頗有規模,何況兩京,何況宮廷! 屬 守之,亦可能降之。 固然,此種資料在後世之未嘗見,並不等於後世之無其事。 臨時, 特為割出,作專期之表現 開天 愈見 其 朝, 設戲與 雖僅 惟在資料上既於此時首先表現,站可認為此時特點之所在耳。 短 演 短四 Ш 均有 十餘年, 一定要求、 而在戲劇史上, 一定水準, 固有其特殊地 此 盛唐已至之標準, 非名優如羽 種直接或問 位, 者爲導演, 接資料, 宜自其前 後來可能 盛 不 故上文之論 唐以後未嘗見。 後相 能 超之, 致之。 衝之 可能 分期 則· 盛· 胩 圳

按照之戲劇伎藝,今不可知也,但知其為京兆市民所愛好耳。 办 從吳之敼與楊之塑,以彷彿之,實不爲過。 吳道玄工書,楊惠之因不能及,乃捨書 **書法、唐代繪畫、唐代雕塑等,其說似甚容洞,** 爲名優留杯亭塑像, 正所以重己之藝耳。 認 上文去藏節後,所附結論之第五條,曾謂今日對於唐戲實況之想像,倘求其近似,不妨旁及唐代 其 在 舞 臺 .1: 塑 造 列之於市廛中; 纔露其 人物、 乃千載而下,吳藝豬傳尺素,楊藝猶存遺型, 刻畫 人情之妙, 而工塑, 因楊之塑藝旣高, 祁, 不 而實則於盛 \_ 減自己手中 人供成我國 即邀市民羣 唐時期, 所 藝術 若想像其當時表演之水準如何, 取材必不至於浮濫 衆之表示熟 爲 史上之傑出 固有一恰切符合之事例可 而後始一心爲之塑, 惟獨留 識 孌 與熱烈欣賞。詳七章五 入物。 雖 楊可能已深賞留 楊在京兆 臻精美, 重留之藝 舉也 不· 妨· 僖

時傾 抑何其不幸歟! 全部唐戲之實況說, 倒人寰,徒因表現途巡不同,文獻紀錄不至,時過景移, **著人今日果追盛唐戲劇之實況者,宜因楊僧之故事,而意識及此;** 亦大有助也。 遽爾風流雲散, 後人無從捉摸與景仰, 此事即對於追求

## 六、中唐

較多。 進步,日欣賞趣味愈益猥雜,日軍鎮與地方戲劇均盛。 中 唐七帝, 亙七十一年。 茲列二十四條,約為要點五三日科白類戲空前發展, 內順宗僅一年,敬宗僅二年, 戲劇情形, 日託誕匡正達最高度, 記載零落; 臼歌 餘五朝之傳說則 舞類戲編制

- 肅宗至德元載(七五六)十二月,玉門關證庭綸軍幕中,以鳳將雞或鳳歸雲曲,演陌上桑戲。 學多
- ij
- $\Xi$ 肅宗至德二載(七五七),史思明在太原城下,以倡優靳指天子。-新書 三六李光弼傳
- (三) 肅宗朝,使阿布思褒為參軍橋。——新書八三和政公主傳,因話錄一。
- (B) 臟宗朝,「誥官戰臣,恰愉天顏。」——新書一四三元結傅
- £ 代宗大曆元年(七六六),國子學成, 漁朝恩知監事,有教坊樂府雜伎竟日。 - 舊書二
- 第一章 磁就

坊川音樂俳倡作宴。」——新書二〇七魚朝恩傳 新灣二〇七作:「永泰中,詔判國子監。……始詣學, 韶字相、常參官、六軍將軍, 悉集。 京兆設食 内教

- 【A】代宗朝,元黻父子於「倡優猥褻之戲,天倫同觀,略無愧恥」。—— 爲「倡優喪戲,親族環觀不愧。」 . 杏. 潜一一八元倬。 新書一四五稱
- (+) 代宗朝,黎幹開漕運薪,代宗「御安福門觀之。 擀密具銅船,作倡優水嬉」。— (R) 代宗朝,「故事:賜百官宴曲江,教坊俱頭雜侍。」——新書一四六李稱筠傳。

新書一四五黎傳

- **元** 德宗建中四年(七八三),李希烈大宴其黨,召顏眞卿觀倡優,斥鸝朝政。-**警曹**一二八顏傳, 新書
- 9 德宗貞元元年(七八五),徐庭光為優胡戲,辱李元諒之祖。——舊書一四四字傅, 新書一五六, 避絕
- (二) 徳宗貞元間。 蔡南史獨與中叔編演義陽主,被貶斥。— 舊書一四二年上平傳, 新書八三憲穆公主
- $\equiv$ 德宗貞元二十年(八○四),成輔端編演「旱稅」,遇難。──舊書一三五李寶傳,新書一六七。
- 憲宗元和元年(八〇六),高景文平劉闢亂,入成都,優人擬演劉闢責買劇,不許,並被杖戍。——宋

王藏唐語林一。

- 激宗元和四年(八○九),西涼伎劇經改編,效果特著。 白居易新樂府等。
- (15) 憲宗元和間,杜佑致仕,入市看盤鈴傀儡。——唐章絢劉賓客嘉話錄
- 급 憲宗元和間,李愬自散其所蓄優樂。 -舊書一三三李傳;新書一五四稱「乃斥倡優」。
- (15) 憲宗元和間,州有戲,府有倫。——姚合由居易詩。
- (IK) 憲宗元和間,樂棚已盛行。——元稹詩。

識下。

- 空步 憲宗元和末,元稱在浙東, 俳優周季南季崇及妻劉採春, 弄陸參軍, 歌聲徹雲。 唐范據雲溪友
- 를 六月以後,凡三日一幸左右軍,及御宸暉九個等門,觀角觝雜戲。 穆宗元和十五年(八二〇)二月,觀俳優百戲於丹鳳樓,又觀角觝及雜戲於左神策軍,日昃而能。 - 舊書一六穆宗紀,新書八。 叉自
- ∄ 穆宗長慶元年(八二一)、觀雜伎樂於麟德殿。 —-舊書一六穆宗紀,新書八。
- Cllib 「穆宗初立,逸游荒恣。……趙知微上書,指言帝倡優在側, 新書一七五楊慶卿傳。又一六五鄉尊傳稱:「穆宗立,不即國事, 馳騁無度。 **敷荒呢。……倡優無功,** 內作色荒,外作禽荒。」— 濫被賜與。」
- 請之辭有曰:「以聲樂倡優方鎭宴遊爲事。」— 敬宗實歷二年(八二六),京兆府自設聲樂倡優, -唐會要三四。 以應重陽上已宴遊及大臣出頜瀋鎭宴餞之用。 其奏

第一章 機能

今日所! 分 明。 化, 滑稽戲,伺候百官公宴。 表。 衆體朋與,乃盛店要點之一,茲當可以癥曰「科白類戲衆體別與」,亦中唐要點之一,後先輝 「臣」曰「官」,不過表示爲御前供奉而已,其實即 〔三〕所指阿布思妻演參軍桥之 亦非一般侍從左右之普通俳優,在戲外所爲。 諸家果正 全能戲」也。 常亦有歌舞戲在內。 參軍戲本來無歌舞者,至陸參軍而頗用歌舞,直融歌、舞、科、白四伎於一爐,不啻下章分類中所 中 表內庸代共十一劇:初唐**無,盛**唐一,中唐五,晚唐五, 俞正變以為玄宗時事, 未嘗正 唐 得知唐參軍戲之種類,如參軍樁、陸參軍、弄癡大等,至中唐而一一完備。 所以 視陸 科白 曰「空前發展」者,原因重要在此。 頮. 參軍之此種情形後, A. 戲· 正考以後、諸家所以否認唐戲爲真正戲劇者、重在信其祇有歌舞、 읊 所指弄臟大,亦是弄參軍戲中一 **擴現存資料言,** 見癸巳存稿四四一頁,須詳審。 曰「雜侍」,其實際行爲固無異於曰「雜奏」見盛唐〔至〕。 S 劉採春弄陸參軍,歌聲徹雲,其制雖不詳,大概可認爲參軍戲之一 不知又能作 確有空前發展。 〔六〕所謂「敎坊倡饌雜侍」,卽由敎坊之參軍 三章十七節質依據今日僅有之資料,列科 如何解釋。 既非一般臣工於「御前」笑謔, 種特殊內容, () (M) 王考於陸參軍祇日「似為歌舞劇」, 亦所謂「空前」者之一證也。 所謂「醬臣(質官」) 群四章癡大水大節。 或「雜串」耳 乃史文故爲矜異, 有如初唐 (ID 之例 類耳。 前節曾謂歌 而無 而對共歌舞科白俱 阿布思妻演絲衣 、科白。 Ħ 至於此項空 綜上 映, 類劇 戲班子演 參軍戲 所舉, 大· 變· 設使 事· 類戲 極・ 覽 曰

削之最高意義,當於下 要點 託誕匡正達最高度之說內再見之。

作用 謂 問題 戲與宋 但時代說明乃如此,事實說明乃如此,尤其兩種文藝諷刺內容之說明乃如此, 之重心。 府,大致同時。詳末章首節。 爲麦彰者, 涼伎皆歌舞戲。 展至最高度,無以復加。 方面之實際問題。 九四至八〇九,前後二十年中, 託諷 限 與政 在滑稽戲或參軍 詩問之類 匡· 正· 唐戲諷刺圖與唐詩諷喻同時,二者相輔而進,必聲勢益壯!此點在 治 在「無限真實」之特質下,編戲、演戲,每於直接作用之娛樂中,寓有種種進一步之作用。 日義陽主 Ci),曰「早稅 | Cii), 問題;「旱稅」與劉闢責買均兼在經濟與政治 Ξ, 宋戲果如此否,尚不能明。 乃進一步作用中之意義最高, 此者,則 文藝須有作用,並隨時代之需要,而輕重有殊。 ・戲,而未知中唐戲之諷刺作用,不分歌舞戲與科白戲, 此一事實, 何嘗有? 近人每指我國古劇之諷刺戲以宋代爲著,直未檢唐史耳! 最爲可異! 正說明當時之文藝思想, 所謂最高度者,此其二也。 所謂最高度者,此其一也。 日劉嗣責買(III),日西涼伐(IE), 與我國最著聞之諷喻詩,字紳元稱白居易三人之新 而價值最大者!至中唐, 西涼伎又棄在政治與軍事。 頗注重政治、經濟、 論諷 以中唐論, 刺 唐代有四大諷刺劇 戲劇之此項作用 對 象 往籍之中,雖從未 並非憑案附會。 諷刺竟成爲文藝作用 義陽主 皆產生於公元約 樣能有。 軍 一般又以爲諷 事 剘 各戲所憑之 兼 祉 義陽主 會種 本書特 在 實已發 透露 顧宋 祉 與西 樂 所 七 刺 榧

轉 與 劇 軃 乃: 劇之編演 肼 聯 髙 事 造· 影 入地 實 內幕之慘痛,諷刺之尖銳,不難想像。 惡 門,幾乎因之而停廢科舉。 度 貫 成· 者 以 倶 方戲, (觀,不 我 一, 此 觝 當 (國戲劇 ij 忌識 其三也。 胩 賦 以一「猥賤」匹夫,敢與統治階級之巨魁, 以 但 通 宋代 稱 有民間之生命, 亙千年之人, 귮 史上最光明之一 夐 致 皆 被代表 義陽主 絕 何 曉 泛之犖 嘗 • 兩 有 宋 長安 · 学 大 劇發端於皇室之家務,爲爭人權,便不得不 卽 以後之諷刺 結果編劇兼導演 售 政 端, 頁,而 溡 欋 代所 絶 鎮壓變亂之主帥 非 自來戲劇史家從不考 西涼伎劇激揚民族精 已寫之我 毛 劇 細 叉 在我國 小 何 人被斥逐南荒,皇 節。 撘 國 有 戲 全部 四 作 劇 所 戲 正 史巾, 禁 戲劇 對 面衝突,短兵 跙 當 慮 肵 神. 史、文學 時之關 及之。 謂 與. 亦尚 權 未 最 (愛國情) 能 雕 高 難聚 演 劉 伸, 係 度 損· 史 肉 냂 關 絡, 者, 皇· 中, 第二 搏, **資買** 而士 辪 權・ 此 演 亦 如 例。 演· 其 員 劇 篴 氣 致 此之重 何 出. 倘 爾 四 並. 引 因 甞 綜 效· 也 須 揭 舭 未 起 有 露 此 果· 被 曾 烈 政 且 特· 杖 四 長 犠 屈。 治 大山 劇之 高· 戍 安 性 H ļ 邊, 政 嚴 若 所 旱 因· 此· 麦 其 將 重 後 其· 之 最 其

此 腸 其 Ě 始 悲歡 用 Īij 中 唐 벁 肼 是科白 離 人 則後世傳奇劇本所見分齣 頄 合,是否前此已曾 姓 名 類 戲 最 眞 敌 重 事, 要時期, 有,因 猾 是初 固 限於資料, · 矣; 與· 唐 關. 合生戲之遺 此 日之種種は 肼 期之歌 固不 ·能必; 格. 風。 名 局, 舞 類· 魚戲・ 至分 若目 顯有其唐戲之遠源在 在 析 rilj 情 編 賌 制 節 科, 爲 上; 亦 旣 團 然 有 掌 始 其 見於此 矣· 非 散 凡 雪 之進 此 戲 兩 姑 肵 展 演 認 部 公主 繑 如 自 **義** 以

含糊糊 注縱 者 叉是此 言問答,具備 辛 新樂府 肵 技藝上,均已有大作 圜 **驸馬之事** 種 悲劇,尙 戲或科白 氝 辣之感,依然迷戀其伎,至於醉坐笑看看不足。 舞伎在內, 盖 非 庭綸 時 所詠之西涼伎。 純粹 好結 無 非傳奇化之戀愛悲劇耳。 期內歌 實 從 軍幕 悲劇,已是倾 近代劇 斷 在演 局。 如何與其他表演相結合, 定。 之表 雙方原 舞劇方面更大之進展也 故舊書雖謂「言其遊處離異之狀」,而新書 戲之時,尚未有結局,正 今推 用 ·曲應備之全部條件。 , 演, 矣。 皆可能, 稱 今得知其情節雖簡單,意境却甚微 測其日鳳將雛者,即 向於悲劇者,此點亦可能爲此時期中之一 已是歌 天實至德之間 雞伎 難於判定其專屬歌 者 舞戲, **西涼伎始由胡騰舞編** 絕 1 竟造出高度效果,  $\Xi$ 此等情形, ,西極軍 停滯於離曠中,有待變化。 不 觀於下文論中唐軍鎮之中倡優戲劇風氣之盛, 止 鳳歸雲,敦煌曲 , 普通 稱 幕 倘白詩所寫果不妄, 歌 曾演陌上桑型之歌 雜 假若爲前此之所未有,以資料言, 舞 舞 戲者 爲歌 戲。 而 妙,主題又極 Ę 能當面譏刺 崱 如 二首乃其劇中之歌辭,已用 舞劇 僅謂其 8  $\hat{\lambda}$ 他 如 再加 新 曰 倡願」, 稱 此 ,戲「狀離曠意」而 編戲者 進 舞戲, 則此時之歌舞戲, 時期 Œ 展。 ス 俳 天! **獅** 班將領, 優 中 希望因 可 }子 如盛唐之路 能 情 冬 參 詩 )舞 不知當時 者 爲。倡,與「顆」 資料 댪 使被 而 有此戲 乃前此 特多, Ę 改 , 語 # 禨 如 編 謠 稱 在 2所未有 可信學詩 體· 肵 刺 侚 成 娘 足 而 編 事 其 迹, 見義 者 安 白 事 倡優 制 爲 作 排 居 能 鲱 雖 <u>"</u>; 欪 代· 刞 쩨 有 易 爲

捐歌舞 與·科· 其伎藝之已進步可知。上文資料中未列。 樂器而已,然其名目乃前此所未聞,可以推知當 有所改進。 上文盛唐節。 白· 趐 戲 夙 科白 無· 干· 所謂 代宗大曆前 徴 料 雜伎樂\_內, 但 夘 如 其 歪 在體 後,顧況看弄老人,盧綸看弄部 Ė 裁上,常時必亦有新 「樂府 必包含傀儡戲。 雜 盧綸 後一, 픈 所見,乃洛陽村社中之戲,尤值 균 時傀儡戲已經分門別類,在所用脚本之編制上, 變化,正通典所 指憲宗 雜伎樂」, **翁伯,均多寄慨,** 初 既皆屬合樂之雜伎, 長安 謂 市上已有盤鈴傀儡, 其餘 |托急 見於篇詠, 雜戲變態多端 宜· 限· 亦皆傀儡 "」者是· 爲· 雖 ₩・ 所 無 か か か が 。 而 ・ 示 എ· 戲 冝 僅 已詳 亦 在

在 有「侶優 等戲,終於不言而喻。 指帝之「倡優 Ė٠ | 戲則肆嘲駡,且皆縱情之甚, 猥戲、日 時,亦皆暗示楊宗 侚 以言 狎晰 中唐時對於戲劇之欣賞趣味愈益猥 · 翻; 仼 「藝戲」者, 側 」為 | 內作 丁公落對穆宗問,有「沈酣 鄭單傳謂帝三 所好乃生旦猥褻之戲耳。一上有好者,下必甚焉」,一 本質則一, 色荒 事 ۰. 沙多端, 敷荒昵 」, 雖 若程度必已加深。 曰「色荒」 亦削此所未有也。 雪夜,優雜子女語。 所指. 雜? 原是借! 亦 曰 JE. "此義分在兩方面 穆宗 同 用 此 成 於此, 語, · 중 通 鑑二 但 洗豬 看 稱 所對 四 戲 「倡優猥褻之戲」, 尤甚。 一
於
歌・ 而 洛難! 时 載 굸 鄭覃 風 一色荒 從天實 が 舞 戯 則: 飒 110 示趙 崔 可以 鄽 好猥亵, 說 等五 想見。 起, 則 知 所 較之初唐 微上書 人進言, 重 演 藍究 是何 於· 科·

除

皇帝在後宮、

君

臣在

殿

庭而外,當論及宰相家內情形:完載父子好倡優猥褻之戲,

原不足異,

相· 識· 所覺 達 聽,之方向,固古今所同是, 之,則莫不和敬;在鄕里之內,長幼同聽之,則莫不和順;在閨門之內,父子同聽之,則莫不和領。雖三和之義,不無封建色彩,者「同 知 以 論 也 趨 此 到親族不便同觀地步。 史之筆者必然書之,足見亦有其不平凡處。 平正。 異 者,一處同觀,必尙無妨矣。不但於情理覺其無妨也, 时 乃竟不爲, 於前 般人欣賞戲劇之趣味,必塵雜已甚, 因 人者, 大家! 調非風氣相扇, 在 同觀,終是正 再此等「父子同塾」與「天於同觀」之思想。 「天倫」 然則觀者倘非親族,而爲友朋或僚屬,或公共場所之廣大羣衆,彼此本不 同觀, 途,較之君臣 不能飲我而何?隋書七五何安傳載安論樂, 略無 愧 恥 **父子分別秘隱爲樂,** Ŀ, 不僅統治階級始然。 此 時歌舞戲之猥褻程度,從當時道德標 或「親族環觀不愧」 疑告從樂記「複雜子女、不知文子、樂終不可以器, 其事之如此, **遂** 旣嫌同觀不雅, **味縱恣無** 點。 有曰:"欲使在宗廟之內" 在當時殆已勢所必至。 此事 度者爲合理。 並 **不大**, 本可稍抑 準衡之, 但已煩 不可以道 君臣同職 其 殆已 故

與災貽禍而已,賢與不 贙,已司字見慣, 辱李元諒之祖 至於科白戲方面,史思明以倡優靳指天子 (三), Cloo ,豁 亦 成 育,相去何遠! 爲 事 風氣 不 僅 矣。 無獨 夫· 犲 託誕 匡正 偶,且在此二 竊疑此事相率成風以後,不僅存 之. 可貴, 時 崩 李希烈以倡優斥灩朝政〔元〕, 穷鹏 在 /| 戲劇作 損· 担· )以利零 爲私 心設戲 人謾駡之工 末流之弊, 者, 具,用 好 徐庭光 改爲洩 採此 以洩 術 返 (憤挑躁, 以湿 優胡 憤 挑 戲

上古之「獿雞子女」,分明是「優榮生旦」耳

所谓「猛譁」等,均無從劃清在戲劇之外。從「譯衣」一辭推之,可知當穆宗時,所謂「淫鄙」之詞,必曾佔得一部分戲中之說白, |宗在承孝宮人之織服上,寫「淫鄙之嗣」,而「時號譚衣」。 按「渾」字原指一種口語, 並 |在場看 作佐誰 戲者,尤其軍 所演每爲優胡戲。 人, 久而久之, 豈在唐戲之體與用內,所以有此一種惡趣者,原是胡風歟? 亦覺非此不樂, 奈何! 雖不限用於戲劇中, 史思明李懷光輩, 若唐人所謂「險澤」等、 原是胡· 雲仙雜記載 人,徐庭 寒人 於本 ļΥc

條

統論點,

цJ

方言, 軍戎 敬宗寶曆二年京兆府 平日固甚盛, 乃散之。 特此一階段資料較多,其專較盛,遂於此具說耳。 (1) 指蓋庭綸軍幕中,於歲暮臘日, 李觀邠寧慶三州節度饗軍記曰:「是日饗軍, 中 則京兆 唐軍 實因接待賓旅。」 E 鎭 及 均指軍· 岩其內容,必然包含生且歌舞戲在,不然,果何種樂爲「淫樂」乎?唐會要三四載 世, 與地方州府均各有戲, **=** 州也, 所指,乃軍人自己串戲, 中以優戲爲嘲駡, 劉極楚奏:「伏見諸道方鎮, 似專言音樂,不及倡優。 府也, 縣也, ○○ 所指基明。 已詳上文。 亦皆有戲。 無淫樂,無亂音。」足見所謂「淫樂」與「亂音」者, 在七章非優伶之演員節有所解釋。 下至州縣 但下文之論極楚曰:「京邑, 此種情形, 110 指李憩軍中本有優樂, 以軍鎮言, 軍鎭, 當不始於此時, 皆置音樂, 中央與地方之軍鎮皆有戲; 以爲歡娛。 四方取則之地, **愬賢**, 亦未嘗止 他如德宗貞 海鳳崎 Ä 豈惟 於此 以 ß 雲劇。 元間 務繁 軍中 以地 湾 時, 趟, 盛

權重, 應以倡優 武軍節度使。 豈以聲樂倡優、方鎭宴遊爲事哉「失之甚矣。」則仍屬倡優之事。 爲樂也。 先時大饗,雜進優倡。此據淵鑑如函引;均本新書作「倡舞」。 七章非優伶演員節所舉,尚有關於「倡卒」、「軍伶」之文獻,而述中跑唐之故實者 發曰:『貴軍中樂耶 新書一八二劉豫傳三進宣 、川川謂 軍 中不

並

足補上列資料之所未及。

合

側

戲棚, 「伶」字之含義,與韓愈詩中「軍伶」之「伶」應同,有不能指爲奏樂之樂工而已者。 爲元和進士, 時民間之戲劇情形。 |秋娘\_,乃謂戲中阿軌 亦同看, 由淮甸入浙東,更是民間流動戲班之代表矣。 州 爲唐代民間戲場方式之一種, 府地方之有戲,江也指姚合白居易詩為據。 足見當時民間戲劇之普遍。 曾刺杭州, 如(18)元哭女樊詩:「腾路遊江舫,攀援看樂棚。」六章首節據之,已考定樂棚 長於表情,而秋娘長於說白。 此詩或指杭州事。 白氏在長安看演義陽主劇, 極有關係!近人但認宋戲有樂棚, 白氏府伶云:府伶呼喚爭先到, 듄 姚氏寒食詩云:「伎樂州人戲, 所見女優劉採春 曾有詩曰「名情推阿軌, 隐矣! 與其夫周季南、夫弟季崇, 家醞提攜動 元白 **兒**窼看戲, 使君心寂寥。 集中, 軱 隨。此 巧語許 婦女必 每見當

## 七、晩唐

戲具體形成,日傀儡戲民間更盛,日社會作用,日宗教關係。 尤以感僖兩朝爲盛。 晚唐自文宗至昭宣帝,共七代,朝野戲劇表現,均頗活躍。 茲就資料二十三條內,舉要點六:曰戲劇伎藝益進, 除昭宣帝之三年外, 日政治諷刺大衰, 餘均粗 有記載, 日歷史

- (1) 文宗大和初(八二七),有康迺等三人,善弄婆羅門。——殷錄「俳優」條。
- $\Xi$ 文宗大和三年(八二九),成都音樂伎巧入內,有一子女錦錦一及「雜劇丈夫二人」。— 李文廳集一二。
- E 文宗大和六年(八三三)、宴羣臣於麟從殿、雜戲人弄孔子。——舊消十七下。
- (B) 武宗會昌三年(八四三) 林滋作水人赋。——全唐文七六六
- S 武宗會昌間,有曹叔度劉泉水善參軍戲,鹹淡最妙!——段錄「俳優」條。
- 3 |武宗||會||2間,「淮南百鎭之最!……樂部俳優,尤有機排者。」—— 南唐劉崇遠金至了報編下。
- (P) 宜宗即位,對倡優、技樂諸嬶戲,未尊顧笑。——宋王獻唐語林七。
- 3 宣宗大中初(八四七),海兹鎮淮南,宅中演「療妒」劇。 ——唐無名氏玉泉子眞錄
- (充) 宣宗大中以來,有孫乾飯等四人,善弄假婦人。——殷錄·俳優·錄

- 읃 懿宗咸通五年(八六四),廳勳叛軍由湘回徐,沿途令俱卒弄傀儡, 以觀人情。——舊書一七七程與
- <del>[]</del> 懿宗咸通五年,雕砌至泗洲,刺史饗之,設戲。——通鑑紀事本末三六。

(由)

- 을 懿宗咸通七年:「每月宴設,不減十餘,水陸皆備聽樂觀優,不知厭倦。」──遊鑑二五〇。
- 懿宗咸通間,李可及演三教論衡。——唐高擇羣居解願
- 물 8 |懿宗咸通間,十宅諸王習晉聲、倡優、雜戲。—— 戲宗咸通間,李可及再與歌劇「拍彈」之體。 一唐蘇陽杜陽雜編、盧氏雜說等。 新書二二禮樂志,南部新書癸。

唐尉遲偓中朝故事。

읈

- 윤 ||懲宗成通以來,有范傳康等三人,善參軍。 ——段錄「俳優」條。
- 3 **僖宗乾符間(八七四起, 共六年),崔安曆鎭蜀。** 宅前弄傀儡戲, 軍民同觀。 五代孫光憲北夢瑣
- 云 僖宗中和元年(八八一)入蜀,有劉眞弄假婦人,尤能!---殷錄「俳優」條。
- 용 僖宗光啓年中(約八八六),左神策軍四軍軍使王卞出鎭振武,置宴,樂戲旣畢,乃命角觝。 |宋王に
- 格玉堂閒話,太平廣記五〇〇。
- 昭宗光化三年(九〇〇),朱全忠宴劉仁恭之使於汴,演戲, 以「病狀内黄」相譏。 北夢簱言十四。

昭宗光化 中,朱朴爲相,穆刀綾演戲,有「朱相非相」之謂。 北夢瑣言六。

9 昭宗光化四年(九〇一),演獎喻排君難處孫德昭。 宋錢易南部新書辛等。

長安盛傳被掠者五萬餘人,「音樂伎巧, 分; 僅 者,伎藝更爲進步,證之以「最妙」與「尤能」二說,信有之也。 鶻之科白類戲, 雜劇人之男女合班, 又眼醫景教徒一人。原文曰:"有一人是子女錦錦, 文宗大和三年, 四人 而 超· 出· #III 、堪稱 晚唐之戲劇伎藝盆進者,乃據(三)之稱「雜劇」, 「幇幣百姓」之外, 「音樂伎巧」, 西蜀已有「雜劇」,見李德裕文,甚可信。 而爲生旦歌舞戲者居多。 甚至合演, 餘皆 「詩常百姓」 則其伎婆已經專業化, 無問題, 無不蕩盡」! 經李德裕事後調查: 雜劇演員既在九千人中, 有上文中海之二四可證。 雜劇丈夫兩人,醫眼太熹僧一人。」大意應如此,詳來章歌舞戲怨。 両足。 此四人乃雜劇女優一人,名歸錦, ( 色) 之稱「最妙」, **叉**· 此年, 的 知· 甚至較在舊名目日 杜元頻鎮蜀, 得保持其為「音樂伎巧」人之身 旣男女合演, 與 [云 之稱 被掠者僅九千人, 南詔 便不至爲參軍者 雜戲 人攻掠 「尤能 男優二人, 成都 坦 其中 此項

段氏著書制, 自初唐以來,所有關於戲劇之評述中, 曰「尤」,段錄原在同時諸優伶中作比較, 心目中固以其本朝過去二百餘年之總情况爲對象, 對於實際伎藝, 從無如此加重推許 並非指跑唐與初、 並非限於其親身經歷之數十年而 渚。 盛、 據上文盛唐 中唐間之比較。 餉 所 惟

相生,唐人乃下「鹹淡」二字以表之,含義深妙!極堪玩味。詳次章幾軍戲節。 戲,時當武宗會昌間。參軍蒼鶻二色在情節之中,以問答見義, 已,則亦未嘗不可由此以推曰:此時之戲劇伎藝,繼中唐之後,實已益見進步!曰「最妙」, )真, 皆參軍戲能手, 喉, 處,「尤」在何處,仍屬茫然。 必以歌舞爲主伎, 能」,屬歌舞類戲,指弄假婦人。凡旦角戲,大多數便是生旦間之「對子戲」,此乃近代地方戲內之名詞。 不及「鹹淡」二字之生動周匝矣。 有力之張 擬 懿僖兩代, 事,故訂爲戲劇, 前代, 卓越之歌藝, 乃尤能, 猶之崑弋兩腔; 本。 此·體· 金華子並曾舉孫子多事爲例,見附載應優請「大人兩個」餘。 殆超四人之能而上之。 曾獨霸歌壇, 固足以爲「最妙」說之輔,而 (云) 引金華子語, 而非清唱。群文章的彈節。 俱不應忘。「拍彈」一體,因會應用於別趙十、憶趙十、 而科白輔之。 岩擬清代, 論此時歌舞戲之伎藝, 二十年人, (4) 舉宣宗以來三十餘年中弄假婦人之名手四人, 猶之皮、 黄。 科白類戲或參軍戲發展至晚唐, 悄「尤能」二字, 恐已非盛唐初期之拍彈所能比, 可及善嘶喉, 更有 尚有李可及之再興「拍彈」(回), 僅一 空洞之概 念而已, 又多態。 點可附見於此者: 於主從輕重之間, 亦適在武宗會昌間, 拍彈之伎提倡於朝, 品爲精巧, 伎藝之進, 듣 哭趙十三曲, 故茲曰「其伎 於諸人究竟「能」在 (三) 舉范傳康等三人 謂 爲機捷, 有如此者。 樂戲旣畢 鉤距 至僖宗時之劉 尤爲段說此條 與其天賦之歌 Πij 葙 益 傳習於野。 爲敏悟,俱 屬科白 承, 演同 一故 潍 日代尤 乃命 抑 岩 揚 類· 何

角觝」, 雜戲」 等 內容 足見戲記 與 ,皆角觝之餘風 角觝 常·當時· '固分別淸楚,絕未混同。 (者)請看 此 條 凡不信唐有戲劇伎藝, 而懷疑唐代所謂「優

<u>-</u>E. 中,六 群三章 敘三教論衡。 倬 係 優 異 用 匡 不 賴 事實。 語者。 耳。 全在 有 正 其·中· 爲政 在 然智巧敏 種 戲劇之中 4 可及 狐 曾無 公治諷刺 能·手· ·特· 例; 淸 唐 中唐七十年間,曾流傳四本偉大諷刺劇之消息; 特 科 媚於上」, 眀 Ħ 嚴 雖多,於伎爲精,徒供笑樂而已, 例 本如「早 捷, 所取 在李可及一人。高擇學居解頤賞可及之伎曰:「滑稽諸 其時唐室之統治,暮氣益深!誠然已非任何諷刺 者 而 正、犧牲奮鬥之精神 類劇內, 外, 亦不可多得。」及斥其爲人, 者, 其戲勢必接近金元之笑樂院 則 稅」或劉麟黃質之戲,更未嘗見有一 如 於事甚確, 原是'不稽之詞」, 曾蓬蓬勃勃、轟轟烈烈、超峯極頂之政治諷刺, // (基) 與空 於義極| 兩條 此種 所 精 IE! 見, 亚 神,經過中唐不 於義誠有何補 無需「聖人之論 若 乃曰: 今可及以不稽之詞, 曹劉范等六 本, 可及 至多存若干社 者, 晚唐八十年間,僅有穆刀綾一本聲微 條優 去成 ·斷擺 人, 1 諫 此時風氣, 輔 所能奏實效。 僅 曾 殘以後,至此逐爾銷 此 過過 被知! 會護嘲 經 侚 非可及 流 戲, [遠甚, 至晚唐, 傳 爲善參軍 獨出流 較之中唐 而 所短。 非聖人 Ē, 可 而 並 苡 彼 黄 充 戲 輩; 此所以] 已寂 託諷 幡 [已大不] 、之論, 實 惟謂: 而 歌,亦 綽 然 本 雖不 匡正 亦 分一大 無 編 其 難 誠 附 在 伎 狐· 能 聞· 者,原 氣弱 載之 傅 之作 無 媚·於· 託 衰 顯 說 凡 足

在· 之「朱相非相」而已, 79 王考曰 此 劇 時 唐,若滑稽諷刺之盛則絕不在晚唐,有不可不辨者。 軍閥之恣意殘民者, 而 日 種 盛」,弄孔子乃歌舞戲, 滑 稽戲, 顯不能比。 始於開元 稍稍愧省, 群下交。 幸得安戀新者, 而 盛 尚有偉大優 不分託諷 匡正與否, 諫之風度,詳附載優語。 蓋據弄孔子、 於昭宗時, īfij 說李茂貞輩, 僅日 三教論衡、 「滑稽」。 惜未曾傳其優戲爲 「療好」 不怕死, 質則滑稽笑樂之盛誠 及 敢 朱 批逆鱗, 相 如何耳。 非相 使

爛陵王 成立, 少數 枉之, 算真演改 晚唐既已有此二劇,吾人要不能再熟 戲 特 原 顧 晚唐有弄孔子與樊噲排君難二劇,雖持論極保守者亦不得不承認爲唐代歷史戲之已具體 」大面戲,非歷史戲而何一特今所得見之資料, 蒙蔽 此姑不論。 例 王 有「無限 考於弄孔子劇之內容,則 事,即不算真正戲劇。 īm 其眞象。 **真實**之特點, 近人對於唐戲,因受王考影響,認為演時事 **若**唐戲之演歷史故事, 近四十年來,國人之認識遂爲王氏所囿。圧考謂此戲曰:「其布置裝箭, 其演時事之膽量與成績, 夫演時事便不算演故事,乃狹隘之見, 略而不論;於樊噲排君難劇,則 視 無觀,而仍固執 已開後世歷史戲之規制者, 以在晚唐有此二劇爲最 成見、謂唐戲不能演故事、未 爲唐以後所不及。 者多,不過是「恆託於故事之形」而 **兼撮初唐之樂舞與南宋** 쵬 料且不自晚唐始。如物唐曾「养 不識唐戲特質之說耳, 則亦姑認爲晚 且 此等事 臻真正 甚普遍, 而動 唐始具之。 之劍舞 戲 作有邰, 劇 形成。 境地 以 於 非 固

唐

一七六

均有未 若虛 之明明曰「舞」者,以衡定晚唐之明明曰 無侮 與破陣樂、 摌 非 考,融會貫通,而假定此戲情節, 丽 與唐詩內之所表現,宋代累衣弄孔子之情形, 伳 曲 假定 調, 胡,或笑鄧艾吃」二句, 慢 百五十年之久, 滴 心 唐之樂舞,或南宋之「戲舞」所能擬。 唐代 |研討,| 至矣。 應戲劇 伎 唐詩內於鴻門會之表現, 慶善樂緒舞相去不遠。」前二句乃指南宋史浩即峰真隱變錄中劍舞而言, 「弄」字之意並不在此。 所演,以夾谷會之事居多。 已可從現有之一 晚唐此二戲, 初唐之樂舞、 本位之需要而已。 謂唐末之戲, 從多方證明, 性質究竟 **晚唐之歷史戲及南宋之「戲舞」,假定此** 般認識,向前跨進數步。 唐賦內 此層 乃揉合鴻門會與一排 此曰「弄」, 可以兼備 有 姉 不然,即演泣 季布 所有之樊噲排闘及唐變文內季布爲 何, 乃小兒募做戲劇, 「戲」者,亦復萬萬不能通之事! 此二劇之編者, 猶曰 乃 變文可作旁證。詳末章次節。 此前後兩時期之兩種伎藝制 乃至近代滇戲內尚流傳之「孔戲」兩 \_\_\_ 重要問題! 演」 癲 闥」二事,形成 三章劇錄於唐代弄孔子 <u></u> Ę 可能均已了解: 皆歌 並非學說平 雖限 於樊瞻排君難 舞 詳三章樊噲排君難劇。 戲 於資料, 名。 一本排場甚熱鬧之歌舞戲, 因廟宋此種劍舞 話。 他 非科 度 如 劇本情節不必全照史實 王考此一 李爾隱 狮 果酮 白 今尚不能 戲。 已屬離 詞文之情 戲, 劇, 戲中 則 晚唐已演串三 牖 無 本,融 略帶表演 兒 舉, 結 則 徹 奇 論 - 於孔子, 形, 結 合讚成. 功之 底 初 卽 合唐曲 不啻表示 唐 解 「或謔張 會 多方參 決 從 去 貫 南 宋· 南宋 認 渔, 絕 ÌÆ. 威 名 但 識

故・ (事)歷史戲之實例且不止上二本。 故曰此時之歷史戲已具體 形成也。

之所指| 百戲混, 宋傀儡 洛陽 有 而木人體積亦有相當大者,故腹內可「藏機關以中動」,其調弄乃不止於提線矣。 研 諸百戲」。 剆 雖已不算 表情, 究 又不知 乃最高階段。元楊維楨因欲強調所見朱明之伎卓越, 近郊,均曾看傀儡戲,尚限於東西兩京地方。若此節 此時之傀儡戲, , 亦 万 戲 业 爲生長階段;至唐,「超諸百戲」, 西川, 所謂 荷未 簡 有科泛, 因傀儡戲原帶百戲性質,故上文屬之「雜伎」 未就 略, 릵 「完成」 唐代情形,深入追求,致所論 以人音, 但其戲之本 可信此時之傀儡戲, 能 在民間更盛! 舞蹈 也者, 不過作「吻角咇 抽旋, 如何, 含義究屬如何耳。 瞪目、 題如 有〔8〕〔10〕〔14〕諸條爲據。 已福於天下四方。 何, 奮臂, 卿聲 」而已, 亦多不中。 爲成熟階段;至宋, 義 如何, 且分老生的老人。 傀儡戲表演應分兩種, 不知何憑。 却均未及。 如|周 (10) 之所指,乃由湖南 (四) 指林滋木人赋, 或「雜伎樂」;賦中表示普通則用懸絲法, 遽然抹殺朱明以外之一切,甚至意 史日 前節曾述杜佑在長安市上, 及旦諸色。 我們的第 能於「如真無二」, 本書論斷我國傀儡 近人於此, 「吻角咇卿 傀儡 凡此 戲, 賦中推尊其伎爲 對歷代情 而 浙西、 種 磬 到宋代 因此, 種, 使人「百憐百· 戲, 而 乃 形未嘗貫 林氏 淮南, |唐· 以· 市 纔 水 盧綸 井麦演 完成 萷. 味 듄 超 與· 忿 串 唐 在

之麤者

一七八

凱. 仍為 從·掩· 編戲、演 之妻而 層不 會作用 於次 之爲古話 甚且 妒」「劇,出 巾 事・ 樂工導演, 章歌 後世 蓋, 論 有效, 歽 |而作, 絕非泛爲娛遺, 謂 亦 戲 者在 , 若漢/ , 走間, 則又一貫相承, 即林秋 茲就 劇 舞 戲劇所罕有。 沚. 昭宗借用當時原有之戲劇樊噲排 始從而仿行 於淮南 戲總及參軍戲二節。 旨在展覽其妻平日之種 會· 作· 看 雞 唐戲言: 由家 極 戲; 時優孟所演之孫叔敖及三國時蜀先主所導演之「許胡克伐」是。 用· 保守之戲劇 ( ) ( ) 節度使崔鼓家中,爲生旦淨丑 足· 者, 能解 Щ <del>ડ</del> 戲劇之有 **唐人謀藉戲劇以解決實際問** 指 决· 示家庭中 膇 若其脚本, 放無的之矢。 理論 家庭問題, 唐歌 孫叔敖伎之爲古代戲劇, 此類作用,求之後世不易得,求之遠古, 家,亦不能否認。 舞類 種近 企圖 行, 必出於崔氏自編。 及科白類戲 **ን**5. H 三國時 君 戲劇 未嘗中斷。 使自看後, 極· 難, 一可· 注· 以 如此, 色色俱備, 以褒獎孫德昭等之「扶傾濟 難無 療炉, 蜀先主蓋欲借 題, 意之事! **政治諷** 有威语 凡估計我國古劇之眞價者, 從知漢戲之編與演, 必 尚不 演 GIID 示賓宴中 是常事, 出時, 崔氏 科白爲主, 易得 刺 瞯 此戲以 改 必先鑒於當時 悔。 當場惟一必要之看 尙 不 有種 般 止於家庭療妒之 却有極顯 以戲辭 事 **感發許慈胡潛二人,** 人之瞭解, 穿插樂舞之家庭 雖失 種 難, 社 已早 敗, 會方 禨 社 w 赫之遺 嘲 會上 有此類所謂 皆是其 然崔氏· 對方, 劇情形, 面之 必不能 岩、許胡 容, 有 規在, 作 諷 件 例。 JI: (竟以爲・ 乃 避開 擡 用 克伐」 ΙĦĴ 辧 刺 戲· 乃· 分見 催 高 自 無 氏 療 祉 此

專對某 可推 知也。 呼し 記,清乃有療好羹、禳好咒等, 實際人物懷抱願望,欲戲劇之發生效果,而 其後莊宗之爲「劉山人省女」, 雖內容相 未嘗不再 類, 主題 受此諸劇之影響, 人事之得有轉圜乎? 相 同, 但 在 編 演之作 丽 重複 顯已不是。 用 申 <del>其</del>作 上; 用。 此 劇是 至 崩, 75

弄孔子 劇」之狹義言之"凡戲劇設計之不出於優伶,而另有人主使者, 而已。 劉之曾敗 與後世編劇,至多爲普通之警鐘木鐸而已者,畢竟有別。 之義陽主、 在 已有反映在戲劇方面者,於晚唐資料中爲益顯著也。 祉 會上 此 |唐 肵 結果劉 戲之即 處 謂「宗敎關 可以代表 例 於內黃。 被運用之廣,幾 「靳指天子」、「鵡朝政」、 雖不多, 使在席上 事而興,正 編教 係,因 此種譏嘲,旣無匡正之義,亦無挑釁之謀, 義則著明, į 復還譏失,不啻外交詞令之不辱使命,實不能算 唐代惟代表道教之戲不明。 乎無論 如唐詩之即事或即景而作一般, 唐代宗教信仰 齊家、治國、平天下,皆可以有賴 故亦指爲要點, 「侮李元諒」, 自由,儒釋道 以俟續討。 五代之麥秀 但道家立說於仙凡交接之中,向寓 雖分途發展,彼此仍不免於爭衡, 以言(こ)之弄婆羅門, 朱全忠宴劉仁恭之使, 必針對某一事、 倘 不過圖在精神上壓倒之, 即皆利用· 裲 更就所謂 於戲劇。 歧 等, 政 戲劇 治諷 顧 無 心 某一景而發, 戲 不 可以代表 會」 劇理 刺 如 別有企圖。 優戲演醫病 此, 之廣 論 僅 合社 家 皆 佛教, 濃厚之俗情, 而此等情形, 以逞 義 可 泛則 意及之。 以 會 譏 見 快 與 如 急之 無謂。 唐 中 嘲 譏 唐 戲 時 而

照劇 作代 故事 維門 於是 主角爲士子、措大,大半以愛情離合爲關目, 可知。 舉晚店儒 綺麗之戲,以 固 之於戲劇, 達 於三教相爭之儀式化, 到三教論衡,完全是参軍戲。 然有之,疑唐已開其端。詳次章傀儡戲 苯 者相 言, 由 丽 傳· 兆 寓有歌篇者言,不懂是詩,指明是歌。 惟此等宋劇已向各方面發生變化,或改入歌舞戲,或改入雞伎。 奇化而: 式, Ú 釋二家之戲, 與散文之說自相 堪 立,今雖無考,不妨俟新資料之發現以說明之。 織女洛神嫦娥上元夫人等為題材。 重錄 稱全才! 戲劇 一過, 化,頗 此戲予宋戲之影響甚大, 其後逐漸增加戲劇成分, 獨闕道家, 便是劇本。 腴帶者。 爲 自然。 李可及本擅拍彈體,工 故爲補充其說如此。 更有在敍 唐代道家之於此, 後世黃冠點化之戲, 即有九事, 述 儼然為歌 舞類劇本之結構。 情節 凡此可能皆居代道家戲之苗裔也。詳八章首節 觀武林傳事官本雜劇名目內, 乃近於分別脚色之說 Η̈́, 分見於初、 歌 表現 至於日日著李可及所演之三教論衡, 舞戲, 並 多以張天師呂洞賓等爲題 僅就全店詩所採, 尤著。 曾說明場面、動作、次序 盛、 同 時復 疑當時亦 Ηį **若三教戲之入傀儡者,** 以此參 話,唐人原有說一枝花話等。 **脱**唐, 其中甚至有雙方對 有 軍戲著聞 太平廣記等 涉 頮 女主角爲仙 者。 戲 「三敎」 者之多 县 材, 劇 於世, 如 又· 有· 將其 書 足 中傳 唱, 女, 艇 段錄 俥 全文 其 弄 原起 終 萴 男 凡· 奇 婆

#### 八、五代

唐。 歌舞劇進步, 傳說,無從鉤稽。 粗見資料而已,其餘均尙待搜討。東北之遼, 已建國四十餘載, 五代十國之優伶與戲劇,實際盛況空前,可以概見。 日蜀戲冠天下。 茲綜合下列十八條之內容, 第一要點內又包含五小目。 舉要點四"日莊宗造成黃金時代, 而記載零落,派四代、四國吳、 至遼戲之略可考見者,並附及焉 亦正在時代範圍以內, 日諷刺劇復盛 縜 後蜀 則更乏 南 日

- 梁太祖開平初(約九〇七),蜀中演麥秀兩歧。——太平廣記二五七引汪氏見聞錄。
- Ξ 梁末帝前後,蜀島祖王建時,俳優弄參軍戲。—— 宋胡仔苕溪漁隱叢話後集十六。
- <u>S</u> 梁末帝直明四年(九一八),吳王楊隆演及徐知訓合演參軍戲。 通鑑二七〇等。
- |梁末帝時,吳伶人演「掠地皮」,刺徐知訓,演「焦湖作鄉」,刺張崇。 宋鄭文寶江表志。
- (五) 梁末帝龍德間,後蜀主王術頗有宮戲。——五代史記二六毛璋傳
- 3 唐莊宗同光元年(九二三)、後獨主王衍於蓬萊採蓮舞內、設水紋地衣, 以機械表現波浪形象。 床

田沉繻林公議下。

全) 唐莊宗同光間,伶官極盛!至於統軍、干政、傾賢、害能,終乃敗紀、作亂。 五代史記三四。

第一章 總說

唐莊宗同光間, 躬親參加優伶演戲, 御戲巾裹之名目傳有二十品, 尚可窺見所演之種種故事。

近代史記三四,宋陶殼清異錄。

- 〔五〕唐莊宗同光間,李天下父子演「劉山入省女」。——五代史記三四。
- 8 晋高祖初,後獨伶人楊于度,以猴戲演「侯侍中來」。——太平廣記四六六引宋景煥野人閑話。
- (11)**) ) 高祖天福三年(九三八),後蜀廣政元年,俳優以王衍爲戲。** 宋張唐英蜀爲杌下。
- **晉高祖天編三年,遺劉昫以伶官入遼,遼乃有散樂,俳優歌舞維進。** -遼史五四樂志。
- 昌 [晉高祖天樞五年(九四○)]後園廣歐三年,教坊部頭孫延應等,欲因持仗爲俳優, 蟲殺諸将, 而奪其

兵。——宋張唐英蜀檮杌下。

- 晉田帝願邏元年(九四四), 宋馬令南唐書二五 南唐伶人李家明, 演『自家何用多拜』, 老生、老旦、小生、小旦
- 晉出帝開選二年(九四五),南唐减殷,演「五縣天子」。——宋錢易南部新書癸。
- 증 馬太祖廣順二年(九五二),後蜀廣政十五年,蜀主孟昶宮中演灌口神隊。 宋張唐英蜀檮杌下。
- (14) 周世宗朝,趙上交等輯燕優人此辭二卷。——宋王堯臣崇文總月。
- S 周世宗時, 南唐韓熙載舒雅雜侍婢演戲, 已有生、旦、末、酸諸色。 **保**文瑩玉臺野史十, 宋馬令

南唐書歸明傳。

原 耳。 種・ 創 金 理 其 戲 以饜人之意、並堅其信也。 並 歽 | 劇之創 黃金時代之具體紀錄 影響之最早 時代」之含義,則正史野 培 因 怪, 彲 建,必不以此三年爲限。 養大量 此種 人 **\*** 後 唐 所 終 洪知, 一班宗在我國唐宋燕樂系統有別於後來俭元之南北曲系統。 麦現, 建 蹈 優 陦 殺身之禍 文三章至六 期, 伶 段時期。 不外莊宗本人 Įū 籠 從劇 此三年則 降無度 ĵ 办 也。 無形 育 本 乘, 挽言之: 茲爲便 ({\}) ° 固不能 爲其 中 有 脚 ·又爲: 倶 色 較 篤嗜戲劇, 所 詳 無明文。 於體 但 以莊宗 .证 此 之 服 創建之完成 莊宗 時期 代五. 說 飾、 認起見,不妨指 朋 及其次量 優 布景、 十三年中, 在帝位之三年爲限, 岩僅憑上 在音樂、 伶與 此 則 時 武技五 各撮 期, 戲劇之進 優伶, 詞 逃種 章、 有關. 其要而 此三年以 而 方面 此三年後之又三十 種原因, 在戲劇上之實際表現 表演多方面俱有天才, 戲劇 展, 之古劇 便死 틶 體 造成 驗 削 亦不必以 方面之全部表 惟 於其所寵伶官之手, 所有||梁祚之十六年, 而誇大主觀, 範圍內,確曾造成黃金 賍 而 種 宗 悉歸於莊宗之創建及 無宗 障 對 於優 礙 四 本身所 現 年, 如 伶 頗 想 且躬 何, 爲不 JΕ· 巃 可 像 曾参加 是莊宗 視 如此, 縦 親登場 是否足當「黃 盾 其於 已爲 太 作 時代。 過 後 **// 戲劇之** 說詳 其 其 所· 殊 者 人 扮 剂· 阆 對 失却 承 不 演 其 接 限 此 受 於 足

劇本之有,在盛 唐 資料 已著明陸羽曾寫麥軍戲三本, 應以說白爲主。 本節 글

第一章 热烈的

. 1

歠 膊 Đŀ 虱 能 其 超上交等曾輯優人曲辭二 亦 已有劇本, 憑 **與屬莊宗** 傅四 聲, 此二事, 謂之「御製」。安知非劇曲中之俗辭,始能傳之民間,達於久遠!卽或他人之聲,冒託、御製」, 首,並 即前之初唐,後之兩法,亦何嘗無之! 身後影響之所致也。 便認爲此二百年中約自七五二 非演故事代言之作,當與優 卷,則僅錄曲 辭 至九五〇。 人曲辭 而已。 無關。 特其本不傳, 此二卷內,當不止一劇之辭, 所能有之劇本不過爾爾。 然五代史配謂北宋時, 並其 說亦不傳耳。 蓋不但盛唐至五季我 或一人之作; 更不 汾晉之俗, 莊宗 所 舄 往往 曲 能

爲北宗· 件· 朋 不 主 丽 》劇中, 在南 聞 一之時,已落本書所劃之唐戲界限之外。 大事!推其作用,又豈止構成唐五代戲劇之「黃金時代」而已哉 始 其如莊宗之有戲劇天才, 有 脚· 色之備: 生 唐 時,甚至晚唐懿僖間弄假婦人極精之時,卽已有之。蓋韓舒不過逢場作 生、旦、淨、丑,四大脚色之制度, 日 元宗 乎? 集 時, **参軍蒼鶻二色,** 브 主演『自家何 末 酸, 或如劉真之有弄旦絕技也。見晚唐資料[15]。 用多拜」, 隨參軍 據 글 근, 戲而 但此四脚色,與其謂爲韓衙二人在南唐 卽已老生、 始見於韓熙 至莊宗之前後, 來, 盛唐時已大著。 老旦、 載 與 舒 已具體完成,不能不謂爲戲劇史上 小生、 雅 故 麥鶻 北。 小旦全部 二人 而 外, 更觀本節 為此, 既更有 登場, 戲 ||**|**|}• 所· 可 借此消 生 叉何 創· 能 所云: 耳, 始; 在 俟 事 進 是我國 後 婔. 南 而 寧 謂· 主 唐 Ęį 後

龍 他・ 人所 設備. 太守」、「六合舍人」、「高常侍」、 服 戴特定形式之巾裹,不啻京戲臉譜之因人而 可知;設備如此,戲之表演水準又可 飾之說,最顯著 者, 無 過於 3 「漆相公」、 所指, 痴· 陶穀 黑 施矣。 在宋 Щ 郞 初 追敍 巾裹如此, 等, 莊宗戲巾裹名目二十品。 皆似 所扮演之劇中 袍帶種種可知; 服飾 郇 其 扮 如· 中 一人 征, 其· 如交 有

當時舞臺上對於求效果之一端旣已如此,則其他多端如 伎, 橐吹氣,舞臺上列管, 此 總會仙 種 以矜其盛況,固前 舞,有白,有歌,有舞,有 布景之說, 倡 主角必扮演 如金 此唐代傳說中之所未見也。傳說之無, 引氣於地衣之下,使作有規律之掀動,而成波浪之形。 所指,王衍於蓬萊採 主角。 定人物, 雖全部 而有簡單 人數 (蓮 舞 情節。 衆多, 中,設水 有類 所謂「水紋地衣」者, 何, 紋地衣,正 不 (除舞, 亦 必即爲事實之無 可. 以推。 非戲劇 是莊宗 莊宗 卽 所能 派 所費工力, 乃在 位 同同 人 容, (窺) 後臺裝置 光紀 但 大體 元 王衍 不爲不大 削 似 後之事。 漢代之 猶用 械 此 鼔

誠· 不· 於因 非 純 難· 想· 粹 此 戲內演武打 加 角触之伎 像 謀暴動 矣· 故 盡 故事,或穿插角觝,亦於五代時始見線索。 也 글 殺席間諸將,奪其兵柄,則平時武打戲中, 孫 之演 光憲北夢瑣言十八謂莊宗「雜於塗粉優雜之間, 漕 狮 隊 乃 以 龍與龍門、 人與龍門爲情節, 듣 原用器械爲如何, 所謂持仗爲俳優, 時爲諸: 亦必然爲俳優之伎, 優 **孙拱** 原具聲勢爲如 顯係武打戲。 閪 挌 近人 何, 而 歪

調班宗1 四字 曾 誤 與王 解 朋 末 郁李存賢 眀 四 已演武打戲, 武 字 爲 打之動作,宋雜劇內之扑擊,並不繁重 乻 (較,互有) 軍 戲 中蒼 面量 勝 骼之擊麥軍 負 所謂持仗為俳優 詳次章 経軍殿。 而 估 運用 者, 計莊宗所好 其伎 至此。 正承其餘緒, 入俳 若唐五代之參軍 與 優,事 所 演 比較可信耳。 極 不過參軍 自然。 ·戲內,則從無扑擊之說。 戲 莊宗固好 丽 댇, 實則不然。 角 觝, 前 後 故 此

現,直 黄金時代」, 以 接間 <u>.</u> Ŀ Ħ, 接,與莊宗之及身成就或其身後影響, 端,乃就此五十三年中現存之資料,略 誠非憑容虛幻之想,當有幾分可信。 都有關 繼此尙有三層,堪稱此時期之要點 加 申 述, 連 初不爲 即用 班宗地 以證明莊宗 步, 曾為唐五代 故意安排, 者 戲 ith 劇 專 實 表 成

謂之 偶 作用強烈,風格 屬科白類,皆諷刺 展之總方向與大段落乃如此,應 侯侍中 然現象。 曰 孤. 復 來, 盛 刺 既然中 劇復盛。 矣。 .解明。 劇也。 僅憑 以王 唐於此極 資料中有[1] 就資料之量與質言:此種情形, 現 行爲戲」, 除 存資料 劉 盛, 山人省女」爲家庭諷刺 無差誤耳。 數十 晚唐於此大衰, (四) | 自家 麥秀兩歧, 條 歽 亦 麥秀兩歧設計之精, 何 用多 ज़ि े 與當時事實之間, 已皆顯著之事實, 拜 掠地皮」、「焦湖作 ű, 外,其餘七劇, 在前述唐代之四節中, 五二四 一縣天 陳義之大, 尙難保無 則於五代 子」,共八仗, 殆無一不 鄊 - (元) [劉山 距 比之中唐 是政 此種 離 俱未曾有, 存 治 或屬 在。 表 諷 現 人省女」, 四大諷刺 刺 歌 惟 不 言此 有不 舞 能 Ħ, 癣į 中 得不 視 大 3 縫 作 或 抵

之猛 頗. 多。 用多 人省女」, 神最高, 為百千萬人作極 有「自家何 無 (才有關。 劇耳。 戲 於五 大不然, 拜」, 愧 話 爄 「掠地 色。 但所收當時之直接效果則甚低。 代 可 乃過去之戲劇史家,於此二劇, 枝,作 想。 諷 苟拘守 其爲家庭諷 用 「侯侍中來」爲我國猴戲僅存之完整紀錄, 蓋 刺 三章劇錄 多拜 皮 一鮮朋可愛之小型諷刺劇, 者 劇 惟「五 有 少天下, 近代 雖不 哀傷之呼 肵 與二 以大盛,且形 縣天子」劇, 中已群 詳, 刺 焦湖 岩無三人, 戲劇之觀點 戲劇, 籲; 作 要皆先有具備真正膽量與高度藝術之劇作者在, 丽 後有「劉山 共 獺三劇, 其· 深· 不· 迎解。 手法實高過中唐崔鉉 「以王桁爲戲」 形色色,變態多端 難有三 就其資料 ,直非戲劇, 若尺度嚴, 減成輔端之「旱 人省女」; 亦均未考慮其最高價: 猛烈譏刺政治 劇。 在當時之效果特著, 所表現者言之, 他若麥秀兩歧、 乃遊戲玩弄耳。 雖內容不詳, 者, 則許爲「戲劇行動」, 有楊丁度 所 税-, 追 食 暴, 演之 不僅 其後甚至啓發明代御 較 而· 曲· 有關 「療妒」, 値, 反映民間痛苦, 掠地 為不 而 而演員竟亦以此戲被 岩瞭解· **堪稱爲古諷刺劇之全面** 後 世亂之極、 則尤過之, 而等閒? 淡。 皮」、「焦湖 有「侯侍中來」; 其有 唐戲特點, 若尺度寬, 至於莊宗自設自演之 視之, 社會作 丽 民艱之深 故予後世戲劇之啓發 前諷刺院本, 劇· 人· 後始特有 作 終 獺, 以極沉 用, 而著· 是城事。 有 仍是唐代之真 害, 李家 重戲劇 *75* 典型。「早稅 亦正與之同。 其 且· 其 奎以 痛之心情, ·與作劇之 觸 明 自 尤有: 忤 |劉 本質· 王 而 特殊 時 家 Œ 精 亦· 政 何

常 人事中之所 能 自 然 產生 者。 倘知李可及之既不能爲楊于度與李家明, 然後乃知在諷刺劇 玊; 晚

唐· 所· 以· 必不 能 爲五 代 矣。 矣·

刑 \_[: }毛 戲 额 罪 '蜀 或承侍之間之爲媚而 衠 也; 妓 獨 麥 戲之脚色 文論劇 惡 之間 秀 爲 猠 後 曰 : 歌 此 王衍 <u>{:i:</u> 對. 啉 必已不能爲二百餘人同時登場之盛大隊舞 ,謂母「在 在 (本,舉周) 戲唱二郎神曲。 東 戲 者, 岐 舞 也 宮 巡 中 戲 之· 歌· 譋, 表注唐汶八九○。 ; 中之戲」。 較之初、 進・ 華州, 論布景、舉活動水紋地衣,乃歌舞戲之布景也;論武打,舉潔 . 便 歩. 唱. 變 汄 已數? 作. 换 論麥秀炳 Ш 此層之資料 用· 其 盛 得魏 [辭之輯錄,乃歌舞戲之劇本也; 此可與 辭 已發 中 抑猶不止此乎?當時宮戲旣盛, **Œ** 有曰:「不信倡姆, 機岌 歧之諷刺, 唐 反 〔六〕之水紋地 情 撣· 獲 ,均已見於上文,惟不得不在歌 《伐蜀餘》 至 歌 況, 高度, 叫, 不但 乃歌舞戲之諷剌也。 酏 資, 爲 不 合 衣條 弱, 旣 前. 布 不 此 唐 戲 傳 說 最 富 合看, **耽荒淫。** 蚁 甚 與 丽 設 且 驕 論脚 備, 總會仙倡」, 凶 變 同屬 本 益 中所不 料 色,舉生、旦、宋、酸四色之齊 何 以 此 爲 加 圧衍 秤 謂 燤 傾 戲之諷刺,半在布景,而半 此之所謂「娟」, 舞 侈。 Ħ 訴 「倡媚」? 戲之立場上, 及, 民間 宫 料不過為尋常之 戲範 警服 上列資料 不能不謂爲進步。 生活之困苦及當 圍 赭 口神隊, **豈僅倡女於歌** 袍, 4 亦有在 重  $\widehat{\Xi}$ 行 若 飮 |璋 酒 功 具 規 歌 體 所 據 **猥戲**「 在 舞 備, 時 指 模 得 使 狂 舞之間 然戲之武 illi 蜀 其 代 政 曲 出 而 妓之 史記 治之 73 肵 禹 得 褻 歌 卿 如

打

舞

紋地 惟規模雖尋常,而伎藝表現不必尋常,故璋特矜之。於此可知王衍宮戲必有多種,布景水準旣如水 史家等下,不知埋沒多少俗伎之真象,此一明例也, **貢獻亦非默默無聞,或墨守舊章,了無創造者。** 二七六後朝明宗天成三年正月,「昭義節度使毛璋, 衣之高,表演水準當亦必隨之而不平凡。此時期中,科白類之諷刺劇誠然特色, 所爲驕僭, 日此時期之歌舞戲亦在進步之中, 時服豬袍, 縱酒爲戲」。讀者據此,乃無從察知爲女伎所演之宮戲 意固如此耳。通鑑 但歌 舞 類 戲之

形,綜合觀之,不必以本節之時期爲限也。 者,幾已佔其三分之二,故已不俟煩言。 曰:蜀戲冠天下。 此乃一種半主觀之論斷,其客觀資料, 此種地方性之比較**,** 十五點之說日 不妨貫串唐以來, 暫有十五點而已。 乃至五代以後之情 若本節上文之所列

唐代四大諷刺劇之一——劉嗣貴買,在閩。中唐節 (15)。

布置甚精、意義甚高之歌舞諷刺劇 麥秀兩歧,在蜀。本節[1]

弄假婦人伎之最精者——劉真,在蜀。 嘰唐節 (1.5)。

猴戲諷刺之最具體者——「侯侍中來」,在蜀。本節(10)。

武技爲主之歌舞戲——灌口神隊,在閩。本節 (18)

第一章 総武

獨戲布 景效果之設備,已臻機械化。本節(於)。

蜀戲之武技,可能曾用真刀真槍。本節

正建時流行參軍戲。見三章十七節敍「五縣大子」劇,

义見本節 (11) o

王衍 時頗有宮戲。本節(芸)。

時傀儡戲亦盛、次章十一節。

孟昶 時會以王衍爲戲。本節 (11)

晚唐時,成都使宅前弄傀儡戲。晚時節〔12〕。

晚唐時,成都 帖衙優伶,有五人爲火情形。

|宋時成都行|| 據雷」法,比賽雜戲,注重滑稽,可能爲五代之造風。

措大官,使俳優弄爲參軍耶!」獨中 場,凡左遷爲參軍者,多不顧就。王宗侃貴受維州司戶參軍, 除已見上文各節者外,尚有三點,須補加說明。 演員節內。五章歌唱節論講唱 不啻即戲班子之組織, 見酉陽雜俎癥三。 引吉師老看 此風,頗影響宋初, 「個女轉昭君變」詩,說明其伎近於戲中且色,並可爲「燭戲冠天下」 五人爲火, 王建時流行參軍戲 生、旦、淨、 **語群三章參軍戲節之末。** 乃曰:「要我頭時, 丑諸色當已具備, 戲內參軍每每受辱, 成都優伶之爲火, 断去! 語詳七章晚 說之參考。 誰能作此 致當時官 唐

衆庶皆噱者,始以靑紅小旗,各插於墊上爲記。 坐於閱武場,環庭皆府官宅看棚。 成都自上元至四月十八日,遊賞幾無虛辰。 人之聲者,較藝於府會。 以骰子置於合子中撼之, 棚外始作高凳,庶民男左女右,立於其上如山。 使宅後圃名西園,春時縱人行樂。初開園日, 至晚,較旗多者爲勝。若上下不同笑者,不以爲數也。 **視數多者得先,** 謂之「撼雷」。 每褲一笑, 自且至暮, 酒坊兩戶各求優 須筵中関堂, 唯雜戲一 色

貌閑 堂 插旗誌勝, **甚稱「淮南互鎭之最」人物富庶,凡所製作率精巧,** 下 上下和同。 宫,.... 有,如猴戲、 第 前演 雅, **分朋角戲,** 者,日 傀儡戲。 熟 舉 及水紋地衣等。天下所有獨中精;如弄且及武技等。伎藝之中,節樂高峻;如諷刺劇。 較 止可笑, 成敗 揚 .其要妙,揚不足以侔其半。」其說雖不免爲益誇張, 益。 凡此亦皆不常見也。 輸贏決於全場公意, 是初唐以來之制;官民男女同觀, 同是此一使宅,至宋代, 參拜引辟, 以揚爲首,蓋聲勢也。 獻辭敏悟。」晚衛(代)已略見。 敬宗時盧求作成都記序全唐文七四四。 皆帶地方色彩, 後園又賽雜戲, 人物繁盛 樂部俳優大有機捷者。……樂人孫子多 而注重打諢, 悉皆土著;……管絃歌舞之多, 亦可能為前代之遺規也 顯在一貫風氣之下。 誠如所言, 然可以得其概矣。 則前此資料所無。「揻雷」 推南俳優, 云::「大凡今之推名鎮爲天 總之"天下所無蜀中 晚唐 僅僅 劉崇遠金華子 時, 有機捷敏 伎巧百工之 娛樂之中, 阳 ĮĮĮį 定序, 悟 亦 風

第一

**退人設館。** 詳內容。詩中但云歌舞而已。 **尚半憑主觀,然而亦旣昭昭在人耳目矣。程史謂 「屬伶多能交,佛語率雜以經史」云云,** 之長而已。 愈不足數! 」,詳中唐節論「欣賞趣味猥雜」。 惜内容皆無考, Ŋ. 白居易東南行:「定場排越伎, 視蜀中之洋洋藝海,奚越小巫大巫之钊!此外亦聞有稱道唐代地方伎藝者,自鄶以下, 無從與蜀比較。 **六章論劇場,曾見「背州大設」情形,亦可比較。若五章論化裝,曾見「汴州大醮」。四章論劇本,曾見** 原不在與地方戲等倫之列, 促坐進吳歈。 至於兩京宮戲,府第奇觀, 經鄉疑仙樂,嬋娟勝貴圖。 可以不論。 雖稱 歌鬟低翠羽,舞汗隨紅珠。」 綜上種種, 「浮廣」、初唐節(も)。 可見其風至南宋不衰。 F 獨戲冠天下, 所謂「越伎」,未 仍多「秘 雖

契丹建國, 在梁末帝貞明二年九二六,迄五季之末,已四十四年。 (11) 所指, 乃據遼史五 四樂

志「散樂」條——

之散樂,蓋由此矣。 殷人作熙膽之樂,其聲往而不返,流爲鄭衞之聲。 府,稍用四涼之聲。 今之散樂,俳優歌舞雞進, 往往漢樂府之遺聲。 秦漢之間, 秦楚聲作, 晉 医福三年, 鄭衞寝亡!漢武帝以李延年典樂 遺劉昫以伶官來歸, 遼

后, 樂工,左右各一百二人, 據其上文「大樂」條云: 太宗皇帝, 其聲器、 蓋亦以景雲遺工充坐部。」 「用之朝庭, 工官與法駕, 別於雅樂者, 同歸於遼。」 可知劉昫所傳, 謂之『大樂』。晉高祖使馮道 又曰:「遼國大樂, 實棄大樂與散樂兩部分: 晉代 所傳 劉 廟, 雜 雛 **船應天太** 見 坐

宋代 隋唐 遼散 指 宋戲 劉昫 詳次章歌舞戲機。 爲戒, 時人 者, 百戲、 夾谷會及大江 凶 唐 詼 高宗時之景雲樂, 譜 樂之製, 散樂完全 樂之實況言,蓋泛論後世之散樂爲 乃遼末之情形耳。 所 排當樂次之名物制度耳。 名 角觝、馬 傳散 亦 Ħ 日 諫 内。 樂 以消 我自聞之。 不云唐聲、 一戲,為皇帝生辰 未 源 不知契丹之演 東去二劇,詳三章弄孔子劇。 惟有 知 於外國者所當留意。 未形之亂, 侚 據。 娩 而散樂之 唐伎藝, 唐伎,反謂有「漢樂府之逍聲」, 舉家不飲酒,遣散伶人。 遼志明謂大 一初、一末, 惟羅 此二劇,究 (樂次) 其來自唐,其說有漢, 遼 **衣輕** 「俳優歌・ 及宴宋使樂次之絲竹獨奏、歌、築毬、 初固屬如此也。 毛奇 樂限於唐景雲樂, 耳。 在 如此耳。 所據 故爾有唐與宋之參差。 何 通 船 舞雜進」, 時 }西 鑑二七五 亦未能查明。 阿爾話二 遼史 」亦稍透露遼初優伶之消息 此說無論其根 其後隨宋轉變, 分明由通典述唐散樂之「俳 而其實是宋, 一〇九伶官傳曰:「遼之伶官, 載後唐明宗天成元年, 何 不應是戲劇。 謂金之清樂內,帶唱帶演之連 敷? 前者可能沿 據 更視其散樂之內 若「漢樂府之遺聲」云者, 如何,宜爲研究漢戲、 黻難以究其極矣。 終成排當樂次, 清吳喬 唐戲之弄 角 (觚及致) 製別 此外於遼初四十 優歌· 容, 孔子, 語 當 主 舞雜 話 雜劇, 爲 即史志之所紀 以 時 |唐 若就常 廂 莊 <del>||</del>|||-茵 謂與丹曾 後 詞,乃 戲 初不必 奏・ 宗 者 皇 多 ,及多 叉 后 已列 好 情論 而: 儀之 全是 餘 然能 仿 鰹 來 疑 海 潦 年 色 λ

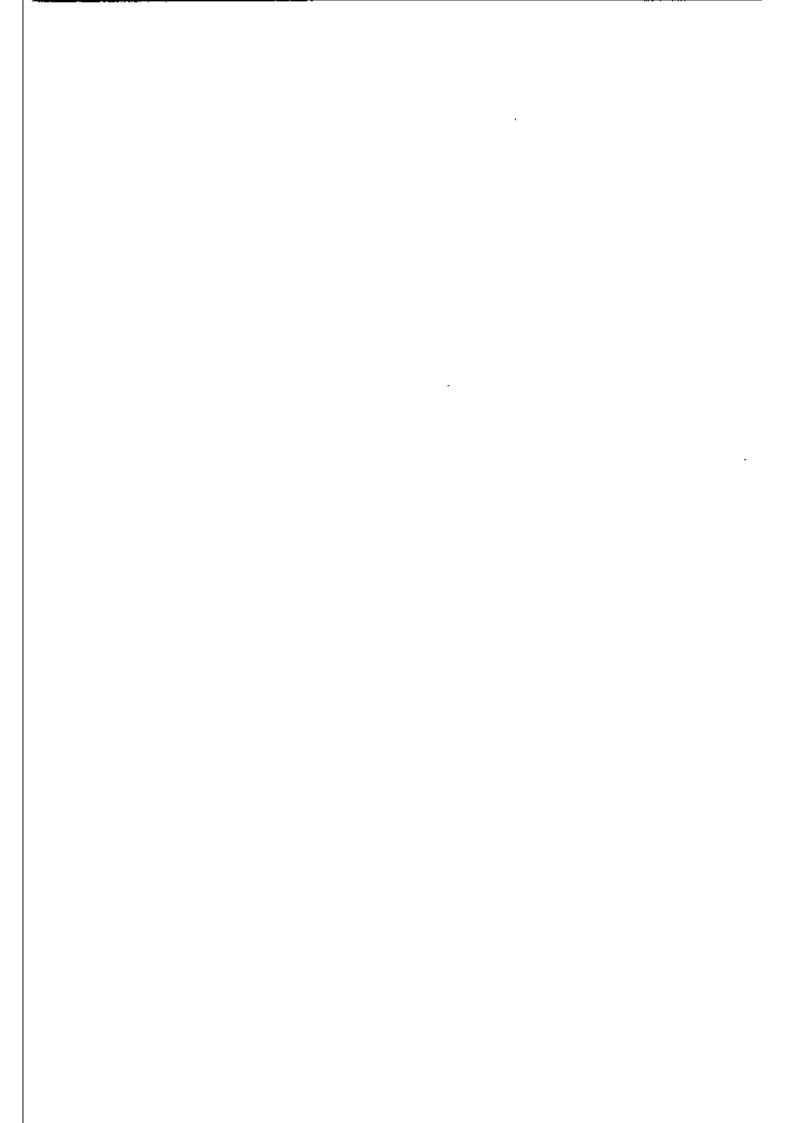
之戲劇,

暫

無

河言,

有俟博治遼史者爲之補充



## 第二章 辨體

分類。 有 而入散樂。故唐人之區別戲劇也以樂。群五章次節音樂。後世不復聞其樂與歌,亦不復見其舞演與脚本 所接觸者僅零星破碎之記載而已。研討唐戲, 戲之精神與形式等逐益著。唐代承漢魏遺規,用音樂以部勒歌舞戲弄。 所貢獻,勢不能再循彼耳目所不能及之陳跡 唐戲資料流傳雖少,在伎藝上所表現之方向不同,深淺繁簡亦不同,則已顯然可見,即可由 既分類後,對於各戲之內容、性質等,乃易於追求,無所隱遁,進 以求,惟有就今日所能接觸者,另闢途徑耳 欲在分類與辨體方面, 對我國戲劇史或戲劇理論上 戲弄劃稱散樂,戲劇乃隨之 一步更可由此以定體 ŲŲ 此以 唐

爲 藝與性質兩種不同之標準,其方法亦復可議。今既面對較多之資料,自不容不在唐人所爲與王氏所 肵 科白、調弄五 以外,另作第三種之分類。 區別,乃予援用,不復考慮得失。實則王考之分類,固因所據資料有限,不能作定, 近年之治我國戲劇學者,因唐戲資料太少,於其分類, 類, 有其 一定之創造性。 此項分類, 在本書內, 專一用伎藝爲標準, 凡以此五類爲歸, 從不重視;認為王考對此, 別無參雜, 就彼內容、 **遂舉出全能、** 性質、 且同時採取伎 歌舞、 形式, 既已大略有 歌演

唐 上册

面相異之諸體,一一加以辨析者,是本章之事;若對各體實際上所包含之諸劇, 逐一加以敍錄與考

### 唐人分類

訂者,乃下章之事。

仍其原書之簡略,不事補充,惟說明要義六點如次 如 整 何, 理,仍然支雕破碎,終非段氏原著之原貌, 唐人敍戲劇較詳者,祇有殷錄一書。而此書今日之傳本,指守山閣叢書,發照斬校訂本。雖業經校訂 惟有暫從此錄內, 一覘唐人對於戲劇分類之遺跡。 未足盡據。顧捨此已無可用之材,或更善之本, 茲就段錄內容與此有關者, 括為下表, 無可

|                  | 初               |      | 清鄉      | 部      |
|------------------|-----------------|------|---------|--------|
| 架                |                 | 妓    | 樂<br>   | 别      |
| (羊)踏/蘇<br>(顕)諸(中 |                 | 一代画  | 弄       | 伎      |
| 羅頓鄉              | У <del>44</del> | 164) | 夏大海     | 쵫      |
| <b>₹Φ</b> Γ      |                 |      | 雅見      | 名      |
|                  |                 |      |         | <br> - |
|                  |                 |      | ;       | 擅      |
|                  |                 |      |         | 逐      |
|                  |                 |      | İ       | 之      |
|                  |                 |      | l i     | 136    |
|                  | <u>.</u> .      |      | ا ا     | 人      |
|                  |                 | 塔    | ı       | 俳      |
|                  |                 | 震調元  | ; ·<br> |        |
|                  | _               |      | !       | 18     |
| 蘇中即着緋、面正赤。       | 25              | 而衣紫点 |         | 其      |
|                  | <b>前作嘧</b> 。    |      |         | 他      |

一九六

| 部        | 部樂清 |             |         |            | 谱             |                               |               |              | <b>.</b> | 樂   |                |                 |                                                                                             |  |
|----------|-----|-------------|---------|------------|---------------|-------------------------------|---------------|--------------|----------|-----|----------------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 部兼備。     |     | 兩           | 清樂<br>胡 |            | 部             |                               |               | 胡            |          |     |                | 部躯<br>茲         | ill                                                                                         |  |
| 傀儡子      |     |             | 弄假婦人    | 涼州曲        |               | 弄婆羅門                          |               |              | 弄参軍      |     |                | 五方獅子            | 海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海<br>海 |  |
| J        | 劉眞  | 郭外春         | 孫乾飯     | ,          |               | <br> 米  <br> 康 <br> 題  <br> 週 | 呂敬遷           | 范傳康          | 曹叔度      | 李仙鶴 | 黄幡綽            |                 |                                                                                             |  |
|          |     | 孫有態         | 劉璃餅     |            | 石寶山           | 李百彩                           | 馮季泉           | 上官唐卿         | 劉泉水      |     | 張野狐            |                 |                                                                                             |  |
|          |     | /<br>信<br>宗 | 宣宗大中    | <b>玄宗</b>  |               | 文宗太和                          |               | <b>懿</b> 宗咸通 | 武宗       |     | 玄宗開元           |                 |                                                                                             |  |
| 引歌舞有郭郎者。 |     |             |         | 正宮調,大遍、小遍。 | (曹觸新)據陳書所引補。) | •                             | (馮季卓,據陳書所引補。) |              | 曹劉麟淡最妙!  |     | 李仙鶴所演,曾由陸鴻漸撰詞。 | 獅子各衣方色,每獅有郞十二人。 |                                                                                             |  |

- 湖部, 氣上 如鼓架部曰: 有之章次; 仭 便可看 爭 一)現存之段錄, 名稱 雜 亂 或群 出:作者分明是按照事實之部居, 「樂有……, 則 無 ¥ 蜮 睌 略, 唐時長安太常 須 知 内容 前列雅樂部、 此中 戲有……, 或見樂類,如雅、清、胡等。 存 與敎坊 在 有 沝 雲暗部、 即有……, 種情 所轄之實際情形, 殆即 形 **清樂部、鼓吹部、** 登記,並非從理論上作如此之安排 \_---以至……" 則 或見樂部,如龜茲。 此書傳本乃一 如此, 悉屬此部」, 驅儺 堆殘交錯簡, 段氏特就其事實以著錄之耳。 或見樂器,如數架。 , 思難期 內容比較詳盡。 鼓架部、 木無 也 從追討其原 龜茲部、 從其語 ·性質不
- 淸 部 乃 皆在清樂範 西凉樂,多用管絃細 (三)表内以「胡樂部」統括鼓架部、 (二)上表之意義, 其實未亡, 樂 首在 於此乃得 而鼓架、龜茲二部之本質實相通, 其第 Źĵ, 鐵證 龜茲部、 1 **卓立「崇樂帝」**, 舉凡因此而生之一 胡部之三類, 並卓列清樂部之戲! 多用 切誤會,皆不攻自破矣。詳五章次節管樂 面 與· 鼓吹粗樂; 「清樂部」 據通典一 近人多誤 對· 立· 因胡部, 四六, 會 盛 唐 以 容 後
- 後 珉 始 亦引據段錄原文,而當時所見之本,則與今本 信此處 四 | 弄麥軍、弄婆羅門及凉州曲之屬||胡部,爲段錄今傳本內所 確 爲殷錄之異文。 今傳本段錄胡部條開始 不同。 陳氏 日 所引 段 錄 無 乃依據 不 止 一條, 陳書一 瀊 八 įįįį 後比 / **(.**\* 補· 勘 因 嫝 然

樂有琵琶、五絃、 筝 箜篌、 **觱**策、 笛 方響、 拍板。 合曲時, 亦學小鼓、鉞子; 合曲後, 立唱歌。 源府

所進,本在正宮調;大遍、小遍。……

涵 芬樓說郛本於「立唱歌, 涼府所進」, 作 「立唱梁州郷。 開元中, 西涼府所進」, 已較詳。 |陳 | | | |

之文日

唐胡部:樂有琵琶、五絃、箏、觱篥、笛、拍仮。 合諸樂, 擊小銅鈸子; 合曲後, 立唱概。 戲有參軍、婆羅門,

凉州曲。此曲本在正宫調,有大遍者。……

婆難門, Ħį 所謂五 較削則 為嚮所不知者,不啻有第二敦煌石室被發現也! 龜茲部內容凌雜, 又謂成斯年即天仙子,而前乃舜聖大樂,後乃豔情小曲,亦不相類,說詳敦煌曲初撰。 更詳。 及下章西涼佐各節。 所多「戲有參軍、婆羅門、凉州曲」十字, 一項而已, 多不可信, 由此推之一今日倘得見段錄之原書原文者, 此處卽顯有脫文。 **難** 発錯簡, 亦即難免脫簡。 雖鼓舞曲已多見於鼓架部內, 以龜茲樂之重用於當時,此部所屬戲劇, 計舉戲之類名二及戲名一。分群下文卷軍殿、 傳本調破庫樂曲亦屬此部, 可知書中脫誤處必甚多, 必可發現不少之戲名或戲 彼此樂類原無大別, 但初唐始製之破降樂乃法 飯待校訂 料 必不 類· 名· 而 止 弄

五)鼓架部因用大鼓 必設架,故名。 大鼓發音淵宏, 與唐時別用之舞鼓相異。 舞鼓輕 万, 譋

高擊失也。詳五章次的音樂。

第二章 辨體

乃敍伎也;又列「俳優」一條, 條,乃錄曲調也;而以論樂律之諸條殿焉。 大面、鉢頭等等以畢之也 非普通歌 復見「傀儡子」, 不見,特關佚耳。 言,當兼用清樂與胡樂。 六)段錄於開端 舞、無 從知其用樂如何。 似曲調名。此二伎按所用樂,究屬何部, 傀儡戲如下文所云,因其產生甚早, 列 諸部 惟弄假婦人卽後世之旦,乃脚色之別, 九條, 乃志人也; 段氏敍此,意在表彰有若干優人擅長其技, 實爲樂、舞、戲三者之綜合分類。 叉列 在俳優條內, 「琵琶」 在胡樂米大作時即已有之;合其前後經過以 等十四條, 復見「弄假婦人」, 料原書在諸部之分類內必已有之,今之 內容縱演社會故事居多, 乃述器也;又列安公子等十四 以下續列「歌」與 似戲類名;在曲 並未作爲戲 「舞工」二條 類, 伎藝則無 調末 覼 圊

此是否 **)** 藝某 周史日 l有源流: 上六點,知段錄原以樂類同時部勒諸伎,初不僅於戲劇一 面之異 同 從屬之關係 而已,不能代表其全部之異同。 ,當俟其他條件以決定,若同樂類之一層,則非其條 若因此部分之異同,便概括他 伎爲然。 至同樂類之諸 作せ。 部分都在内, 分類僅 示 表示 伎 彼·

代面、鉢頭、蘇中郎、 桺 類故事的表演。 這三種有故事情節的歌舞, 如爲戲劇的主要條件,則此類歌舞,自當爲其正宗。 旣和蕁植、 跳丸之類, 同屬鼓架部, 然則中國戲劇的 似為前代百 形成, 其爲發端 戲 中 某

於散樂的百戲無疑了。

中國 的戲劇,自始即混雜在散樂裏面。 到唐代,雖已形成另一 部門, 但仍未脱 難樂部。 俳優 項, 便

漢魏六朝遞傳下來的百載。

因歌 間, 演,舉 却 種點 明明 舞 要條件, 已生成以後, 早者,何嘗在百戲之後!吾人耳目所接者,向爲近代戲劇之情形,但見百戲爲戲劇服務,作舞臺上種 不 戲,發端於所謂百戲,而後始生成,則不可。 фĹ L戲同一 舞 級而 能减人。 發端於歌舞,歌 可能爲戲劇形成之實際發端,惟百戲不能, 肉 戲與百 /相聯; 遂並後世之戲劇,亦認爲發端於百戲, 樂類, 歌唱、 戲同 **麥雞在百戲中,** 從未因此便感覺戲劇產生於百戲。參看下文解釋压考所謂『純粹之戲劇』。 若樂於百戲,不過配音或助與,或集中觀衆之注意力而已, **豈亦皆百戲之某一種類乎?** 舞蹈、 舞却不在所謂百戲範圍內也。 樂類, 科白、 慾 派歌舞戲亦卽百戲之某一種類, 亦被目爲百戲之一, 表演, 均能 表情, 今又擴而充之"因古歌舞戲之演故 所謂「百戲」之含義, 則益過矣。 僅在形式上常與戲劇相 以足踏歌, 漢魏至隋唐一貫如此, 惟百戲非所以 後世戲劇確發端於歌舞戲, **或撒歌載舞**, 殊欠理由。 表情。 自來 故· 歌· 聯繫而已。 並無不可分割之關係在。 則可; 不如此 爲人類藝術行爲中之甚 果爾, 唱 百 事, 戲 普通歌 舞蹈、 慎 謂隋唐以後之歌 能熱 樂與歌 合乎 但 調歌 科: 舞亦 歌 戲劇之主 Ė. 舞 舞 戲又 每每 戲 旣 麦

第二帝 辨明

故 **閃知百戲雖與歌唱、舞蹈、戲劇,** 解,得如此結論,使是未曾收唐人著錄現狀之功,反受其綜合分類之累矣。 者,不妨於此細爲衡度,以明得失也 ( ) 反躍 而爲歌舞戲 甚至一 般戲劇---同受樂類之統屬, 之發端乎!對於殷氏之以樂類同時部勒諸伎,倘 其與樂之關係,實最淺薄!又何能因同樂類之 凡探討中國戲劇之真 如此 源 理

者,俳優畢竟與戲劇爲近, 次條仍從同樂部看兩伎,但改以俳優爲本位,遂謂唐俳優兼有百戲。 百戲,或謂劇人之中,有某某無擅百戲,則可; 上引周史兩條:前條以百戲爲本位,遂因同樂部之故,謂戲劇乃百戲之一,發端於百戲無疑; 即不慎又謂唐代戲劇內氣有百戲矣:前後殊欠一 謂伎藝之本質上,唐俳優或戲劇兼有百戲, 顧周氏立說乃因戲劇而 貫 謂戲劇中每 則未的。 每穿插 及 俳優

### 二、近人分類

之分類尙比較具體。 此以與次二種分類之性質較,乃其根本相異之處也。 與變化激烈之際。詳前章中、 上列段錄之分類, 兹詳錄其原文如次,棄供以後各節討論時之依據,以後乃不再複引 僅足代表晚唐情況, 晚店各節。料店人之於此事,祇有作現狀之著錄,不及爲理論上之安排 不知晚廚以前者又復如 近代除王考外,於唐劇無甚主張, 何 惟 晚唐 以 前, 故終以王考 ΪĔ 伎 垄 勃 用 興

至唐, 戲 ……惟樊喻排君難戲乃唐代所自製,且其布置甚簡, 而**歌**舞戲者始多概見。 ……一代面,……二撥頭,……三踏搖娘,……四參軍戲,……互樊噲排君難 而動作有節, **固與破凍樂、** 暖善樂諸舞, 相去不

願居代歌舞戲之發達,雖止於此,而滑稽戲則殊進步!此種戲劇, 優人恆隨時地而自由爲之。 雖不必有故

遠;

其所異者,在演故事

一事耳。

事,而恆託爲故事之形。惟不容合以歌舞,故與前者稍異耳。……

事, 處。 此種滑稽戲,始於開元,而盛於晚唐。 則諷時事;一爲應節之舞蹈, 此其相異者也。 一爲隨意之動作;一可永久演之, 以此與歌舞戲相比較, 則一以歌舞爲主, 一則除一時一地外, 以言語爲主; 不容施於他 則演故

而此二者之關紐,實在參軍一 戲。 參軍之戲, 本演石就或周延故事。 义雲溪友議, 謂周季南等弄陸多軍

歌聲徹雲,則似爲歌舞劇。

其綠衣秉簡者,謂之參軍樁是也。 然至唐中葉以後,所謂參軍者,不必演石就或周延,凡一切假官, 皆謂之參軍。 因話錄所謂女優弄假官戲,

由是參軍一色,遂爲脚色之主。 **共與之相對者,** 謂之蒼鹘 上所載滑稽劇中, 無在不可見此二色之對

要之:唐五代戲劇,或以歌舞爲主,而失其自由; 或演一事,而不能被以歌舞。 其視南宋金元之戲劇, 尙未

第二章 辨體

zζ

二〇四

可同日而語也。 (以上見原書育章。)

|宋人雜劇,面純以談諧爲主,與唐之滑稽劇無異。 但其中脚色較爲著明, 而布置亦稍複雜。 然不能被 以歌

**瘧,其去眞正戲劇尙遠。** (以上見原書次章。)

綜合王氏所言,不外兩層

甲)唐戲僅可分作歌舞戲與滑稽戲兩類。 參軍戲雖亦有似歌舞戲者,但因滑稽戲內,無在不

用參軍、蒼鵑二脚色對立,實與滑稽戲爲一事

(乙) 唐歌舞戲之得成爲一 性質上演時事,爲滑稽。 類者,在其伎藝上必以歌舞爲主。 前渚之反而條件, 乃不得自由表演; 唐滑稽戲之得成爲一 後渚之反面條件, 類者,在 乃不 得歌

舞 至宋猶然

分類 主觀上,已難免認定時劇必須特別幼稚,方合其書中所定全盤之層衣,於是在不知不覺問,乃曲 此 王考所據唐戲材料固較少,而考查實亦未周。 此安排耳。首章法敵謂之一斷代限體: 節結論, **,罅漏尙多,未足爲定。** 邀以金元戲劇造詣之特高爲指歸; 何況旣硏求 王氏造意之由, |唐劇 若材料稍稍擴充,考查稍稍嚴密以後, 誠然, 宜先正 究竟果如此否, 金元乃其書之所斷代,不得不爾,竊恐王 視其本身, 亦在檢討其分類 好事 **驱 奥後世作** 時,不可不察 即覺王氏 比 較。 今 또 氏在· 此項 爲 考 如

其不止 雜 則 模 兼 依・ 用 性質,則宜悉依 糊 劇」一名,見夢粱錄, 有精密之效。 伎 藝與性質之二重標準,其作用當然較遜,—— 作 切研究上之分類,倘標準統一,意義必較明晰,作用亦較大;倘標準分歧,勢必反之-「滑稽」, 用 有限。 如王考八, (性質) 皆指性質而言, 唐戲分類標準, 如稱 並非王氏所造。 於宋金戲劇之分類會日 ŢĘ. 雜劇 斯合耳。 若用伎藝, 與 王氏用以與滑稽戲並列, 「滑稽戲」 今王考於唐戲則不然: 則宜悉用伎藝,如稱 山坡 「有滑稽戲, 是。 如 此, 有正 縦部分名詞 「歌舞戲」 以 則「滑稽」 「歌舞」 雜劇」,..... 與 明其非「正」, 有 與「滑稽」對 生 「科白戲」 Qp 造之嫌, 證 **桑稱**, 也。 正 是;若 而 鲦 Ē 崩 是 琿

氏所謂「有參軍戲爲之關 雲,且已侵入歌劇範 亦有減歷史故事而不演時事者,如弄孔子是。 異"在與歌舞戲之分野對立上,矛盾立見! 及下章科白類諸劇所列之表。 王 考旣認唐代滑稽戲與參軍戲爲一事,自不妨將雙方資料, 国者。 紙· 除史推重汪考此節,以爲於滑稽戲及歌舞戲之大較, 僅如王氏 」者,徒然使歌舞與滑稽之原分類發生動 書中 崩 按此劇朱必滑稽,詳下章,王考則列在滑稽戲內。 自引 如歌舞戲亦有演時事而不演歷 述之資料,許多矛盾已確屬存在,實不容不顧。 合併考查。 分析最明;並謂:二者之關紐, 《搖而已, 史故 但一 事者,如合生。 參軍 土地。 經如 戲亦 此, **参看下文参軍戲** 有 則 實在發軍 歌 滑 悄 故· 王· 罄 稽 形 徹 頓 戲

唐

戲,尤爲確見! 蓋亦未深究故耳。

事實確 展, 達· 故事 勈 罩之,為強 肵 Ŀ 王氏之想像, 兀 謂以 作 有節 在,勢所必 應不至略而不提。 夫 到. 大面、 切存 無· 歌 \_, 固 從掩蓋,不能不提之程度, 調 舞爲主」者, 在·何· 與 後來金元戲劇之崛起 代爲安排者矣。詳下章該劇。 鉢頭、 【然;若所謂與破陣樂、慶善樂「相去不遠」之舞容究何自 (破)陣 ——三也 樂 踏謠娘之有歌 慶善樂諸 在各戲之表現上, 後此諸家, 舞相 與 舞, 但 獨 如踏謠娘等 知附從, 去 創留地步,或宜 故欲 굶 誠然皆確鑿有據;惟王氏指樊噲排君難戲 遠」數語, 程度深淺, 以同一「歌舞戲」 不求 所具 獨不 所 然; 纀 Ü, 洛 有不 是。 知 岩. 最 何 在唐戲方: 餇 同 爲 所依據, 類i, 不解。 113 ; 丽. 热 統屬此 歌· 淝 **遍檢載籍**, 類以 類: Щ, 無 而來,旣不能答,惟 此劇穿插項莊舞 膡 外之技 奈已有許多 四伎, 終 以 未見 歌 瘞. 已甚 「布置 也 使 舞 籠 勉 戲 叉· 劍, 罩, 有· 一甚簡, 強; 有 頮 果有 不住之 非. 委之為 勉 有 強 何 常: 歷 據 觤 發. 況 īſij 史

彪耳。 펡 何 滑 戲 稽之有 也 Ŧ. 氏 此戲不但不含諷刺, 所舉滑 圳 如 王氏 稽 戲 所 失寵,行者念經,狀 舉李 **按其内**定 ī] 及演三 所演 容, 亦 有並不滑 緻 非時事, 論 則 平常, 衡 稽 全在 亦 者· 何 語 正氏 兤 則 如宋璟 刺 沉 心友有? 痛 縏 則諷 滑 Ц 除 稽 時事 非 成 旱魃爲祟, 分亦 擴 大 (所謂) 極 原則之外、 淡。 諷刺 狀則 岩 謂 Π 之範 辞 下 滑 怖, 稽 - 章科白 圍 戲 語 É 則 鰶 意 疸 椞 別 (l) 陳 潘 有 譕

#### 劇,……四也。

「行曲」, 間之文康樂, 隨時 代專門歌舞劇或歌劇中之帶舞者亦多矣!其演故事、 仍可以有訴苦,有殿闢, 劇」必採用唐大曲之歌舞, 白。詳下章踏謠娘 而看,又何嘗不受雜劇四折 歌. 地 舞並不足以限制戲劇,使其失却自由。詳下文歌舞戲機。 而自由爲之」! 如路濕娘開場時之「徐步行歌」是, 實一歌 西涼伎用胡騰舞、獅子舞,但仍可以有悲歡離合之種種表演與致辭。詳下章西涼伎。 舞戲也, 故不得自由表演一層,並不足爲歌舞戲反面之條件, 有翻罪, 與南北 而抹殺其有說白, 而有「行曲」與「舞曲」之分。 曲套式之種種限制 種種表演; 有傳情,常非月詩"「情教細器傳。」有呼「阿叔子」, 其情形完全與近代之歌劇同。 歌雜曲, 1 見情 亦何嘗能如王氏述唐宋滑稽戲 所以爲眞正戲劇之事實耳。 節 如踏謠娘用地方樂曲, 也, 未入舞時所歌 初無失其 唱, 自由之憾。 ∫ Æ 王氏 與表演 也 蓋認為唐 具特殊舞麥, 更從金元 下節引 配合, 優 種 「歌舞 劇方 謂之 隋 種 人 恆 但 近 唐 說

舞 命酒」之情節,詳下章科白類蕭劇。 參軍戲在唐,可能亦系屬於胡樂部之下,已略見前節分類表內; 其有樂與歌, 除王氏已陳之陸參軍歌聲徹雲外, Ė 冱 Ą, 凬 爲表達感情之伎藝, 所穿插者旣 有樂歌, 爲適應實際需要, 如崔鉉之 即可以有 療炉」 舞。 戲 雖在不同性質之戲劇中, 其他之參軍戲, 旣由樂工編排導演, 亦大 上文第二條已略 致可推。 且有「 必然錯綜為 張樂

用,初未爲之嚴定規制,顯劃 詳下文參軍戲。 則亦毋庸依據少數資料之部分表現, 科白戲內,豈有不間用歌唱之理!當時之事實旣不必爾,吾人千載之下,以研求歷史之真象爲職 歌「山居耕田」云云;優施在夾谷之舞, 療好」爲科白類戲,但並不符參軍戲之條件,見下章十七節。 是上古之爲伎,歌舞說白,已經錯綜應用;唐代講唱或講昤之伎藝又異常發達,唐人於 鴻溝, 不容逾越也。 強爲規定如此。 旣足以 「**笑君** 春秋 故滑稽戲亦並非不容樂與歌舞,-時優孟爲楚莊王演孫叔敖, ۳, 可見亦非單純之舞, 或無有說白 乃話 劇耳, 表情 尙且 志

已,似 獨 無雜戲者,如此敍述,究覺源流未順也。 於唐代不談傀儡戲,而見之於宋雜戲中,回溯及唐;雖曰斷代之史, 宋元爲主,不得不爾, 無影響,茲酌舉一二以見例。 見於下一節中敍述爲便,不必悉見於此。 傀儡戲, 此外再就段錄分類一 戲劇而非真戲劇,唐代然, 「不很盛行, 表,以衡王考之分類,覺王氏置清樂部之弄買大獵兒於不顧,全無理由。復 徐史曰 尙宋全廢」, 米代亦然, 故馮沅君中國文學史簡編內,爲唐戲分類, 近人凡採用正考之分類者,亦多沿襲其訛, 非無因矣。 無從歧視。 至於王考之視傀儡戲, 關於王考分類之可讓者, 不過與戲劇 其他 推波助瀾, 步趨王考, 尚多, 相 但 近 唐非 以

滑稽戲與弄參單,同一以諧謔爲主,(原注:「惟滑稽戲偏重諷刺, 並具幽默之致, 是戲劇逐漸進步之微。」)

不

附

丽

ī

**取意本不基相遠**。 **韒滑稽戲由於弄參軍蛻化而生、固無不可。** 

戲節。 按弄參軍有不諧謔者,滑稽戲更多無諷刺者,均已略見上文。 亦可採用。戲中滑稽,來自普通俳優,其專甚早。 若弄參軍之名目, 故謂先有之滑稽戲,反出於後有之參軍戲,毋乃不可。 滑稽, 則晉以後始有,具詳下文變軍 僅一種形式而已, 雖歌 (舞戲內

點在判明「伶」與「優」之所業, 而異其名目者耳。其說曰: 近人蘇兆奎新戲考原, 分古劇爲「伶劇」與「優戲」二種, 以配合戲之兩類。 雖非專爲唐戲而發, 前者指歌舞戲, 亦在王考之後, 後者指俳優戲。 承其主張,

特

俳諧科譚之趣。 謂新劇是也。 至於曲本而已極!近世所行之伶劇,更何論矣!而優之爲言戲也,又特於伶之驟音曼舞之外,別具一種 事例至夥且晰。 自伶倫造十二律,世掌樂官,因號樂官曰「伶官」,曰「伶工」,曰「伶人」。時代隆汚,雅鄭邈嬗,其流 彼其依假故實,暴演情狀,諧談取歡,因事託諷,在昔嘗有裨於時政,今茲詎無助於國步! 雖伶與優之稱名,咨混已久,其實恰或有兼爲優,優之兼爲伶者或希也。考之史傳諮書, **隋唐以來,教坊所司,專以鄰臣列爲一餘,足爲的證。蓋隸之散樂雜劇一類,即今之所** 

按優與伶分業,徵之史傳,蘇氏從明晰一面看,固覺其明晰,但在事實上, 如蘇氏說,則五代史記之伶官傳所紀,果皆歌舞戲之事, 並無俳優在內歟?明明不然也。 仍有混同之一而存在。倘 惟 蘇氏 H

辫體

「伶或有兼爲優 之無爲伶者或希」, 分立「伶劇」與「優戲」二目,在意義上,於古劇研究, 戲外之歌舞。 話劇之證。 宴中,舞方半,工伎立止, 何據。宗教坊雖有「諢臣萬歲樂隊」,仍屬歌舞伎,特服裝諢裹而已。若唐敎坊,則並此未見。 故吾人正可從優與伶之不能截然劃分, 果爾,是其意識之中,又不免認俳優戲不能被以歌舞矣。 戲旣登場, رگر 19 謂 即謂俳優戲內亦兼 古歌 間以俳優, 彼戲外之 普通歌舞, 舞戲中每每有科白 蘇氏以爲是表演俳優 用 歌舞, 屯, 當然立止耳。至於謂隋唐教坊專立禪臣之隊, 而體會及歌舞戲與俳優戲亦不能截然劃分也。 特較希耳, 此層 並非無補。 頗足以糾 時, 亦足糾王 音樂歌曲均經 王考 若其書之下卷, 其實宋代有戲中之歌舞, 考硬性規定 「失其自由」之說。 停止, 「不能被以 引陳書, 足爲俳優 叉 述宋大 (日「優 歌 縣氏 卽 亦· 有· 未知

Т Н. 參軍戲爲關鈕之二點,竟不復審顧,益未合。 反 ! 步,依 ,堪云卓識· 齣 近人胡懷琛唐代文學五, (然動 蘇 且 日 過,而胡又不及,奈何! 搖 !此處又何以輕言「確認」,而其實則不啻「盲從」乎!近人對於唐戲之態度, 反覆如此,故終未能有所建樹,胡氏可爲明例。 確認如此。」 認大面、 既確認參軍戲 胡氏之說,分明就王考斷章取義。 鉢頭, 正考誠有誤人之處,然胡氏旣承認戲曲爲唐代文藝之 爲歌舞戲, 踏遙娘、 是優戲與伶劇, **参**軍戲及獎會排君難 所做者 於王考之曾另述滑稽戲, "彼唐戲或唐戲曲, 完全不分也 五項, 為唐歌 與蘇 因此之故 縱 能進 說 舞戲之 及 恰 取 Ū 相

將長期在被掩蔽與被歪曲中,迄無昌明之一日矣!

亦是分類範圍之事,其不正確,一望而知,詳下文參軍戲節。 種之外,「古代滑稽戲」仍然並存;承王考主張而異其名目者, 徐筱汀釋末與淨分唐代之「弄參軍」爲「弄假官戲」、 「弄陸參軍」及「參軍戲」三種; 尚有李嘯倉所創之「話白劇」一名,

言類型,則同爲歌舞戲之一 刖 不妥又顯然也。 類之統一標準,未知如何。 傀儡戲之表現,重在歌舞; 如參軍戲; 元君中國文學史稿曰:「隋唐戲劇……包含角穌戲、歌舞戲、傀儡戲與滑稽戲四種。」 日新創造,如樊噲排君難; 日外國戲改造,如合生。 馮氏此稿內,對於唐戲, 若言效用,則角觝百戲所以驚人, 型也。馮氏謂參軍載「以歌唱為主,不可解,詳下文參軍戲節 唐傀儡演郭郎, 大致採王考之說, **尤重滑稽**; 而參軍戲內之不滑稽 **分爲**「三個不同 非咸人者, 是僅爲三種不同之成因而已,若 根本非戲劇。 的類型」 者, 復無從安置:其 曰 若言伎藝, 前代戲改 此項分

# 嚴敦易元人雜劇選跋日

早在唐代, 配合了音樂的舞劇, 有了更詳盡一些的著錄。 我國的正式戲劇就可算已經產生了。 並是以宮庭演出爲主的。 我們可以知道:那時候歌劇已經形成,並部分地綜合了笑劇、舞劇, 至於在民間流行的情況, 從資料紀載上看來, 較多的是近於諷刺性的笑劇, 現在還不很明瞭。 到了宋代, 有了新的展 以 繑 及

開,用代言體的歌唱表達人物的情緒,加強了故事情節的結構性,都是很明顯的事實。.....

件。 或演故事者,不一而足,具群下章首節曲目表內。 歌,絕少作啞舞者。 **同**,上文已詳矣。 言、表演人物情緒之歌劇產生劃歸宋代,在辨體方面說,殊爲矛盾,在分類方面說, 嚴氏認唐代已產生正式戲劇,甚確。 唐戲內容,設若尙無代言, 「舞劇」 **若殿氏所指宮庭演出之大曲樂舞,如聖壽樂舞、霓裳羽衣舞等,** 辭, 倘謂唐代祇有舞劇,不能有歌劇, 在此尙難成立。 無 《表情》 至於「笑劇」之不能槪括唐代許多科白類劇, 但指充實此種正式戲劇之內容者,乃笑劇 如何能稱爲「正式戲劇」?唐代歌與舞,大都合一,有舞必 歌與舞旣相合,此種本事與故事之作用,一並 面對實際情况, 其中並無故事, 殊難解釋。 與舞 唐歌曲之有本事 劇 亦落於主觀。 與日 不够戲 却 「滑稽戲」 將 歌 劇條 貫徹 辭 盏 代

# 三、第三種分類

懷,便爲之鑿出前後階層,而不顧實情究竟如何也。 而力避主觀願望,曲意安排; 此 與第二種分類,同爲研究上之認識, 尤忌表面秩然有序,整齊可觀, 非若段錄之照事敍述。然務求與當時之實際儘量相符, 筆者之旨趣誠如此, 實則並無其事;亦不得因主客之見在 至下文之事實, 果能做到

1

爲分類對象之全部資料,究有若干。 果 全 之能於發見有種種殊者,又必因先有較寬之容量故。 否,仍有待於嚴嚴耳。 所以覺其分類有種種未合,主因正 面 ,均因傳本殘亂之故,無從求得。 惟「分類」云者,乃對資料而施。 緣所據資料太少。 有此爲據,庶可進而辨別其所以分類者之是非得失 王氏分類之全部對象, 段錄分類,照事敍述,其事之全部, **分類之異,** 茲旣另立第三種分類,要不能不先 不過歌舞戲五, 首基於所據資料質量之異。 與科白 戲 1-娳 総計· (所以 加 其· 能· 逃之 凡 質

分尙 1. 位 或「一齣」, 以 獻上之明確依據者, 曰 -九單位 įψ 事稱之。 著 唐變文內, 可因其所 錄. 唐代劇本與劇 《部·分」, 本害於|店戲資料,初步搜討, 二曰「待考部分」, 或「一折」。上引胡懷琛說, 故唐戲難以悉如後世之戲, 接 用 曲 觸 乃有原名、 榧 調 凡三十四單位:總七十三單位。 而名; 首, 種現象,推想其當時,或與戲劇,或與講唱,曾經發生關 今皆不傳。詳三章首節。 其不知曲調 或有曲句 乃有山名、 稱唐獻單位曰「齣」,終覺未合。 名 雖 或原爲科白 在體段上可以有適宜之單位名稱, 或有本事, 較圧考爲寬, 或有內容、 在現有資料中, |類戲 確知其爲一 三曰「推想部分」,則從唐 或有本事, 仍覺 者,惟. 寒儉。 在唐戲之綜計中, 有憑內容稱之; 僅極 戲, 已得理論上之依 大致處分爲三部 少數之戲有原名; 或確曾有 係者, 旦「一部」, 其不知 祇有軍 樂 次演 暫. 曲 據, 分 内 出 小列單位。 唐詩、 其他 惟 並非分類。 稱 蚁 容 者, 倘 口若干單 者,惟 有 未 凡三 唐 得 <u>...</u> 文 部 茲 傳 有

試作第三種分類,惟取著錄之全部,及待考之極小部爲例, 有如下表所見。 一二兩部分之內容,大

都詳見於三章劇錄;惟因敍述便利之故,有另見於一、二、六、七各章者,頗爲散漫。茲特綜合之,

列爲全目如下,以便稽考。

(甲)著錄部分三十九單位

踏謠娘 西涼伎

「早稅」 麥秀兩歧

義陽主 鳳歸雲

含利非

弄賈大獵兒

樊噲排君難

蘭陵王

蘇中鄉

蘇莫遮

神白馬

**葬孔子** 

瀬口 神隊

劉闢責買

以上均見三章各節。

「格獸復仇」每段數

弄老人傀儡战

「侯侍中來」雅觀

「祝千秋」鉢煎或

「假官之長 ||終單觀

弄卻翁伯傀儡數

浮郎 傀儡戲

## 以上均見本章各節。

「繋囚出魃」 「新指天子」 「讟朝政」

「侮李元諒」 「寮姫」

三教論衡

「徐楊合演」

「朱租非相」

「掠地皮」

以王衍爲戲

「病狀內黃」 「忤膩助」

「焦湖作郷」

「五縣天子」

上雲樂

(乙)待考部分三十四單位

以上均見三章第十七節。

「自家何用多拜」

「劉山人省女」

以上見首章第三節。

文康樂

以上見本章第四節。

「趙十」拍彈微

第二章 辨體

二五五

孟姜汝 以上見本章第九節。

五方師子

**益** 後

楊下採桑

大姊舞大姊合見。

以上均見三章末節。

**麻婆子** 六國朝

快活三郎

以上均傀儡戲,見本章第十一節。

「変龍太守」

「漆相公」

「宜卿」

羊頭渾脫 「張飛胡」

**唐四姐** 「阮郎」

急児記

穿心國入頂

四國朝

快活三娘

「六合舍人」

「郎巾黑」

「鄧艾吃」

九頭師子 濮陽女

呂太后

孫斌子教女兵

鳳阮嵇琴 喬三教

「高常侍」

## 以上均見六章次節。

## 魯三郎」

以上見七章次節。

此外在四章脚色癱大木大節引清異錄, 我死也」、「見屈原」及「最藥王菩薩」 四則, 見「假閻羅」,在編末附載優語中, 並有爲戲劇可能。「見屈原」另辭四章癡大木大節,「最樂王菩薩 有「冷熱相激」、 「阿與

另群五章說白節。

赱; 祇末 之調弄; 調弄五類。或借用後世名詞, 類,而猴戲原可併入科白類。 白,不及科,則顯然不健全。 改善之,完全以伎藝一端爲單純統一之標準,不雜其他,結果遂得全能、歌舞、 第三種分類,對唐人之分類,則大體遵守,對第二種近人之分類,則取其方法爲基礎,從而擴展 類 若歇舞與科白等, 「調弄」 稍稍有别; 已別爲間接之伎藝矣。 李嘯倉雖造「話白劇」一名,其生硬尤過於「科白類劇」, 甚至生造名詞,如「科白類」、「歐演類」是。但求切合事實, 因此類演出者不是演員, 設者撤開此種關 或不全爲演員, 係言, 其直接伎藝在工 則傀儡戲原可併入歌 義理得伸而已。 而含義因專言 歌演、 飾 對 科白、 物 類

此種分類,有二原則, 雖已表現於表內, 仍然有待說明。 曰:多相承, 少相·拒。 類與類間,

第二章 辨體

僅 戲不能自由表演」。 歌舞限 體, 料之說明,不得已而衡其性質,與晚唐五代之諷刺劇爲近,乃暫列科白類之末;一旦得其伎藝之詳, 否滑稽, 雖移升全能類,無不可也。 日之資料爲準,倘明日資料擴充, 者,仍可劃入歌演類。 有伎藝繁簡之分, 竟以歌舞演時事,而「以王衍爲戲」, 歌 尚不知。上項之規定即難以成立。 舞戲,亦不以科白限科白戲。 蓋古人事實上本不如此,何必代爲橫生變障!二曰:假定多,肯定少。 一切以今 彼此並無相拒性,不如王考曰「科白類諸戲不容有歌舞」, 類此機動情形,實迥異於動搖反發, 又如王考分類中,一若歌舞必演故事, 應隨時修訂, 科白類固不限於參軍戲,參軍 其他準此。 亦不得不謂爲以滑稽演故事,依汪氏說,假定如此,實際此數是 毋庸有硬性限制。 總之: 分類別體之各部門都 於分類工 滑稽必演時事者; 殊宋省合生一 例如「以王衍爲戲」, 作, 戲亦不限 亦並 於科白 無妨礙, 具有彈性, 或日 戲, 歌 故不必為諱 因缺乏資 如 舞 有 既不以 類 歌 誻 唱

| ,              | <del></del> -1 |                        | ——- <sub>1</sub> |
|----------------|----------------|------------------------|------------------|
| 類的             | 1000           | 类                      | 1                |
|                |                | 册                      | 2                |
| 一              | 路遙娘            | ・                      | ŧ.               |
| 時事             | 社會             | 事                      | 故                |
| 樂西             |                | 樂                      |                  |
| 西涼州 獅子         | 踏縮娘            | 歌                      | 暋                |
| 新胡子騰<br>舞舞     | 舞有姿。           | 舞蹈                     | 容                |
|                |                | 撃技                     |                  |
| -<br> -<br>  1 |                | 白對<br>一一<br><b>辭</b> 致 | 語                |
| 国上             | [一]之說明見三樂歌舞演自得 |                        | <del></del>      |
|                | 高端<br>頁。<br>   | <br> <br> <br>         | È                |

也。

第二帝 辨體

|           |           |        |                     |                  | 雞                 |                      |                  |          |                    |                    | 歌       |               |
|-----------|-----------|--------|---------------------|------------------|-------------------|----------------------|------------------|----------|--------------------|--------------------|---------|---------------|
| _         |           | 舞      | 1                   | <del></del><br>歌 | 般                 |                      | -                | 羅弄       |                    | <b>沐</b>           | 大       | 合             |
|           |           |        |                     |                  |                   |                      |                  | 門婆       | <u>}</u>           | 質<br><del></del> · | 面       | 生             |
| 益錢        | 九頭獅子      |        | 弄賈大獵兒               | 神白馬              | 蘇中郎               | 鳳嶺宝(*)               | 蘇莫遮              | 含利弗      | 祝干秋                | 格\%                | 蘭陵王     | 義陽主           |
|           | 1         |        | į                   | 社會               | 社會                | 社會                   | 外國               | 宗教       |                    | ·<br>外<br>國        | 歷史      | 時事            |
| 胡樂        | 胡樂        | 胡樂     | <b>海</b> 樂          | 胡樂               | !                 | 游                    | 胡樂               | 胡樂       |                    | 胡樂                 |         | 胡樂            |
|           | 1         | 煮羊頭    | 1                   | 神白馬              |                   | 風動型                  | 蘇莫遜              | 摩含 樓子    | <br>  <br> <br>    | 歌八盛                | 蘭陵王     | 義陽子           |
| <br>    ' | <br>l<br> |        | <br> <br> <br> <br> | i                | ~<br>容舞<br>作<br>醉 | 瓣                    | <br>             | ¦        | ا . <u></u><br>ا ا | ;<br>;             | · <br>  | <br>          |
|           |           | <br>   |                     |                  |                   |                      |                  |          |                    | - <u> </u>         |         | - <del></del> |
|           |           |        |                     |                  |                   | ·                    |                  | ¦        | <u> </u>           |                    | i       | _             |
| <br>      |           |        |                     | <b>_</b>         | <sub>-</sub>      |                      |                  |          | ;<br><b>i</b>      |                    | —— <br> |               |
| 展類百舞,入待考。 | 頗類百戲,入待考。 | 入待考部分。 |                     | •                | 以丑爲主角之壓剶          | 孟姜女劇同此一類。 有歌劇,作代言問答。 | 穿插潑水乞寒。故事以胡王爲中心, | 所知目連戲之最早 | 宫廷所演观壽之戲           |                    | 戴所具。    | 體始初唐, 戲出中唐。   |

二 元 九

|          |                |                                            | 科              |        | 類                |                | 演                | ·· •           |                 | 歌         | 類            |
|----------|----------------|--------------------------------------------|----------------|--------|------------------|----------------|------------------|----------------|-----------------|-----------|--------------|
| 軍        |                |                                            | 參              | 慶      | L i              | 寅 縣            | 般                | <u> </u>       | 拍彈              | 陸多軍       | <br>· 戲<br>: |
|          | 三教論衡           | 假官之長                                       |                | 漢口神隊   | - 参秀函歧           |                | <br><br><br><br> | 早 税            | 、<br>世<br>十<br> |           | 五方獅子         |
| 時事       | <br>- 時<br>- 事 | 時事                                         | <br>  時<br>  事 | 歴史     |                  | 歴史             | 歴史               | <br>  時<br>  事 | 社會              |           |              |
|          | <del></del>    |                                            |                | <br>   | <br>!            | ·              | <br> <br> <br>   |                |                 | 紅兼<br>管用  | <br>樂龜<br>茲  |
| J        | I              | :                                          |                |        | 麥秀兩歧             | 讚成功(?)         |                  | 一篇             | 十、突趙十、憶趙        | 歌聲徹雲      | 太下樂          |
|          | <br> <br>      |                                            |                | 1      |                  | <br> <br> <br> | <u> </u>         |                |                 | 或有舞。      | <br> <br>    |
| <u> </u> | <br>           |                                            | <br> i         |        | <del> </del><br> | i              | <br>             |                |                 |           |              |
|          |                | <u>.                                  </u> | <br> <br>      |        | <br>             |                |                  |                | <br>            |           |              |
|          | 至宋,變入歌劇        | 女優演多軍樁。                                    |                | _ 武打戲。 |                  | 一同此一類。         |                  | 展有關係。          | 入待考。            | 詳下文參軍戲一節。 | 頗類百戲,入待考。    |

Ħ 戱 未 戱 軍 非主 参 自家何用多拜 離朝政 療妒 掠地 忤龐勳 靳指天子 朱相非相 焦湖作雞 徐楊合演 劉山入省女 劉崩責買 **侮李元諒** 以王衍爲戲 皮 時事 時事 **時**事 時事 時事 時事 時事 宗教 社會 歷史 時事 Į 1 ł ١ 1 ļ ļ I 1 ł i l İ ł ١ ١ Ì İ Ì 1 Ì 小旦維陳。 老生、老旦、小生、 買」之訛。 軍中戲。 烈。 化裝作大面,諷刺強 全戲。 聯合非演員,以構成 內容不詳。 軍中優胡戲。 可能爲弄婆羅門。 諷刺強烈。 徐知訓楊隆演二人合

j

=

唐 戲 弄 上册

| 弄卻翁伯                                  | 老                | 導級<br>  「<br>  「<br>  「<br>  「<br>  「<br>  一<br>  一<br>  一<br>  一<br>  一 | 五照天子 - 時事                             |
|---------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ————————————————————————————————————— | 一<br>社<br>全<br>一 | ———<br>社<br>會                                                            | <br>時<br>事                            |
| ļ                                     | ļ                |                                                                          |                                       |
|                                       | ·                |                                                                          | _                                     |
| i                                     | !                |                                                                          |                                       |
|                                       |                  | ·                                                                        |                                       |
| <br>                                  | <u>.</u>         | <br>                                                                     |                                       |
| '                                     | -<br> <br>       |                                                                          | <br> <br> <br>                        |
| 战係傀儡 戲 好到                             |                  |                                                                          |                                       |
|                                       | 上。               |                                                                          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

惟「藏珠」究不知是何戲。 「躬爲假吏、木人及藏珠之戲」。假吏即假官戲,已敍入下文變運戲節;木人即傀儡戲, 僅於參軍戲內詳之。又如弄假婦人,在各類戲內多有之,且不分男女演員,男演員之戲班則更不免。 則亦可加入。 其於伎藝,雖成專長,於戲劇並非體類,故亦未列。 散樂條。北史九四百濟傳:"投遊、擇蕭、弄珠、揮槊,,稱名聯稱,皆遊戲耳。 唐戲之各體,凡所及知者,上表供已羅致。惟如孟姜女歌辭及須大學教男女辭,倘認爲亦戲辭, 如段錄於參軍戲有所謂「鹹淡」者,應係說白與表演上之一種對比,未必成為一體,故 既與「假吏」與「木人」並舉,應非百戲中之丸劍伎或弄枕珠,此名見唐食要三三 開天間之陸羽有陸文學自傳,稱其入伶黨後, 曾 而是優戲之一種。 唐牛崎靈怪錄述北周靜 無待言。

帝 設備 嗜酒 却說明椀珠伎或用俗言,或用經義,乃優人所爲之科白類戲,並非百戲。 人,夜間有人笑語河橋。 亦科白類戲歟? 時,皮袋精化爲優人數十,其首長名多受,曰:「曉弄梡珠,惟不愛俗言, ,留客必醉,僕來日未後,有事於<u>西海。」下文敍二人乃雷神,在</u>龍與寺前較技, 論劇場。 雖仍莫名其技之內容,若曰「异珠」則一,可參考。 枕、 「椀」未知孰 一曰:"明晨何以爲樂?」 訛 又太平廣記三九四徐智通條, 曰:「無如南海赤巖山弄珠耳。」 引集,異記 椀珠如此, 皆經義。」 答曰 略 已見本書第六章 故事雖 瘷· 珠· 謂 徐曾乃楚州 「赤巖主人 殆· 與之近, 為寓言,

|代||祇 如西流传。 往 原爲 句說明而已。 說 出 明其 往 於唐人或前人。(六)借曲名代戲名者,如義隱法 於訂 戲名者,如樊噲排召難、 不分,歌 表· 中體 事 立曲 而 四)以舞名代戲名者,如美頭運晚。 類名與戲名,絕不相混。 已者,如「斯指天子」、「侮字元諒」、「忤龐勵」等。 與演 故唐代所具之真正戲名,傳於今日者,難得幾條。 调名,成立舞名時,態度較爲認真; ,或舞 與演, 劉購貴買。 亦往往不分, =如上文法藏節所 曲名戲名一 (五)原作說明 當難望其 鳳編霊等。 若於維戲之名稱,尚在假借或寫意中, 致者,如路濕暖、 云: 唐人於百戲與戲劇 於體類名與戲名之間 此三種,乃本書所增加 語者,如舜凡子、 (七)擬戲名者,如「早稅」、「株相非相」等。(八) 表內「戲」之一欄,有八種情形:(一) **脚**換王等。 以王術為觀等。  $\widehat{\Xi}$ 往 完全有 往不分, 以樂名代戲名者, 歽 樂工 判 此 每. 别 五 舆 且唐 優 伶

及聲、容、語四欄,凡資料內已有據,或雖無具體表示,而信其必有者,著「―」。 欄及其以下各欄之內容, 凡有半憑想像, 聯繫如此, 仍有待於證實者, 注 7 ? ⊷°

藝,自由發展,共同演出一故事,實爲眞正戲劇也。 辨體之說,見於其書之首章者,已引如上文近人分類一節外,其第七章內,復提出「純粹演故事劇」 此徹底詳明。 何謂全能類?曰:指唐戲之不僅以歌舞爲主,而兼由音樂、 以上說明分類之要點及表例,以下詮釋表內前四類 近世之觀察唐戲者,以王考爲歸,而王考對唐戲之疏略,上文已屢及之。 唐代究竟有此類戲否? 全能、歌舞、歌演、科白--歌·唱· 舞蹈、 在研究上關係較大, 表· 演、 除王氏分類 說白玉種伎· 應於

與「真正戲劇」二說,應補列

始得 事,開優戲之創例。唐五代承之,仍以歌舞合演故事,其失在不自由;雖另行 就上文所引,與此處所引,綜合以觀,可得王氏之全部概念曰:我國戲劇,至北齊方以歌舞合演故 被以歌舞 演故事之創例果開於北齊否,亦不在所謂真正之戲劇果始於南宋金元否,更不在唐五代三百餘年間 彌補,而我國始有真正之戲劇。 唐代僅有歌舞劇及滑稽劇。至宋金二代,而始有純粹演故事之劇。故雖謂真正之戲劇,起於宋代,無不可也。 故三百餘年間,顯然停滯於此兩大缺陷之中,並無進步。 王氏之意如此。 茲所欲徹底辨明者, **歪南宋金** 並不在 元之戲劇, 一種滑 所謂 稽戲, 此等缺 以 歌 叉不能 舞

存在 抑 全能類之戲劇,去上二種戲劇,其間究竟尙有若于距離 超前 ,則上文所謂兩大缺陷者,尙存在否?(二)何謂純粹演故事之戲劇?(三)何謂眞正 產生與南宋金元同等之戲劇否,而另在下列四問題:(一)事實上設果有此種全能類之唐戲 戲劇?(四

將 信也。 逃者。 被令人觀會, 以外,倘略有說白與表演存在, 詩之述西涼伎演出情形,均昭昭在人耳目,並非生僻。 王氏於此,均未曾加以考慮, 主觀上,專爲貶抑唐戲而設之四字空文而已, 於我國近代戲劇中, 發,當然無從徹底瞭解。 所謂「爲主」者,過分擴大, 推定其比重大小,更進而由崔記白詩之所已述者, **王氏認唐代歌舞戲「以歌舞爲主,** 問題並不在此, 王氏設曾經過如此研討,科其於「失其自由」一語, 巳詳上文去藏爺。 庶可生效。 始終不廢歌舞, 而在所謂 至於滑稽戲之並非不容歌舞,問題比較簡單, 致所謂「失其自由」之斷語,並無明確之事實爲依據。 **卽當由此進而依據|崔記白詩等,** 因歌舞本身,並不足以束縛劇情之前進或深入, 上文已略言之。 「爲主」者之程度如何耳。 甚至不斷借重歌 而失其自由」一語,實宜待唐戲之真情實況更多了解以後再 斯爲憾事! 舞, 以稍稍推想其他諸劇同樣所有、而尚未經 必不輕發矣。唐劇情形, 夫旣曰「以歌舞爲主」**,** 而從來不聞有「失其自由」之說, 今催記之述踏謠娘演出情形, 先明確肯定其「有無」之問題, 上表內所見之事實, 因未經當時人之記述, 似已承認其歌 轉於想像之中, 僅成王氏在 已足解 白居易 更可以 觀 再· 舞 敎

答, 無 俟 辨 析 故敢 H 倘確· 有此全能類之唐戲存在者, 正氏所指唐五代戲有 | 兩種缺 头 陷, 便 淚. 事.

極 遂進。 方足 蹈· 則 文· 嫌· 迥 若西涼伎內 袑 展 猶 可 純 混 設 文, 因而 荍 劢 IJ. 配以 舜蹈太象徵化,甚至近於競技、遊戲,則不然。 矣 王 释」? 在 U 氏 拊 「自由」之要求下, 常有歌. 傷 然必其按與戲者,與所託之劇情無直接關! 表 稱冤訴苦, 所謂純粹演故事之戲劇者,指無競技、遊戲,甚至無舞蹈夾雜其中之戲劇也。 詳見次章各節。 倘配 唐戲 演,必配以舞 所 褶純 人與獅之舞蹈, ·合適當, 舞 t-| 1 頠 粹。 更屬族 **蘇夷遮帶潑** 乃適應劇情寫實之需要, 西涼伎原編者電賴胡騰舞,掌握母衆興趣,幾乎有喧賓奪事之勢。改編以後,捕舞份量已減 躓, 不然, 其致效則 嫌舞蹈 理 二者俱 削 乃所以先發歡娛, 水遊 事 岩正由劇情 ・ 太規律化, 足以輔助 戲 Œ 故適當之歌 皆「純粹」之所在, ፓኃ 與胡 山 砂 砂 歌 有礙故事演進, 爲不可少, 唱, 生 反跌後來之悲苦, 王之表演 因舞緣獸 係, 舞絕非競技或遊戲比, 宣達情緒。參看五章騙歌、 圍繞主題, 完全別一 二者皆求必有損於其 (共同 與一 發, 般之由穿插 誠然; 但在「純粹」之要求下, 發 單位, 無歌 揮主 相輔 踏謠娘內之 而後可 蕸 爲用, 自外生成, 乞寒, 王氏 īlij 舞等節。 以無舞;歌旣不能廢, 不· 可· 來, 「療妒」 戲之 踏 純 淵 办· 割· 表 演· Ŋij 粹山 綴 用以 汽純 此旨甚切,原 艇 者; 爲用之歌 猧. 之 之說, 「謠」,乃 散. 释。 2字插: 張 艍 文· 何· 文,舞 棒程度 樂 若·謂· 傷· 本 舞 歪 命

不應 何歟 復有所謂「純粹演故事之戲劇」耶?|王氏雖欲以此獨為宋念兩朝張目,事實上固不可能也 排 戲劇發達,雖至於今日, 拒 及此。 今乃曰 「唐代僅有歌舞劇及滑稽劇, 歌固不廢, 舞亦隨存,無論金元, 至宋金二代,而始有純粹演故事之劇」, 更何從発! **豈除純粹之話劇** 則又

劇之構成條件,論者每倚作尺度,以衡古今伎藝。 然倘於古今伎藝之真象未明,則所持尺度雖精,依 之辭」等,非代言而何?今日雖不得見其原辭如何,若此類紀載,旣出諸唐代專書, 言以 則又不妨爲一 然難云奏效。 舞。見原書第二章末,上文已引。 艙大曲會曰:「現存大曲皆爲敍事體,而非代言體。 矣,鳳歸雲歌辭之爲代言, 亦同爲第一等客觀資料 曲文中之代言, 後, 王氏 始斷其 所謂「與正之戲劇」者,有二義:一指於科白中敍事,而曲文全爲代言; 見原書第八章。在第四章 凡戲中之說白,並爲廣義的代言也, 部分敍事,不必盡限爲代言。 在 事自元劇始。 古劇 九合理想, 也, Ŧ, 後一義甚淺,上文已略辨正,茲不複。 詎可置之不 誠頗難見, 鲜灰草劇錄。 此種客觀態度, 即有故事,要亦為歌舞戲之一種, 顧歟!吾人今日又得目覩敦煌曲辭中之詠故事、 始如此主張耳。 又有唐詩中演故事爲代言之種種情形可以聯繫矣,問數之歌 王氏特因說白中之代言,無論古今劇, 極爲可貴「但如崔記之逃踏遙娘日 不僅曲文內始可有代言;而曲文內於必 正氏必從元劇劇本之曲文中, 未足以當數曲之名也。<sub>.</sub> 一 專就前一義言:前 「乃自歌爲怨害 則在文獻之中, 均不難見, 義誠已掌握戲 指滑稽戲能 目觀不少 作代言者 要 時, itti 化 歌

唐

不缺乏。 知者。 辭 與靈 故唐戲之產生科白,與其曲文之產生代言,所需要之客觀條件,實早已具備, 講吟之伎藝,或該諧說話等伎藝,發達程度之高 無 應壅而生,乃必然之結果,無足爲奇。 非廣 科 活 白 作聲詩體。 僅· 義的 , 對 故如踏謠娘之作細語傳情,並自歌爲怨苦之辭,義陽主之旣工「名情」,又擅「巧語」等,俱已 微諸 於此事· 種情形, 代言, 宋章次節論唐傳奇內並見歌辭之代言, 戱 籍, 亦為一 故 已足促進同時存在之戲劇, 到某種程度時, 殊覺不讓後人。 重要之關鍵,詳見五 後世所有, 必然又刺激歌辭,使亦爲代言。 且對唱。 章說白節, ,發展面積之廣,都不亞於金元南宋以後, 使亦具有科白而有餘。戲中旣有說白,而說白 除影戲不見唐說外, 乃覺 此事 上文去藏(十二)亦曾略 殊未必始於元 唐 衆藝之源 人智慧用於伎藝者之廣泛 劇 若其主觀 耳。 論 至 無不 唐戲 蓋 能力, 備 唐 乃人 人 中 於 究 於 唐代。 則· 亦· 7叉無 肵 講 易 唱 有

指此所載 此三人 百餘年中,對於此等紀錄工作機稱好事者,今雖僅知有陸羽、儘令欽、殷安節三人, 此等科白與代言,更無理由限制其僅有於踏謠娘、義陽主等數劇而已,其他 者尚且不肯虛 以限唐戲,結果所被限者,並非 而此三人之著述,已佚者不論,今所得見者, 心接受, 客觀批評, 反而 唐戲, 任情抹 反為吾人自身之耳目 殺 仍復斷 熟視無覩、 簡殘編 ·心鰋耳。 遑 Πű 論其 Ē, 彵 並非其原貌。 彼明 戲內,同 故從所謂全能 明見 實際當 於崔 樣 吾人設若· 能 膊 何止 類之 排

作何狀, Á, 本質上, 唐 竟推斷北雜劇「不曾成爲代言體的搬演,與乎插入散文或日語的對白」,毋乃蹈空。 沅 以後之戲劇所不及,尙屬遺憾, 戲以衡,當不能必其即 放非正 但對唐宋劇之員象,並未掌握,尺度雖精, 更未就宋北雜劇之本身情況深入研討,連然便立此說,終頗不根耳。 劇 彼此固已同樣具備矣。 鄭振舞插圖本中國文學史第四十六章, 與宋金元時代之戲,作同樣形式, 至於唐劇所充沛之「無限 特爲另 而對象不實, 雖專言朱劇, 問題, 結果依然落空。 非此所應詳耳。近人知從圧考持員正戲劇等二尺度, 未言唐劇,但其心目中,乃唐更不如宋· 殿真實」, 或同樣制度,但若真正戲劇之條件, 如鄭麗中國近代戲曲史, 因决北雜劇本子旣未目觀, 與「直接反抗」 智謂唐宋歌舞劇無代言說 等精 又未理清唐五代劇究 因得見南戲之傳 神, 轉爲金 以衡唐 本 在

之發達,必然與戲劇結合,而普遍繁衍。 必轉入全能一類。歌舞類之戲,應爲唐戲之本位,份量應最多。 歸入此類之戲,其眞象均尚未曾徹底瞭解;一旦有新資料發現,證明原估計之成分不確者, 有待於認真探討耳。 主,却係事實。 者 鸠 其 (次論歌 既因歌 舞類。 舞失其自由,王氏乃認爲非純粹演故事之戲。 即在現有資料之下,亦覺其科白之成分少,而歌舞之成分多,次於全能類, 在唐戲分類上,此類實佔重要地位,正压考之所謂「以歌舞爲主, 餘見下節歌舞戲之總說 情今所得知之體制與戲目,爲數旣少,內容又略而不詳, 失其自由,雖屬主觀看法, 原因乃唐代音樂特別 發 而失其 達 也 若以 歌 其· 然現 歌 自 戲。 舞 舞

所

隨

妪

爲

因此牽動罪參軍之一體,悉改列於全能。 然有暫設此類,以容納之之必要。陸為軍鳴鼓而歌,疑亦合舞。 近科白戲,而 正戲劇之可能性亦較大也。 重要性。 切表演皆在內。故技擊、武打亦與焉, 想像其注重表演, 王考「純粹」之說, 之生且戲亦爲「角觚餘風」者不同 在千餘年前之唐戲內,已早奠基礎耳。 來角觝之遺,雖衍變至近代之京戲、地方戲內, 歌 演. 岩用王考之主張衡之: 明言有歌者。 類之成 實足以貶損其戲劇性; 而應入於此類, 立, 面由 旣不見云舞,自不能強派其有舞;旣明言有歌, 大概故事情節,凡較一般情況爲繁複者,料其必非舞蹈 B 於戲有: 詳下文**參軍戲**節論歌唱伎藝。 既然無舞, 如樊噲排君難是。 接近歌舞戲, 如灌口神隊是。 多看五章表演節, 此 常不失所謂「自由」,又不失所謂「純粹」*,* 類歌演戲內之有技擊武打, 尚設爲專科, 而但見云歌, 又此類之所謂「演」**,** 此專指嚴內武打為角觝之遗, 此類與後世之戲劇體制實較接近,故亦有其 此層倘確,便是全能類。 前一類之歌舞戲內,每每穿插百戲, 多方表現, 不見云舞者, 惟宜就各殿情形分別論列。 時 須包含凡舞蹈以外之一 亦不能抹殺其 亦猶是也。 難 與王考盧論指演「遼東 廢。 一面叉由 所能宣 特今人未省其 甚且 此當為漢 於戲 達, 有歌 其爲其 有接 .诚 妖婦 卽 不必 如 以 Π

字, 較能掌握意義, 曰 「科白 類, 「科白」 恰如其份; 辭, 又與「歌舞」 雖然晚 Щ, 「歌演」等, 不如 「滑稽 在伎藝之同一 或 「諷刺」 等, 標準下, 典雅 不脱不粘, 而習見, 但 故取 此

常情形,則不但無歌舞,且不合樂。 或滑稽,或否;或諷刺,或否;或僅以參軍、蒼鶻二色對立,或另有增益;必要時 态 軍 軍戲爲之限, 滑稽戲時,一 此名之超脱 戲」、 逃歌舞戲者述之曰:「以科白爲主, 4 實上 「非参軍 此 而允治數! 再強調參軍戲,揣其意, **類戲中** 將滑稽、諷刺、參軍,三者結合爲一。 戲 與 既有不滑稽、不諷刺者在, 此上之三類,總在歌劇範圍內,而此類則屬話劇範圍, 「未詳」 三項, 不但以滑稽與諷刺二事限 有此種種,乃所謂「自由」也。 可知。 ИП 使 用 科白類在伎藝上,顯然與歌舞類對立。 自 圧考之名用滑稽,義指諷刺, 由。」 顧科白戲亦復不受此項羈勸! 蓋或演故事, 科白 餘詳下文學軍戲 戲, 如,以王舒爲戲」。  $\Pi$ 絘 清清楚楚。汪考於 在體 虚订插: 已每每落 觀 裁方面 Ē 節 或淘 時 歌· 今可仿 表 舞 分列 空, 更以宏 王氏 事· ; 君· 何 經. 如

新資料、 綜·合, 長,是其異也。 h 臆太過,或多為用岸, 類之對立爲骨幹也。惟第二法認兩類各佔一 總之,分類之事頗不易易;尤其如唐戲之材料貧乏者,每每面目 則 各 主 發現新 在第三法中,每類各專兩學, 戲目,在四類聯鎖之局勢中, 形成歌演。歌剧歌舞, 作硬性規定。 二、三兩 潋凰科白。 應仍可以位置之, 共·擅· 種分類法, 远· 藝· 方,截然相拒,第三法則認兩類溝通 如此正 兩類大綜合, 變分明, 在本質上, 無須有變動 進退靈活, 彼此 模糊, 則以四藝形成 依 也, 然相 而内容無考, 類能 惟上表 近, 包 全能· 躯。 聯繫, 皆以 雞 無心安排 他 要不 歌 兩· 類· 根承相・ 舞與 Ħ 雖有 Ħ. 逞 次· 科

蒸 上册

腦耳 而形式已嫌過於齊整; 按諸實際, 是否果能符合, 則有待下章詳錄諸戲以後, 驗其結果, 方可爲

關於歌舞戲方面,尚有許多要義,不便分見於各體, 唱系統之所當辨者;參軍、猴戲二體,是表演系統之所當辨者。 分類既畢,庶可開始辨體。 按上表::合生、 大面、 因冠以「歌舞戲總」| 節。 鉢頭、 弄婆羅門、 職珠情形不明,待考。 拍彈、 同樣, 傀儡 陸參軍歸參軍戲 關於科白 戲六體, 是歌·

概念。 捐 許多要義,則悉見於寥軍戲 不少乎? 戲 一下章 未達眞正 出焉。」其說雖受王考影響, 此 所錄 近人賀昌奉王國維與中國戲曲文學週報五卷。 曰 不難辨也。 四 「歌舞戲」, 《諸劇》 戲劇之程度,不過於普通歌 歌舞戲總 所考諮劇曲, 徐筱 乃謂眞正 汀釋末與淨曰:「唐朝的戲劇, 一節中,不復有「科白戲總」之述。 但压考之誤, 一戲·劇· 乃至前章敍初唐以下各期歌舞戲情形, 舞中, 而以歌舞爲其主要伎藝者。 尚不至此。汪考曰:「至唐, 託為故事而已。 文曾曰: 除去古代的滑稽戲仍然存在以外, 「至唐代, 特於本節開端, 非岩压考所意識之「歌 而所謂歐舞戲者始多概見。」 唐代歌舞戲果絕少乎? 歌舞戲便絕 首先揭櫫, 少了, 熇 舞 全是由 看 勈 一戲之 以清 戲, 本節 滑

弄麥軍戲發展出來的支派。」若根本不知唐代有歌舞戲者,較之王質諸君,意識偏向尤爲極端!

此 則基 本問題所在,並先提及。

之 -· 我國 質兼至,變化尤多,價值不在科白戲之下。 今日如將唐歌舞戲之源流表裏,檢討明白, 與歌舞二類,合生等六體,以及下章所舉踏謠娘等九劇,巫山女等七十五調名,乃至歌舞戲範圍以內 誤解,(六)與宋歌舞戲之比較。 諸義有時錯綜互見,並未完全分述。 (一)漢晉之遠源,(二)唐人之設說,(三)辨明歌舞始見戲劇, 之要領,已思過牛矣。反之:近人於唐戲之誤解, 其他種種資料,作一總說,故曰「歌舞戲總」。 頂 「歌舞戲之出生、成長,應較早於科白戲。 如上所言, 又結合前代之遺規,與外邦之新制,唐歌舞戲遂盛行朝野,佔唐戲兩大壁壘之一。 因唐代音樂有特殊發展,歌舞乃隨之而發展;發展每託於新體, 至唐,歌舞戲實已成熟,已具備真正戲劇之條件;且形 亦即從誤解歌舞戲起。 (四)辨明角觝始見戲劇, 此節作用, 此節所言, 首先乃表現於戲劇 正爲本章所舉全能 約有六方面: 於全部唐戲 (五)近人之 論歷 史,

|唐歌 舞戲之近源在南北朝,已略如上文溯源 節所云;至於遠源,漢曆已有足述。 茲先就 與唐

有直接關係者言之。隋唐音樂太曰:

禮畢者,本出自醫太尉胰亮家。 亮卒,其伎追思亮, 因假爲其面, 執翳以舞, 象其容。取其謚以號之,

第二二章 辨禮的

之爲文康樂。 鈴樂、雜、腰鼓等七種。 每奏九部樂終, 三懸爲一部,工二十二人 則陳之, 故以「禮學」爲名。 其行曲有單交路, 舞曲有散花, 樂器有

通典 之意矣。曰「其伎追思」,應爲女伎;曰「假爲其面」,乃逾面化裝, 大宴羣臣,看演 融,不始於唐。 作 傀 後人爲其象, 試 |宗 外,然後盡情耽玩。 |文康之所表演者,當時已認為揉雜狎褻,雖登大雅之堂,但又好之不能捨,遂於名稱| 通歌舞而已, 儡 [看北齊顏之推家訓解释俗稱傀儡子爲「郭禿」 曰:「當是前代人有姓鄭而病禿者, 態,嵌人自欺 **時命削去之**, 臌 四六月 若問文康樂內如何象庾亮, 明矣! 呼爲郭禿,猶文康象庾亮耳。」後人曾將郭禿之外表、性格及故事,全部戲劇化,以 此 合生戲,其淺穢、淫溺、蝶婢、尤甚文脹,則君臣已處之泰然, ŔŰ 而已。 其後遂亡」。 説,不 章敍 封建統治者是時已開始在殿庭上公開欣賞戲劇, 口「禮畢」者, 初唐高宗欲於宣政殿觀散樂,因袁利貞之諫, 宋書樂志·「末世之伎,設禮外之觀。」「禮畢」者,正「禮外之觀」也,足見此等意 但晉隋爲然, 此伎雖曰 澗 唐初於十部樂或九部樂奏畢後, 當答曰:即猶傀儡戲之象郭禿也。其亦爲戲劇化,不僅於昔 九部樂雖 「樂」、 爲 日 俗樂, 舞」, **猶是實嘉燕享所用**, 而按其實際, 非戴面具; **尙勉強罷**之; 仍作文康樂。 惟尚不習慣,此乃其 乃歌舞戲。 不復有若太宗 **厳史三、認為戴面具**, 不失為冠冕堂皇: 至中宗 上別之於禮 何以 新書二一謂「太 滑稽戲 知之? 廚 於關議 泵 種 同 不安 樂以 州 H 怩 若 人 故

者平! 若仍認爲不過普通歌舞而已,則對於上文所舉諸端,將何以爲解?故文康樂之爲歌舞戲, Œ 無問題,然而自臂至唐,固皆稱之曰「樂」曰「舞」,而從不曰「戲」也。 是初期表现,但不能限其流之表現仍然如此。夫隋之於晉已不能強同,何況唐之於晉, **晉隋之間,此伎必已有顯著差別,分明源則簡單,而流已較爲複雜。 其源之有情節,演故** 曲」,謂表演時所歌之曲,在舞曲以外。廣記踏謠媒條曰:「徐步入場行歌、」隋書文內有「本出」二字, Æ 一視聽 **刻越石妓女於劉死後歸桓溫,清然而泣。** 謂溯隋代禮畢或文康樂之本源乃如此,非謂至隋代以後,其實際表現仍然如此, 誤。詳五章論化裝。 料初唐所演,必益猱雞狎褻,終至非「聖君賢主」如太宗者所能容忍,毅然命削去之,無非爲端 恨短;零甚似,恨雌。』」劉妓體物如此精闢,知庾妓所以像庾容者,亦必深刻盡致。晉數之精, 蕭薙殿庭而已。 買會之謀亦復如此, 曰「象其容」,謂演其音容笑貌,生活習慣,必有簡單情節;於此可參考情襲整義子語林 群七章論女優。 無怪武平一教中宗曰:「若聽政之暇, 溫問其故,答曰"官家甚似劉司空……眼甚似,恨小" 面甚似,恨薄;戆甚似, 此伎自晉以後, 旣必有 一再之演進, 苟玩耳目, 自當奏之後庭可也。」 这宗 吾人今日在研 戚有如此者。 而毫無增節 乃流之又流 事, 討中, 理論上已 應注 縦 日 恨赤; 然倘 行行 也

颼 殊無可考。 文康樂即令在沿隋入唐之階段,已是一種歌舞戲,何至於晉之初創, 曰:西漢已早有女伎之歌舞戲, 晉之有戲,又何足異! 王考於張衡西京賦所見女媧長歌, 亦已爲戲歟? 王考曾謂腎時優

洪厓 之喪以求酒肉、「歌舞俳優、連笑伎戲」。 鐭, 戲。詳下文。 像 引 **屢述漢歌舞戲,** 通典之說,唐代有「俳優歌舞 鏥 ģŗ 指揮,東海黃公關白虎, 繡被堂,金玉珍瑋,婦女優倡,鐘鼓管絃,流漫不禁,而天下愈竭。」又不顧西漢相寬鹽鐵 西京雜記之曰「戲象」也 却不顧 `如崇禮三七謂民家有客,尙備「倡優奇變之樂」, 劉 向 脱苑 反 難口[且 質 雜奏」也; "詳五章首節。 篇 引墨子對禽滑釐說:「紂為鹿臺 敷衍故事」, 叉謂民間有「胡妲」、戲姐 所謂「胡妲」,卽後世且色之始也; 均戲劇 也,何角觝之有!漢書張禹傳 但始終日爲百戲範圍內之角觝而已, 類線」。 而況縣官! 糟丘,酒池肉 所謂「歌舞俳優」, 群四章次節。 散不足二 林,宮牆 굸 九謂習俗因 文畫 所 不以 謂 便是下: 淪 戲娼 雕 18 内 歌 琢 舞 文 λ E 刻 舞

禹性智知音聲, 人相對作優,管絃鏗鏘,極樂!昏夜乃罷 内奢淫。 身居大第, 後堂理絲竹管絃"…… 置 酒設樂, 與弟子相娛。 ……入後掌飲食,

嫋

乃西漢 存 人,已各自成專業,當不至仍混充樂工。 至捨其作優之本業,而改作樂,乃曰「優 便不同。 在之問題,顯屬訛 歌 調婦 舞戲 實例之 人與賓主相 文所致。 ----0 「對歟? 此文據太平御覽五六九所引; 原文此節, 蘇兆奎新劇考原對伶之爲樂工,優之爲演員,分別尤嚴, 抑婦人互相 人管絃鏗鏘j乎? 自以御覽所據之本爲可信。 對 ? 相 對 攵 優以調戲為主,其兼爲樂者,乃上古情形。 何 坊 爲歟? 本多作「婦人 優 4 乙 更當研 相 己詳上交近人分類節之末。 與 對 「樂人」 間 僾 人管絃 婦人相對 畢 霓 至漢, 鏗 有 鏅 莂, 作優 倡與優 凡此 意 何

**俳諧諷** 朋 此 宋人致語中,勾女子隊後, 使弟子輩極樂者,爲角觝歟?則婦女於後堂角力,殊屬少見,不類也。 皆不類,然則非歌舞戲而何? 人,或鬭雞走狗馬,弋獵情戲。」何謂「情戲」? 南陽出土之漢畫像磚中,見有歌舞戲表演嫦娥奔月者, 乃史記大宛傳, 明日 (刺歟? 「作優」, 則婦女俳諧, 文顯注語,群下文。則主文明謂「相對作優」, 不曰「作舞」「作伎」, 便勾雜劇, 尤屬少見, 再放女弟子隊。 樂龍「獨雜子女」,已種類生且之爲歌舞戲,詳四章脚是。 更不類也。 不能擅改其意也。 又稱雜劇曰|倡俳調笑」, 向無解說, 至唐,女伎雕稱俳優, 近人阿英中國古代的民間舞蹈載之 疑亦不外扮演男女相悅故事之戲也。 亦不類也。 似異於唐, 角觝、 其實仍多為歌舞戲, 爲如後來變軍、 俟考。 角技、 為兩兩相當, 漢書食貨志: 爲對舞而已歟? 俳 諧、 群七章四 蒼鶻之相對作 以角技藝歟? 劉 「世家子弟富 舞,.....旣 節論女優 剘 河 主文

南陽畫像中, JE. 左三人,中爲老者;左侏儒打扮,同以急遽舞步右行,舞姿亦各異。 向左行。 月右一長袖舞女、頭高冠、腰緊長綢、正俯舞、 最突出的 「故事舞」,是「舜月舞」。中有一皓月;月左一鹿, 當是嫦娥。 其右吳剛, 膝地坐, 撒射姿, 頭向 右, 拉弓似欲射月。 月前 羊,

五三年1

文藝報九期、

足證上文之所以窺測漢書、鹽鐵論等意旨者,並不虛誕。 爲角觝百戲,孰爲普通歌舞,完全剔除以後,剩餘爲演故事之歌舞戲者,質量如何, 宜就今日所得見之全部漢畫,詳 當不難立致。 爲剖析: 孰 總

唐

通 東海黃公等, 之一漢晉間之運用 人三界現象,只界日月為主,月內外有蠑、鳥等物: 歌· 舞 而已,尚何陌 安知其不亦演故 歌 生之感,遲疑不決 舞, 既已超出普通歌舞之程限, 事,有情 歟· 節 ? 月外有一美女既足而坐,應為嫦娥之另一表態,殊怕所 漢晉旣已如此,吾人於唐代之普遍有歌 一九七二年, 長沙馬王堆出土西漢軟侯妻嘉,其棺外 而入於化裝作優之一步, 則女媧、 N 舞戲,其伎不止普 非 衣 彩 洪厓、嫦娥 筆畫出丟、地

遠甚,果進於王考歟? 古 抛 並 大書特雲之「歌 節以上所云, 剘 把戲 慢 崩 朱考慮加入唐宋後全面之戲曲, 其 派之 獨 象徵 Œ 興 考「至唐 許唐代者, 又豈足憑! 曲 象孫叔 分開,然後纔 而趣! 已代為闡發 而所謂: 舞戲」? 放,早已達於高度,即晉文康之象庾亮, 近 衠 接模仿。 歌舞戲者始多概見」 抑更不若? 周史五八百 既已日 能 崩 補充。 膫 Ŀ 唐戲造詣固不止此, 金元以 歌 其意於唐戲, 盧論曰:"唐宋的曲, 舞 又何從判定孰 . 戲 削 的 戲,是戲的 戲 語,實應作如此體會,情王氏 曰:「代面、 나나 所歌 若有所 諸家 雞 者, 雛型、」 未 於此, 不是戲曲的曲, 亦何 推 鉢頭、 熟香! 許, 非 殺猶不 能 戲 否認! 實則 思 曲 其說去王考「始多概見」 蘇中郎…… 唐宋 耐何? 知有 所 果無 凡 割 但唐宋有唐宋的 唐, 此 盧 直 雄有 戲 昭 氏 更何 的舞人装 禠 画, 岹 接模仿」 此語, 知 爲著者, 論 何從產 金. 漢智 元片 **却鮮内** 扮,…… 者, 戲 生杜佑等所 倶 面之戲 之觀念復 不 無 容; 叉日 許 論 伮 曲 <u>.</u> 已 **本** 

胼

人於戲劇活動,有明指者,有暗示者,

有混用他称者,

首章去藏節已詳。

明指爲「戲」或「劇」

・唐へ 是真實 日一曲 神嬈。」 天竺崩 撥之文化 二調 肯定其爲普通歌舞或百戲者, 焉 「若乃…… 乄 胦 似 得 與 如 箾 亚 此 無 A. 述, 中唐 稱「曲」, 、歌舞戲: 皮 何 融 D. 作傳,敦煌殘卷。 溪巒父母死, 會 通典、 優. 優妮豔伎 已· 明· 般 認爲不 歌 嫗. 因樂、 舞戲, 舞り 地 在 所· A. 爲· 方, 明帶有「戲」或「劇」或「弄」字 而本書獨以爲戲 晚唐段錄等 出 能 表 頔 **諂雞左右**, 產 演之伎, 均已以歌舞作劇, 無非密印。」 旣易其: 生戲劇 此 於村外閣其尸 內敍在新 時別有 舞三者, 所見, 貌; 頗具動人之力,遠遠超出普通歌舞以上。 者, 即不容隨便否認其爲戲劇。 懷 易貌變聲,千態萬 誇·為· 日 頭故羅 則 乃歌 抱 畢竟少數。 , 「舞·戲」, 此曰「舞戲」, 歌· 「千態」, 舞戲中 厭絕聲: 舞·戲· 三年而葬, 換言之"卽已流行歌舞戲。 阗 云三不見歌舞作 者, 伎, 應即 必備之伎孌, 混用: 者; 要與不帶諸字者有 又變其 指歌 曲 亦可 打鼓, 故 他称者, 要· 必· 有 能刨 舞戲, 聲, 卽咯然氣盡, 誼 例如 ~ 存· 路歌 劇 信有「萬· 在有堅 故多用以代。 雜 歌 或日厂 沃坦 不能 舞戲。 飲宴之者。」 與 親屬飲宴 |開| 別。 實之條 [經義釋 視為徒 舞戲」, 氣 曲 **叉如下** 無所 叉如 M, 吾. 盡 無避 《舞戲』。 · 六 云 : 件, 其中除 覺知, 舞 人 凡唐人明明稱「舞」、 或逕曰「 航潁七贈幸司業書 此 芍無願著 章 誵 非憑空是i 所錄 感 語 见 又如張 普通 心識低 明明 開元 倘不 義 然其 陽主 歌 反 鶯朝 **資** + 料, 庭 臆· 低 歌 映當 說 舞 囯 拞 日 估 E 野 詠 年 其· 在· 可· |時中 **愛載** 從 **3**i. 魂動 足 溪 Q. 皆 反 丒 五

中, 涼伎 質必然屬於生旦歌舞戲,更無論矣。 充 論其效果,有足以悅耳目,移情靈,甚至達到「不可以御」之一 分具備為歌舞戲之條件,但在白居易詩中,不過就其曲調曰「新聲打義揚」而已,「打」看 在白詩已日 初 唐有「猥戲」、「褻戲」, 「弄爲戲」, 中唐有「雜戲」、 而在元稹静中則仍曰「此曲」 「猥褻之戲」, 步,有若張玄素所言 **晚唐有男女合演之** 而已。己群前章法藏節。 「雜劇」 者, 至於首章所列 則 其體製與性 等,詳下文。 舞也。 資料 {西

在, 之性質與地 不· 唐人 可· 不· ,對於歌舞戲, 位 恕· 回 通典 四六般歌舞戲有大 明指爲「戲」、 爲 劇 呵 撥頭、 繑 弄」 踏搖娘、 者, 窟壘子等, 雖比較少見, 其上下文並曾說明 却有一極扼要之暗示 散 樂

御注而下。 散樂,非部伍之擊,俳優歌舞雞奏。……若尋常享會, 及會,先奏坐部伎,衣奏立部伎,衣奏蹀爲,次奏散樂。…… 先一日具坐立部樂名, 上太常; 太常封上, 請所奏,

此數 原則上且不動樂, 乃占名, 岩言理 ih. ή, 論,則科白戲以科白爲主,多演時事,重滑稽, 行五章寶樂館。 正 包含有唐歌舞戲與普通歌舞之區劃, 不應屬散樂也。 歷代沿用,而內容隨時變更。 散樂本分, 應是音樂系統之伎, 亦 事實上購人並滑稽笑樂之戲, 可認為唐歌 含諷刺, 舞戲與科白戲之分野。 不過偶爾穿插樂、 即歌舞戲與百戲之用樂者。 亦包 歌、 含在散樂 蓋「散樂」 舞而 若

之舞蹈. 普通歌 窟禮子 者,端在: 常。 戲」,見一章總武初唐, 同 凡 兩部之莊嚴典重者已遠! 則聲可以淫溺, 或地方樂,或里巷小曲, 及· 而已,頗 **| 軟健二** 後者 雜戲於庭之百戲,皆入立部伎, 應以杜氏書中之通識爲準。 舞而 ,仍保持有莊嚴典重之儀式性,僅亞於廟壇所備之雅樂雅舞而已。 益 此歌舞戲,故列於最後, 與理論相符。 型之舞,方是唐代著名樂舞之本位所在。 趨繁衍之不同 非歌 應知其中旣無科白戲,亦不容有普通歌舞,祇容全部歌舞戲, 辭可以淺穢, 舞戲,則义顯屬坐立兩部之軟舞健舞之內,亦不在散樂範圍。 及本章四歌舞戲總晉隋初唐之有禮畢,初無二致:性質同, 或邊地新聲;在歌舞戲內, 丽 故杜氏曰「非部伍之聲」也。 Ę 容,可以媒,如,皆見於合生數。參看首章敘初唐很數、聚數,中唐很數之數等。 然則 享會之中,雖自始至終, 而坐立部與百戲指購馬。 實中唐之變, 社氏 所謂「散樂」者, 而非初唐盛唐坐 其制乃用懸架之重樂器,奏多遍之大 白居易新樂府立部伎所述, 經與故事之演進、 則先焉。此與漢之有「歌舞俳優, 驗之所舉四大 備種種娛玩, 立二帝, 其真能鉤魂攝魄、溺志移情 例 及 作用同, 若散樂則不然: 情態之描摹、 及九部樂、 部分合樂有歌之百戲 坐部伎六,立部伎八, 大面、鉢 特名稱說法之不 有舞劍 十部 頭、踏路 曲, 密切聯 多用 樂之始與 連笑 使 跳 合儀式 去坐立 丸等 雑曲 娘

上說以 解 释杜氏所謂「散樂非部伍之聲, 俳優歌 舞雜奏」二語, 可以 斷 爲專指歌 舞 戲 體 而

唐

戵

優」「梨園· 唐人本不用梨開指優伶,此條特異,詳末章梨園考。 謂璟子渾恕「盡善飮謔、 或暗示。 俳優之所爲,大都滑稽諷刺,表現在平時, 互相融合,逐產生歌舞戲。 並列之單位, 雜奏」,則立成歌舞戲,而恰為散樂之精髓所在! 蓋、俳優」乃· 明言: 唐人凡謂「俳優歌舞雜奏」, 等, 在散樂之中雜奏, 則宜爲歌舞戲無疑。參看首章中唐一節所列資料, 「梨·闌· 一種偏於科白之成分也, 雜伎愈盛。」 俳優雜戲」。 **應認此爲歌舞戲成分成因之明** 則不可通。 所· 謂· 新書禮樂志謂「咸通間, 或句辭稍異而義理相同者, 若誤解杜書此二語, 「雑戲」、 「歌舞」 不在享會中。 因在杜書此段文字內, 「辮伎」、 乃另一種聲容之成分也, 二者單行, 確分析,亦即唐人表示歌舞戲之 及四章次節列舉唐人對於弄假婦人之種種表示方式。 「雜奏」, 謂分指普通俳優與普通歌 諸王多習音聲倡優 皆指歌舞戲言。 普通歌 舉非散樂之所能收; 但二者若 範圍甚廣, 舞必屬於坐立部; 「雜姿」 旣冠以「俳 解戲」。 如舊古宋璟傳 謂· 此· 舞 爾· 白孔六 種方式 「優」「信・ 種成分 以 普通 兩個

劇 許首章正名節; 伎 」之本質如何, 之說. 上文既 認「俳優歌 乃吾國戲劇史上一件重要而突出之事實, 通典及段錄 再度述及。 舞雜奏」爲唐人對戲劇活動之一種有力的暗示, 所見, 除暗示 已辞下文大面、鉢頭及傀儡戲諸 而外, 唐人明指爲「戲」或「劇」者, 首章晚唐節會略 節; 陳大概; 惟尚餘李德裕文內所見「 此處因將所謂「 有多方面: **岩其資料原文與** |准記 雜戲」與「 所見, 粂 댇 雜

者, 顯著 改 者求其故,乃戲劇史上一不可少之題材。其中若「雜奏」之作用何在,及「雜劇」之創興何時, 爲扮而不演,非,略見下文經軍戲節。 舞曲歌辭及雜曲歌辭。 所尤不可忽者也 「雞奏」 同時並行。——兩千年來,此等樂伎之遞嬗與發展,亦正可就此名稱上之云「雜」與不云「雜」 明代從而延續之,以至於清,乃與彼不以「雜」名,而曰「院本」、曰「南戲」、 當於此處研討之。 曰 「雞進」, 曰「雜戲」「雜伎」, 無甚意義;略見首章五代節之末。至宋金,「雜劇」之外, 然後知在我國樂伎中, 至元代之戲劇及後人對於元劇之認識中,「雜劇」 南北朝已有之;曰「雜奏」「雜劇」, 曰 「雜曲」「雜舞」,漢魏已有之;詳樂府詩集論 唐代已有之; 至遼,曾 叉有 「雜扮」, 辭, 曰 「傳奇」 乃吾人 乃空前 或以

李文饒文集一二、 全唐文七〇三論故循州司馬杜元頻追贈之第二狀日

蠻共掠九千人;成都郭下、成都華陽兩縣,祇有八十人。 其中一人是子女錦錦, 餘人,齊樂伎巧,無不蕩盡!……臣德裕到鍼後, 比開外議,皆以冗頒不能綏撫南蠻, 又無備禦, **黄此二事**, 差官於蠻, 以爲愆尤。……蠻退後, 經歷州縣,一一期轉, 雜劇丈夫兩人, 皆得來名, 京城傳說: 具在案牘。 醫眠太秦 驅掠爪萬

僧一人。餘並是尋常百姓,並非工巧。……

據新、舊書杜元潁傳, 南韶攻掠成都, 在文宗大和三年,公元八二九。 舊書日: 「大掠蜀城玉帛子

第三章

拼體

ł

之普通 育表,均 聯繫, 私家著述所見者不同, 女」而發,亦足證「雜劇」二字之義, 在原文內, 不 數 而堪 女 工 日「雜劇」, 身份之道也。 派 人, 旣 Ψ̈́, 復有冒 . 遺專吏,向各州縣實地調查所得, 其耗 稱 巧之具而 稱 訂為演雜劇之女優;拾此, 意義言, 核實爲九干;從「蕩盡」、「盡矣」、「耗牛 「音樂伎巧」、 係眼醫,其爲工伎, 艦 **半矣!」元潁** · 寮穆護狀二千餘人,並令還俗 。 既由於地方調查所得,應為民間與伎藝人所用之原辭,未經文人士大夫之修飾或擬古 於其中。 其次「雜劇丈夫兩人」, 去。 不過少女而已, 新 則「子女錦錦」, 非「尋常百姓」者,不過四人。其中第一人「子女<mark>錦</mark>錦」, 書日: 因此獲罪, 其真實性顯然甚高!所指出之男女四人,宜皆確切爲「音樂 當無待言。 「獨之實貨工巧子女盡矣!」 仍尋常百姓也, 唐制有 貶死循州" 在狀辭或所據之案牘內, 而載在案牘, 爲 勢非風於 ||太秦僧| 「音樂伎巧」, **伎術官」名目,** 德裕進此狀爲之申雪, 乃貫道 即大寨景教徒。 「音樂伎巧」 矣 何 以奏其君者, 包含天文、音樂、醫術及除陽卜筮, 「音樂伎巧」 之誇辭內, 上下者, 無問題。 盧求成都記序則曰:「工巧散 武宗毀佛寺勒僧尼還俗制、 不可, 若錦錦 並非專限於後面「丈夫」而言。 曰「丈夫」, 與一般傳聞或揣測, 之有!今德裕既從五 核實爲 者, 惟有與下 重在辨明被掠入數不過九千, 實別 四人而 正為有別於上文之「子 -文所謂 無 見武后定伎 取得 Ë; 及李德裕賀慶毀諸寺德 **若就「子女玉帛** 伎 巧 j 且 香 或野 雜劇」 所 萬餘人之淨 失, 樂 據 \ H` 史筆 進 者, 良 伎 無 者相 民殲 Σij 疑, 乃

者, 則· 其現實性亦顯然甚強! 近人向達蠻書校注七引德裕此狀, 並 ,日:「可見『雜劇』之名,唐已有之,

不 始於宋: 也

之事。 看; 安所有,甚至不如; 原 關中或淮南諸道,文物素著之區, 内, 在,必不限於西蜀 軍戲業已開展,當時生且戲成熟之程度, 甚了了,對此必難置信。 Ħ. 本甚高。 略見於首章 毫無足異;其實際之創始, 傀儡歌舞戲之成就已繁複至依據所用主要樂器而分類,有所謂「盤鈴傀儡」者, 謂之爲眞正之歌舞戲, 或曰:謂第九世紀之初,我國已有雜劇,且爲男女合演之眞正歌舞戲, 試看唐代著名之歌舞劇如義陽主、 以此地而有此類雜劇,亦絕 綸 中 唐 隅· 也。 歌舞劇布景之效果最高、而見於記載者, 節, 以此時而產生雜劇,已早有其鮮明之客觀背景存在, 茲姑就其已發現此項名稱之地點言"西蜀當唐五代時, 可以摻看。 尙復何疑?或又曰: 甚至更早於此時。 反無所開, 在此等情形下發現「雜劇」之名, 非· ·偶然或孤立之事。 **甚**洛已有流入「猥褻之戲」 西涼伎等, 其事有可能乎?曰:能! 惟於當時戲劇伎藝已經發展之一般情 謂唐代之西蜀邊陲已有此項歌 約先二十餘年已經風行;「歌聲徹雲」之陸 試看唐代弄假婦人伎之尤能者在獨,長 亦在)蜀; 唐代歌舞諷刺劇之內容與 亦毫無足異; 一 途, 而又屬 其事有可能乎? 並非 非· 至於家人父子不能 「音樂伎巧」範圍 舞戲之「雜劇 戲劇造詣之水 盛於民間。..... 料其實際之存 件孤立或偶然 況, 日有 設若不 形 车 Mi 以 同 宏

倶

看 脚胡 之原則頗爲符合。 後此發展於宋 麦 俱 元瑞曾一 精 蜀 有 總之"此項「雜劇」之産 再日 戲 如 麥 可云冠天下!「天 金元明八百年間種種類型之雜劇,立下不磨之基礎, 5.非 一個時所前經合雜劇 秀 网 論我國之歌舞劇,最遲已有於漢; 岐 者,亦 產 生,正 生 ĸ 「唐宋所謂雅劇」云云,不為無據, 所無 於蜀 在時代與地 )蜀中有, 歌 舞 武 ∿城·/ 天下 打戲之表演認真者,亦 雙方客觀 肵 演變至晚唐,總結 有 蜀 詳下章踏議娘及下交逐軍數 H 條件 精 俱已完備之· 其說已 在 我國 於西蜀之有 蜀。 具 後; 於首 等節 以 雜· 茸 於 唐 劇 論 Ŧ. 件· 大· 般文化· \_\_. 代 五 -事; 地 事· 方 遂· 爲· 發. 戲之 可 1 展. 麥

彼 第 生旦二色也, 侏 百 存之,以 實皆等於戲劇脚色中之曰生 鍋 堃, 儒 九世紀之 錦· 渚, 至於此項雜劇之演員,爲男女合班或合演, **獶雜子女。**」 (俟續 ता 此 非。即: 初,浙東俳優團 種 討 與 人 新 西蜀之劉採春乎 在變亂之中, 再 與 從字 錦 舊書紀此事所謂「子女」之義不同。 錦大 相或節 體「周家班」者, (致同 旦。參看四章生日 度使眼 若能: 1 時之丁公著曾斥穆宗曰: 關於 損 光看 失不多, 「子女」 襉 即由周季南季崇兄弟,及崇妻劉採春等合 來, 口「子女歸錦」者, 甚至所有男女乃家屬關係, 便 雜劇 二字, 足以寬慰皇 溬 既屬於「音樂伎巧」之範 亦尚可能 此 「沉酣晝夜, 雕 [臆說, 帝 可能謂其於演劇之伎藝 有另種解 沎 減輕 於事、於理 優雜子 萷 釋。 亦完全可能。 任節 文。 荲 禮記 度 均能 便 使 樂記 組 凡 有 失 Ŋ 此 įβ 別 試看 通, 職 戍 子 於 之 安· 知· 尋常 及健 不 女 同 兼 Ŵ 擅 在

※則當時民間藝人之地位,尚不算甚低也。

茲按上文所提綱領,分別辨明何謂歌舞與何謂角觝。

既逾 遇稍 於不見, 此限,便是歌 涉 何・ 歠 以· 無從分辨。 (辨明: 舞者, 歌. 無不歌舞日之; 舞始見戲劇? `舞戲; 庶可不誣、不枉。 故必須先將唐歌舞之極限劃清, 日:唐代歌 縱有歌舞戲當前, 舞盛 行,爲學者先入之見, 確已是戲, 然後作機械地檢驗"凡未逾此限, 亦多被上項之誇大 意識 中 每每 過 主觀 分誇 便· 大。 所 (是歌舞; 吞没, 於是凡 終

轉踏 隊而 猶沒 舞之類是。(乙)大曲普通歌舞,已脫離儀式, 曲. 對 應嘉賓之禮, 舞如 著詞小舞, 外, 歷 |優角觝之戲] ,乃極罕見事。 上行杯、下次據之類是。(戊)雜曲踏歌, 代雅樂歌舞,均 歌舞以一二人任之, 霓裳、柘枝、胡騰、胡旋之類是。 專門爲酒令所有, 有文舞、 在郊 武舞之別, 至唐代燕樂之歌舞,不 廟。 如楊柳枝、浣溪沙、 唐郊廟中, 歌曲、舞客, 奏於坐立部伎, (丙)維曲普通歌舞, 尙無演 有軟舞、健舞之別, 均 室內或露天, 較簡捷, 退方怨、 外六型 戲形 舞郎成隊。 迹, 人 **胍歸雲等是,** 争) 任之, 可不論。 亦分軟健二 適於羣衆集體爲之;如路歌嗣 如 大曲儀式歌舞, 為士大夫宴享所用 慶善樂與 便於催 北周書廣猷傳, 有敦煌 性, 九功舞, 酒 同已。 士大夫宴享 舞諧 賴 35 太廟初成,四 п ;或獨 於 破陣 如三臺、調笑: 憑 雅 樂與七 所 樂 (丁)雜 用。 舞 舞 **時祭** 豉 樂 }德 適 覗

|歌 不指 戲· 不 人之於此 闸 中· 能 爲 除踏子、蔥嶺西之類 舞郎以 識· 歌舞 抹 白· 之· 殺 (者,亦) 其 事,專爲啓發 · 兩 點· 外之人,從旁致辭作敍述或 戲劇性, 可附見。 闸 旦. 含混 後世之需要而 內. 是。 容有故 抽 (己)百戲歌 以上六型, 象, 事,或伎藝涉 摡 敍 視 )頌揚 述詳 作 所· 以· 舞, 歌 明 舞 劃· 如 (五 脱白, 也 而 清· 린 方獅子舞之合太平樂等是。 爲 此 歌·舞· 雖· 種 蓋如 記· 說 載 而· 上 白,指劇中 簡· 非· 文去 略, 歌· 舞 不蔽節所 表現模 戲 业者, 人 按所扮人物身份之代言, 糊,亦 궄: 分· 明· 時 代 非· 基・ 他 認為 深· 不· 使 如 驅 然 難之 歌· 演· 故・ 不 舞· 能 戲· 事· 瀕, 要 不 求 戯 可· ; 與· 無 並 唐

之· 作· 之西 優之致 結 劣 再 軰 歇, 合 兼 代· 源技、 彼 作 進 此 辭 邦形式, 諧 伹 疑 從 是當 義陽注、 顯然兩 .l. 無 當· 非· 於舞 表內第二列「體」之合生、 時規模較大之游藝組 變化尤著, 嚭 鳳歸 <u>.</u> 道 膊 種性質。 **交**. 引· 戜 及其內 鰋 毎 杜. 見樂學軌範。 盧肇 神白馬 容應 書 節終時有 |所: 比附 湖南 等, 雜 合中, 但始終止於歌舞 於何 所 觀雙杯枝舞 奏」之含意。 弄婆 陳 均當肯定爲 種故 辭。 特設 羅 俳· 優· 事者。 門 說話 鼶 岩於歌 自 云 歌 拍 人, 而已, 故 唐 舞 彈 「諧俊飾 唐宋 戲 等, 以 爲諸藝分別致辭耳, 來, 舞以外作發 西涼伎 未 均當 猪 曾跨 }枝 詩 辯以縱橫 賦 舞 肯 定為 雞 譜 入歌舞戲之境地。 内胡人之致鮮 述或· 均 說 歌 有 中 頌· 高 舞戲之體, 形 叉云 同 度之發 揚; 容 初非 }柘 頭. 枝 登場之柘 カ 展, 舞 非. 與 糖 者, 酬. 重 試將盧聲 第三 於· \_ 陳, 液 高麗 舞 졧 不 \\ 爲不 枝 舞· 鼓 内 戲 湖 俳 中・ 亦

旋等舞亦然 П 馬 常 辆觀 見・ 왊 「若柘枝舞曲,則已入戲劇範圍矣」,殆因曲辭「將軍奉命即須行」一首,頗類演故事之故, 分明 雙柘枝舞 細 但 演故 無 吾人可任意出 惟胡騰 事, 賦與岑黎玉 字及故事, 便是歌 舞因早已 門關 舞戲。王國維戲曲考原亦曰:柘枝菩薩變之隊, 便是普 እ<sub>ን</sub> |被採入| 蓋將軍 從所好,漫無標 通歌 西涼伎劇, 歌對 舞 块 詩 **述美人一雙作伎,** 於此尤 準者也。 應當別論。 為顯 著。 舞· 也, 雖合歌舞, 蓋賦 於歌曲外, 戲也, 述二女伎對舞之首尾層 說群五章首節論劇本。 而不演故事, 自· 有· 曾及秦羅敷 其領: 亦非戯曲 城· ·與界限, 唐之霓裳 與 也。惟 次, 使 君 許 非 史

任意融 件· 爲 角 太深之人又強派入角觝, 戲 者,亦因「斷代限體」之故,必強派爲角觝,不求甚解,夫復何言! 觝 劇 何以辨明角觝始見戲劇? 鵬 化 歌 惟有對於金元以前之古劇,學者每操不同之尺度,且 輒 舞與武打,任意穿插雜耍, 否認爲戲劇,而 以形 但歌舞之、 目: 成所謂「斷代限體」之錯 Œ 與上述辨 都無問題, 角觝之而已。 明歌舞者同 不開 識也。 有人 即有絲毫不 因 其所 試看 近於 **発使明明是戲者,** 合角 苛 融 近代戲劇之體 刻; 化 與穿插 觝 性質, 每執 其 者 明· 制旣已分明, 被不 曾 明· 同 便動 已具歌 樣 求甚解或 融 搖 其 化 굹 舞· 歌 微條· 身之 戲中 成 舞 或

卽 戲劇之有 此 種 情 無 形,始自王考,蓋於唐詩宋嗣之後,王氏欲特別表彰元 不見唐宋之劇辭, 便是唐宋無戲劇 忽見沅曲文章美,便是沅代 曲一 體之文章, 戲劇突興。 旣有如 無

第二二章 辨禮的

不分,在唐戲言,是對其戲劇性作總削減也! 里、演員三萬人之「角觝百戲」,不過在名稱上刪去「百」字而已。 此之成見存在,對 此與歌舞 唐戲強派入角觝者,初無大異 戲 Ī 爲特關一門曰「角觝戲」 傀儡戲、 於 唐 戲縦 滑稽戲並 勉強尋跡, 列, 渚, 共捐爲隋唐之四 亦終不免掉以輕心, 如馮沅君之中國文學史稿是。 使人於唐戲猛 [種戲, 感幼稚, 甚至恋其曲解與武斷耳。 實亦未妥。 於唐代情形 而加以不應得之輕視; 因如 內容卽指隋代所有戲場八 如 此將 何, 却無 百戲 更有 說 與 崩 戲 號 比之將 剔 解隋 且以 混 合

為武技,而未開明 嶡 當之勢而後可。娛鄙樂書:「蚩尤氏頭有角, 曾體會史書所見 戲,非歌舞戲,詳下文。 不得見」 在角抵之外, 增變甚盛, 按史記一二三大宛列傳: 分明謂俳優在角觝之外。 奇伎異藝,為角態百數, 兩兩相當」之義,尙嫌不足。 不必皆屬角抵; 猛 興!」文類注:「名此樂爲角抵者, 即專就角觝 論其 「於是大穀抵, 增變旣多, 而「淫穢」、鄙喪」等為生旦戲。 史記八七李斯傅: 構成之條件,無論 奥黃帝副 俳優不但言詞該諮可聽, 自不必守原狀, 以角觝人。今冀州爲『蚩尤戲』。」 出奇戲、 兩兩 所角爲力也、藝也, 「是時二世在甘泉, 近人董每戡說角觝奇戲, 諸怪物、……及加其眩者之工。 相當, 則又可在原角抵原奇戲之外。首章灣源(己) 且有容態可 角力, 梁任助迎異記聞 角技藝, 旣口「 於二者曾嚴加判別。 觀 方作角좳俳優之觀,空 角, 益風 射御。」 Ų 要必 **廃**獎開 点别有 然。 而毅抵 成· 是奇戲原 惟專限 帷 兩· ΨĿ , 奇戲 柄·相· 斯

劇矣,果乎?近代江蘇無處之地方戲,多男女成對, **名** 述,如「女媧坐而長歌,……洪压立而指揮,……」在作者不過撮舉其伎之概略而已,初非所有之情 Ш 與表現, 與百尺樹齊等。 "虽尤此"。 即無從枉之爲角觝,或其「餘風」。不然, 漢武故事日: 兩兩相當也。漢武帝好之。1白居易六帖目:『角脈之戲, 已全然在 其民兩兩三三,頭戴牛角而相觚。 『角觝共六國時所造。』 史記:『蔡二世在甘泉宮作樂, 虎黄張車渠, 轉刀出樓一丈。 嶯 郎此概略之中, 帝亦觀戲在樓, 漢造角艦戲,薏其遺製也。 亦不能謂扮女媧與洪压 表演愛情者, 後世戲劇凡由二脚色同時登場者, 漢武始作,相當角力也。」與矣!.以此考驗張衡西京賦內 恆令二人對為角酸。 日「對子戲」, 角觚。』法云:『殿國時,增講武以爲數樂相論。角其材力以相 後魏楊衒之洛陽伽藍記:「有羽林馬僧、相善觝角戲」鄉 者, 在東北之地方戲明日 二二人臺」, 均可益考。 乃在觀衆前 高承事物紀原九:「角觝, 兩 皆爲角觝, 兩 相當, 抑能派為 眥非戲 ・ 彼此 **介相撲** 角 歽

化,或形象化,以表達人之某種願望,正戲劇作用之一。凡此在後世戲劇中皆所常有,未聞皆指爲角 記:「葛洪云:余少所知,有陶道龍善爲幻惭, 觗 而 也,何耶? 己,更無兩兩相當之勢在,本不應屬角觝。 西京赋又曰:「東海黃公赤刀粤祝、冀厭白虎、卒不能救。」太平廣記二八四衛道龍條, 亦解釋之不同,欲戲劇之則戲劇之,欲角觝之則角觝之耳。 向余説古時事, **若人之厭獸**, 在舞臺上表現, 有東海人黄公」云云。 正氏戲曲考原謂黃公厭虎 可虚 可實。 其伎僅 佊 値 引 西京雜 怪 人 登場 人格

二五二

洪崖指 公之伎,爲具有情節的角觝戲,亦何扭捏之甚! 實工氏法免拘執。 方面言之,祇要是有情節、有意義,不必定為歷史故事,始可表演於舞畫。 何能專一擴大漢帝之所貨,而抹殺三輔人俗之所爲數! 以爲戲,漢帝亦取以爲角抵之戲焉。」足見同此東海黃公一故事, 故何在? 是百數中最近於戲劇的了。 一一為之甄別! 「押等」 捨斷代限體之主觀爲磁外, 況且女娥洪崖, 乃演「仙怪之事,不得云故事」,自非通論,上文去藏節已辨之,周史並有申 如希臘悲劇,其本事多牛取材神話,甚至神人不分,鬼魔雜出,不見得即被否認其戲劇地位。 然而也祇是簡單動作的重複,等於現今的扮。鷸蚌相爭。一般。」動作簡單,獨可以見, 並非全出寓言; 束海黄公且作揶揄巫覡的演出, 誠無說足以解釋。 既有情節, 否則古今中外,不乏數演天堂地獄、神仙鬼怪的戲 近人趙景深中國文學史新編指此戲日"「遠一 就看西京雜記三指此事曰: 「三·輔 何以不能直截痛快, 更不得與仙怪之事視同 當時原表現於不同之兩種伎藝中, 認為· 例了に 按所謂故事, 若對此: 歌· 舞戲 惟 周 周氏日"「其 戲 3<u>4</u>ۥ 史稱 劇 有 在 可以 戯 其 |黄 說 能 劇

兩 極 遼 相當者在 東昏侯日間「躬事 東 魏書注引司 奴 婦 Ψ̈́ 大約就是角觝的餘風而 馬 而王史曰:"或演故 師等所奏:廢帝使小優郭懷、袁信等,「作遼東妖婦,嬉褻過度」, 角抵, 昂首翹肩, 事, 틴 觀者如塔」, 蓋看漢 歪何謂 世角觚之餘風 「角觝」, 固爲檐橦能手, 也。 何謂 「餘風」, 盧論更一 百戲專家; 盧氏 味附 然夜在含德殿 均不 和 亦未見有 勦 暇 襲 Ħ 計 所謂 及。 作 吹吹 南 什 耐

及「鷸蚌相爭」之想像,未知何說。

其日間達 伎旣明: 考以 之星 笙, 耶 觝, 及 越; 溏 渚 爲蔽,一 亦衆 南 吾 如 歌, 堵 癸籤 炫, 角 齊 後 伽 初未混而一之。蓋如 明身· 作 作 觝· 矣! 後對 誂 蘊 此理 至於此,良可慨已!論漢唐古伎,將百戲混入戲劇者,頗不乏人。 能於懂木之「餘風」也。 釶 女兒子之遺。 故 女兒子」, 家, 記的現實意 於 奠 有 其有別於「妖婦」 樂通」三論 圍,何至於一 固 其特點· 夜間 唐 主 極 觀 間 淺顯。 戀 所 Ŀ 則完全為弄假婦人, 秘爲之。二者在 義文史哲 有伎藝, 先限定漢代派許 唐散 向使鷹氏 寬至此, 盧氏失之於 演故事, 「遼東妖婦」 樂日: 與 乃 九五六年十一期。云:「唐以前提到戲劇的, 「女兒子」者究何在? 说 閉之, 無 初唐所謂猥戲、褻戲, 無所不包! 有說白· 「或寫象人物謔弄, 往 「寫象人物」, 伎. 有角觝 而不「角觝」之, 必又臼皆「角觝餘風」 藝上,分明異類、異 演歌舞戲, 類之伎, 角觚之對於他伎, 體, 並非兩 不 與周氏失之於「具有情節」, 既於寫象人物中從事謔弄, 料必又迴腰賣眼, 或 許 相對抗之制, 或呈炫藝絕角劇。」 向又未嘗聞盧氏曾概指為 中唐所謂 有 「餘風」 他, 型; 終不能謂東昏侯夜間 他體 而已。 亦並無征服之、臣 猥褻之戲, 之, 於漢以後已另行 又安從強其· 僅有 說法 但後世花旦 無・限・ 顯著之例, 雖殊, 上句 此書,指洛陽伽 風情; 分明 實· 同· 常然 指 相 卽 「角觝 趨 風敷・ 戲劇, 屬之之權 戲 惜乎 之爲 魏 卽 支 如 闹 之 遼 方· 向· 非 近 剘 1 不能 藍記 餘 妖 東 女 人黄 互 下 睭 風, (兒子,即· 作威· 冶 妖 <u>ф</u>. 不 相 胡 句 婦 容「觀 公猪 成 嬉 爭 容 指 震 伎, 見 相 卓 他 汪 角 角 娎 何

應 是 百 屬 豣 筅 别 |# 無提及戲劇者,彼此實不能相代 國 戲 劇 史的 重 要文獻。 上按 济 陽 也。 伽 藍 洛陽 記 中 伽藍 所 述伎 記似 藝, 不 如香 能算戲劇 刀吐火」、 史之重要文獻 或「飛空 <u>(</u> 怒 都

爲歌 斷 情形 北朝 隋書與群道衡詩, 是藉 雅 代限體不得不稍稍擴充之,於唐乃指定爲「百戲」,不復云「角觚」。王氏謂代 ···, 畢 在之百戲而 尤 歌 舞 而已,其未足以 肢體 機 張衡孝尤在後漢時, ,若民間或地方,則適得其反:凡政令所罷者,必輕盛也。 舞戲之行 晉以 竟賴 戲,但當時 盛! 故 周隋 事 械 顯然祇能代表常時一部分事實而已。同一歌舞戲也,在金元以後,至於近世, 獨立,在南北朝,則非 經過南北朝隋之變化,至於唐, 踊 日之演進, 也,無 雖侈 動 物等形 尙宋盛行, 該各代朝野之全貌則顯然。 猶得取而賦之」。 靡跨於漢代, 須角觚奇戲先讓位。 象之表 聲、容、語、諾藝之綜合, 實不過爲百戲之一 現, 支流傳於後世 固未有大異也」。 強派 用 以驚 入部分事實之百戲不 王考所據,僅史書述帝王之提倡, 者因 人 而已, 歌舞戲 |-T | 考 | 謂 \*, 首章 發店節減玄宗朝極種禁斷, 種。 實則角觝s 敝於民間 作用 益發達, 蓋漢魏 表達情志, **元帝初元五年**, 初不 者尤不 奇戲之 與歌 以來之角抵 可,其故 在 演故事益廣泛, ыſ 感人。 腌 使觀 絕 始罷角抵。 政府此 何在? 衆威發。 歌 奇戲, 無不如此, 舞戲 舞 然其支流之流傳於後世 極禁罷之舉, 而 戲 誠· 不· 及一二詩人紀京 則 體裁益多! 尙行 檢頭、踏謠娘等, 並非不能並行 在後 不 и] 則· 可. 推 然 於 世, 解。 П, 效果祇見於宮 南 故 卽 以· K王考所憑知 北 祇見百g 離· 未 佊 王. 朝 瓜 厢· 初 考之 都之 ₹. 百 同· 期 存. 丽 腈. ٤IJ 戲 尙 廷

為· 足· 7 其同 使 以 爲 隴 能 音聲之故,遂演 派· 戯 劇服 定· 異 西 脖 爲. <u></u> 軟・ 歷代戲 地 創 漢· 늰 魏 務 震,應於洛陽之龍機, 抑如: 就 南. ;在古代, 育 尊 曲· 北. 之地· 朝. 出歌 |氏等斷代限體,必不許漢晉南北朝有眞正歌舞 丽· 終不能 位與性質而已,豈不 開。似· 舞戲,與近代戲劇同 却須強派戲劇爲百戲之附庸。 此所爲,已非根據歷代戲曲之事實以寫戲曲 **謂急就章草,猶隸喜之餘** 後漢書張衡傳。 ·異・ 哉・ 與近代地震儀, 機軸歟? į 臂如漢代書法,雖以隸體爲最普遍, 風也。 是果張禹若能創歌 因實徹· 同一表現矣, 又譬如後漢張衡旣 「断代限體」 戲 (者,爲足異歟? 史,直根據 (舞戲) 乃! 前漢 之故, 張禹 已能 所欲寫· 超 戲劇 何 越歷 創 D, 然 候 獨 而 史之限 之戲 風 不 未嘗不許 科, 地 能 動 曲 乃· 必· 史, 儀 裥

代歌舞· 洋 此 周 夏 · 頭 肯定代 種 人 史 之 誤 渾 偏 Œ. 脫 戲之發達,....止 考 識 然結果王氏 之影 以 明 面 會同 角 明 響耳。 卣 鉢 觝 羊 蒙歌 頙 ,見首節唐人分類末段。 頭見 (低舉 蘇中 例 舞 機之偏 如殷錄之列弄賈大獵兒, 於此矣」, 「本於前 鄉 故 事, 類之「歌舞」周史於此, 識,雖未 由 何姚? 代者四、大面、鉢頭、踏霧頭、 亦目之爲百戲耳。 海 腉 廁 見 接 果如所言, \ 施 曲 諸 툊 唐代, 舞 **王氏非不見也,** 祇 承認三者為「有故事情節的歌舞」。 周 颞 叉安見其 史首 其於唐代 為歌 参軍 戲 因 舞 認明 戲, 「始多概見」? 雖又曾曰 必 HJ 海 王氏 以爲名稱似百戲, 新 故 撰 事 ()亦非不 者 75 「所謂歌 構成戲劇之主 樊噲排 分明主 爲正 察也, 難 舞 宗。 觀 戲 遂 必 叉因殷 遽·日· 者, 因與上文 百戲之; 要條 仍 深 始 受 多 唐.

來的戲劇, **曾將此**三 顯亦先受工考於論述漢晉南 戲劇的形成, 是從古百戲演變出來的。」其將歌舞戲強派入百戲中,固與王考殊途同 ||伎與尋懂 跳 其爲發端於散樂的百戲無疑了。」原文已見唐人分類節之末。 丸等同 屬鼓架部, 北朝 伎藝中,過分強調角觝百戲之影響也 **遂疑三伎亦爲前代百戲中之某一** 馮沅君古劇就彙十六頁亦曰:「後 種類, 歸 其指戲劇發 於是爲作 蜵 論 於百 日

之外也, 鞠 「角觚」 事日:「丁丑,上 周緘角觚賦云: 觀手搏雜戲。」 無不具陳。」後蜀 倡優」指戲劇,「曼衍指百戲。 騎射、 貴合觀此 角艇 之中, 其·明· 在 唐, 手搏等。」 如· 鏡: 同一條史文內,於當時雜戲分「倡優」與「手搏」 絕不容混雜 御丹鳳門樓, 毎稱 <u>ت</u> 馬 前勁後敵, 左右曰:"舊例。」 鑑 唐尉遲候中朝故事云:「每歲櫻桃 續 「手搏 叉稱「相撲」, 事始:「教坊、唐玄宗開元三年立教坊、 「戲弄」, 赦天下。 無非有力之人,左攫右拏, 五代王仁裕玉堂湖話謂僖宗「光啓年中,左神策軍 叉稱 上曰:"此應是要賞物。 「武戲」。 二者在唐, 因話錄云:「文宗有事 事畢, 盛陳倡優雜戲於門內而觀之。 通鑑二四六: 仍各有領域。 熟時, 盡是用拳之手。」——凡此 南郊, ,以居倡優曼衍之戲, 武宗 可向外相撲了, 兩軍各擇日排宴, 通 鑑 兩種不同,正爲判別角無於戲劇 「頗好田獵及武戲」。 本司進相撲人。 四一 載穆宗 丁亥, 與賞, 仴 四 軍軍 因置 元和 優 表示, 上目: 上幸左神策軍 令去。』」 十五 使 百戲, 使 往 宝下, 教習之 『我方清 均 年二月 叉唐 說 謂 水 陸 明 觩 Ш

編末 以窺測 「兇」耳。 「鬼」耳。 熱相 記一事云:「主人今日特爲北使置設,出歌舞戲劇。 清楚!日「兇人」 所謂「正樂」是也。 下述相撲之戲,蓋角觝也。 鎮振武,置宴,樂戲 抵 激 附 述者假借之語耳。已見首章法蔽節內。 足見唐代優戲與角觝百戲之間, **載唐優語之第二事,** 晚唐五代情形之一二。——以上四事, 龍明子之世次不詳, 明明是參軍戲內之弄假官。 出·場, 歌舞戲演畢以後, 既畢,乃 顯然嚴別之於歌舞 所謂「歌舞戲劇」,可能為普通歌舞與參軍戲等, 命角抵J。 潤角觝之戲內, 所稱「北使」, 始出武伎爲 當時角觝內是否偶有演情節者, 陶穀清異錄「十樣佛」條,列舉十樣禿首之人,五 分別基嚴! 並未相混。 婦人或戲劇: 假作吏部令史與水部令史相逢, 多數爲北宋之指遼, 足爲此處「辨明角觝以見戲劇」之正面例 角觝。 正樂之次,忽有三二十兇人,唱噉而 人之外, 看·他· 於 戲劇· 因· 後·二· 宋龍明子葆光錄順氏文房小戲本。 所記情况, {與角觝之間, 種人作伎文雅, 雖不敢必, 但亦 忽然倒地, 當屬北宋, 可能為歌舞 若此日 所·劃· 日 出 實不 界. 優 1.....以 證。 謂之 限, 伦, 惟 得謂之 亦 至 叮 何· 等· 冷冷 六 於 噟 藉 曾 飹 日

已見「散樂歌 木來面 IJ, 口,已頗費 上從歷史觀、比較觀,使唐代歌舞戲從普通歌舞與角觝百戲等不同之蔽障中,脫颖而 舞 戲 力。 云 云, 顧 此獨不過是第一步工作而已,尚有第二步工作在。 雖不能不承認 唐有歌 舞戲, 但爲欲獨特表元曲元 (劇之創) 因 從王考起, 造 對 我 對於通典 Щ, 威 還其 所

真正 真正 所當特為提示者:必須結合此節之第一步, 考等認為「其去眞正戲劇尙遠」,本書認為唐歌舞戲既有故事, 始龍得其眞象;若專就本節以求,仍有所未至耳。 比全能戲猶差者,僅在舞多科少,表情不足而已。 說白,劇曲又不代言而成套。 戲劇, 戲劇」之開 勢非再有第二步之工作不 始, 必須派定在金元, 是王考等所謂「歌舞戲」, ij 仍不得不枉唐 惟此層在前節分類, 與前節之第二步, 爲繼續辨明此一點, 歌舞戲並非真正戲劇, 與本書之所謂「歌舞戲」, 聯其體會, 用代言, 已經詳明,一九五頁。 使一般人認識唐歌舞戲已是 **具說白**, 然後於唐歌舞戲之造 理由乃唐歌 含義根本不同。王 已是真正戲劇; 此處毋 舞戲 庸 重複 偷 一指 無

馬戲刚內, 塘 義, 魰 者 戡 秱 一將白戲混入歌舞。 及其伎藝之特點, 於此綜合以上諸說, 調其 此處日(百麼 雖必備一二小丑, 或 稱 雖已形成另一 雜戲, ·無論為廣義或狹義,均難云以·惟劇 所據乃自居易新樂府之立部伎, **业無一定。** 部門, 但 解釋有欠嚴正,如陳寅曆延見與胡臭 試爲結論日 般保優終不能策百處耳。 但仍未脫離另! 但北朝迄唐, 樂部》 過去因於散樂、百戲、戲劇、角觝、 | 類戲 | 含義與與 僅係中唐之變,並非初唐臨唐之始異常。 俳優一項, 秀總稱: 亞於清程處藏多眼珠, 便強有膜觀穴 楊藍深中國游藝研究論唐賴數云: 雜劇. 交内, 潤, 竿水之伎, 相附, 疑 幇弧傳下來的百戲!。 去百獸為遠 ·入末念酸」為角脈雜數, 本屬害代立部伎之雜戲, 歌舞、 **計唐代龍有雜劇囑稿內**。 後南楊戲劇概論門三雜 『雜』亦與"百」意同,... 叉將 歌舞戲等名詞之含 百戲混 或雞劇科師, 入 俳 及州枝野 劇為日 [期 僾 詳四 史論 仐 戱

劇的 復仇 <u>=</u>. 章末腰節, 戲, 皴 考 戲為 原 袭 劇 蕊、狭義,其結構果皆唐代之參軍戲, 而 一色,或相 其 則 周 知尊重 甚至參軍 戲曲 起源 (廣義 |氏竟謂二伎結構 方適 上實爲 角觚,其說支離 」之主題在 周氏却認爲與「東海黃公」同一基礎, 尤爲特例, 考原,定「東海黃公」劇爲「廣義的角觝」,然後乃舉魏 {和 爭? 仓。 ,對於古劇亦當尊重,然後歷 和諧,或相對抗,都是角觝戲數? {發 戲, }展 何 因 種 勸孝,「東海黃公」之主題在敷老,二者相去甚遠,,一 周氏 從反 詷 對於近人之認識戲劇與百戲, 皆屬之角觝。有關踏議娘部分, 文內,劃由 鋒 続甚! 是 謂 固 上 狹義? 承認「在角觚戲,是以相撲或 的角力, \_.-謂「參軍戲基本上是用兩個角色作爲相互對待,從而 個整本的前後兩段」, 更疑 問 屬於狹義的角觝戲的路子」。 史真象 亦即等於漢代之角觝戲數? 如舌戰導儒、 更足起混淆作用。 乃角觝戲中之作故事表演者。 弒 另見下文。 可明。 問妖婦惑人,嬉褻爲歡,何來角力摔交之廣義? 意在加強其所謂「角觝傳統」之說。 打鼓罵曹、宮門帶等原戲中之詞鋒 桦交爲主」。 且 「遼東妖婦」明明是弄假婦人, 戲,其說牽強附 在社 角觝之義,不 會發展 戲。遼東妖 **今舉舌戰詞鋒之關** 中, 料知周氏必不贊同。 此處所謂 「狹義」, 在漢,一 會, īπ 濫 充滿 婦」、唐戲「格獸 果·爾· 難以 事 推 在唐,且隔離七八百年, 矛 廣。 盾 自 期 圓 後 世 在反映 周 其係一 智 戲臺· 即後 周氏 周 胎 應 亦 角勝,無 復 白 氏 香 改爲 為角 上之生 解釋參 沚 人 世之生旦 仇 先 在 智一 會現 對 依 }<del>|</del> 「格獸 極極 於今· 踏絡 }國 從 淪 愚 質 屬 Π. 凊 盪

唐

之戲 中外之大多 劇中, 此果能了事否乎? 必 數戲劇, 亦 充滿 矛盾。 皆可歸 矛盾所在 入角觝戲 類, 必 相爭:或以 僅「角觝」 一名, 力, 或以智。 已足該 括, 循周氏 連 戲 戠, 劇 劢 稍 之名亦] 稍 擴 充 可 廢。 則 古 然 4

而

如

角觚則 之聲容著, 見小 合·爲· 편. 戲 橂 有· 其下,實際則已比肩 同 ご完成。 糊 触 日 時存在、分鑣並騁,而內容豐富、作用恢宏之參軍戲聯合以觀,應認識我國戲劇至於唐代, 命合生 體,面 樂. 影 漸 义另有「斷代限 響,混亂牽纏之處,亟宜有以廓清與端正。 必 引國史補語。 蓬, 須 歌· 從 溝通爲用,敷演故事,成爲歌舞 繼有 枫 此百戲 舞· 迄 兩 唐 俳優,以較爲自由之科白書;二者分別發展,至遲在漢代,聲容與科 相常,彼此對 演· 有轉 而受胡樂、胡舞、胡戲之刺激特強, 種 體 並 行。 種文藝,互爲影響,代言問答等已普遍深入,於是循伎藝發展之自然趨勢, 」與「元劇突興」等一 白· 五· 供戲劇穿插運 但百戲· 事; 抗,普通 以共同推進故事, 表現形 歌舞則 用 之必要,並 象,戲劇表現情志,在本質上, **戲**。即「俳優歌舞雜奏」。 貫之成見,相承 腻 無故 大概在我國古代之伎藝中,先有歌舞,以 產 加· 事 生 強表情,提高效果者 與 又與當時 社會盛行之傳奇、小說、 武 說 打 不輟,對 白, 戲等。 對當時之百戲、角觝等,正 二者並 漢唐間千 倘舉此歌 截然不 難用以蒙歌 1,我 國 餘年伎藝之形 舞 | | 戲劇之體 | 戲 同, 發 舞戲。 展 無· 從· 自,即 情形 講 面 制 混· 현. 質, 唱 雖 自後歌 較 作. , 再 五相· 實已有 至· 傶 爲 詠 與 庛· 規 系 遂 事 宵. 舞 屬 結. 律 Z 彼

唐戲,勢必與詩、文、書、畫、音樂、雕塑之衆藝,同在歷史源流、啓承推演之一條大軌轍中, 相當之廣域與深度。由五代遞入遼宋金元,所承受於前代之遺產者不爲不多。 或獨異! 已固,欲圖開展,自已不難:或濬發先河,或爬梳餘緒,遺規在前,路跡而進可已。 以後者比較如此, 戲曲考原,謂「戲曲一 除元曲之文章,有其特點,前所未至外, 亦可參考 橙, 崛起於俭沅之間」。清李漁一家言云:「元人所長者,止居其一—— 初未見有何足稱「崛興」「突起」與「獨創」者 曲是也。 **白與關目,** 既然席豐履厚,基礎 宋元以後 皆其所短。 Q 戲劇之對 何嘗能跳 耳。汪氏 則就 忨

以考見, 影 歌舞戲之劇本, 所錄戲曲 凡 接受外來胡樂而轉入戲曲、或原卽爲胡戲所有者,當必不少,拍彈之例尤著。 合生、鉢頭、弄婆羅門皆是。 ,響如何,應略有述。 此,是則是,非 至於唐代歌舞戲之實際進展如何,下文述合生、鉢頭兩體, 茲不複。 有二十首。 則非;不必瓜蔓牽連,舉所有唐樂、唐戲,悉附於外國而後快,乃首章去藏之所已切 亦頗相近, 劇本方面, 更於唐代傳奇文藝中, 此層必須實事求是,不枉、不濫。大概首在音樂:除漢唐自有之清樂入戲外, 詳末章次節唐傳奇與<u>唐</u>戲, 次在各戲"如蘇莫遮、舍利弗、神白馬等皆是, 歌舞戲因 重歌曲, 發現 \_ -有歌辭曲譜之存在, 種於演故事之外, 並可參閱。 及下章敍鳳歸雲劇, 此外尚有唐歌舞戲所受之外國 較科白戲猛具 兼具歌曲、科泛、場 而西涼伎亦有外 次在各體"如下文所敍 (基礎) 已較具體,可 Ш 國 故五 者, 關 係 與 章

**唐令狐** 戒 徐· 氏· 湖 耳· 終 國 樂期 者 歷 和 論旦, 唐 也 史 詳下 澄大 Ĩ 間 潮 1 倉 自 的 保 如 適見. (中遺事 踏謠 漢以 中國 持 徐 親 彼 新· 來, 戲 善 汀 娘 的友 亦 劇 問 維 釋 資料, 題討 二種刺 不 <u>月</u> 謂新羅國「擇貴人與弟子美者傅粉粧飾之,名『花郎』, 好 斷 關 強 論(五 有 逐· 用· 係, 調 男扮女裝為戲之記載,以 激,所以男扮婦人的辦法,很便當的 新 在 羅 以代替全面, 這二三百年中 國 在 六 世 紀 過分偏重, 中 削 葉, 云唐戲所受此種「刺 新羅 有 花 祇· 云· 的花 郎 有· 就使用到 息制 制度, 此; 不· 度, IJ 唐朝的 云有 激」, 國人皆尊事之。」 男扮女, 很可能的給予當 他, 何止. 歌舞 終未 新羅 遂 劇 日: 能 裹 方 屻 面 偭 實則 去了。 中. 所 時 新 盛行 事・ 有 緥 實 我 始

Ŧ, 點 就 尚· 者· 由 近 有· 說· 於王氏 實皆不 王 人 以上於唐以 聯章 於此 白. 圱 在·也。 本 鵴 者、有罪・ 有 曲 比 歌· 舞· 考源· 兩 較 王考五於|宋官本雜劇所用曲體。 萷 種 其. 紫戲應乗 之結 篇· 之歌舞戲,大致 成見:一、歌 體之說,攝 煮,不. 論曰:「戲曲之不始於金 重. 拘· 樂· 舉要點,略 曲・ 舞 格。 戲 說 歌・節・ 惟當注 凡 崩 泥· | 認為 | 敷 申 || || || || || 若唐五代後、入宋金元之情形, 其意, 舞 重 其歌 容· 桁一故事自 远,而 非成· 作用仍在i 脱白與故事五 辭;二、 於有宋 套或聯章不能演進故 光不離 戲 使・ 者, 唐·歌· 曲之演故事, 代中 項; 惟 舞· 戲· 有多片或多關之聯急與一 變化者, 戲·曲· 應・ 有之地位, 不 非本文所應及, 事者, 等· 於· 必屬於成套長篇 則余所能 、戲劇。 是忘戲劇之構 因· **調之重複聯章,** 信 戲曲 此. 也 惟 磊· 者。 有· 爲· 亦 不 著· 此 政 訟 明· 妨 刚

以歌 朝隋 間之距離應不至此。 代為戲劇萌芽時期, 說話講唱伎藝已甚發達, 於近代戲劇,無論正統戲或地方戲, 體加已。 言唐萌芽 得元曲之文章, )舞戲之成熟斷在盛唐,有顛撲不破之條件五:一樂曲最盛,二舞容最盛, 及 初 據上文所 唐; 而床成熟矣。 至於成熟時期, 論 乃特殊際遇, 何況現有資料中, 而以歌舞戲之成熟在宋。 我國戲曲或歌舞戲。 五傳奇故事新異不窮。語詳首章法藏(十四)。近人凡從汪氏之學說者, 宜斷在盛居。 益助長其光彩與作用而已, 曲辭文章均不及元劇, 倚明明表示<u></u>馬所有之規模與進展, 萌芽時期, 若宋遼金元, 夫萌芽與成熟之間距離如 宜遠屬上古;變化生長時期, 當是成熟以後, 但並非戲曲發展過程中必到之境地 而戲劇之進步則遠過元劇, 何 多方發展之階段。 床每未曾追 三歌辭體裁最廣, 唐宋時代 宜泛指漢魏南北 及, 相 可 銜 以知 每認 則 戲劇 裖 元 也。 四. 唐 概 劇

考者催此」, 實之與象! 然並不完全中肯。 字不提,因 宋歌 接斂「至宋初,撥演較爲任意」,下文所舉之例,首爲孔道輔使契乃時, 舞戲成熟之說,以見於盧論者最爲具體。 提及此,則原消唐戲已失其自由、 茲借意 盧說立綱領,實際乃圧氏戲曲考原之所舉。 若對唐,廬氏直未加考慮; 不能任意之戰乃破矣!結果不過「一面之歸」而已,豈足表現前 **此層亦王氏所開端。** 盧氏 而逐條補具唐代之情形於其下, 論歌 舞戲, 優人以文宜王為殿;對於唐代之弄孔子, 如戲曲考原述店戲至樊噲排召難日 所舉每 論點, 雖皆爲宋 作比 唐時戲 較 豣 而發, 則 後事 经終 劚

唐

另就宋 ,方爲確當,又屬別一事,非此處之所應詳 成熟階段之上,一 歌 舞戲之 重 要資 面·依· 科, 據資料,指明其尚顯有未及唐代之處。 藲 列一 項於後。 目的當不在破床之成熟說 至此中之矛盾, 為唐 飰 地 ŝ 乃: 應 如 面· 證· 何 醴 崩壊戯 認 與

不矛盾 去 泳樂大典內所傳三劇推之,必已爲全能劇,並 滋然,元之表現,豈尙得謂爲非眞正戲劇歟?|宋官本雜劇二百八十種名目內,有一 惟 攗 歌舞戲不可。 近 日「一方面 此二點,故上交曰: 人 有 真戲曲 **盧**氏 能 唐 解 耳。 爲盧氏 於宋歌舞 此 「尙遠」, 是成熟的歌舞戲, 義 **闵唐代之歌舞戲,旣已具備** 虚害不列之於宋代歌舞戲之成熟 者 辨,惟有認宋所謂歌舞戲者,尚非真正戲劇耳,然 ,頗不多得。 其宏 戲,曾舉要點八項,除(四)(五)(六)外, H 宋歌舞戲已超過成熟階段, 「真戲劇」之亦尙遠, 店有傳奇, 自敦煌 方 面却已開金元戲曲的途逕」, 床 曲之具體 上文所 有戲曲 足反映當時之歌舞戲必已發展至相當高 情况 述 自無待言; 唱 顚 節內, 齳 向前發展;若正 大 撲不 白於世後, 嗣說 破之五條件 而另爲專節, 而盧氏 餘在王氏 金有院本、 則分辨甚 此中偏 反用 丽 臨成熟階段者, ,其成果應足當 (戲 事實所在, **通** 作宋歌舞 理解上似 見 , 雜劇 **浅**源 確, 當 # 開始轉變。 諸 半聯 可 乎 ? 供已 欠周 姫 戲 公調。 放熟 ĺŁ 宜屬何代? 度,二: 宋代 繋曲 匝 被 而 泛條 否乎? 否定, 無 失 唐 慽 南 惟 沅 世 已指 戲 陶 件 謂 認 有 宗儀 如 然 耳 戲 據 豊 腑 **後** 而

曲,乃有真戲曲,並非傳奇小說所能混充。此事為前世之通人所不曉,有如陶氏云云,固矣,孰知 其求得近代學者之承認,亦復艱難如此,何歟? 贵學說風氣囿人,遂爾情隔勢禁,終於不能強求歟? **参看上文第二節之末臌薂易論唐宋舞劇與歌劇說,及五章伎藝各節。** 

|             |                     | 第次                |       |
|-------------|---------------------|-------------------|-------|
|             | 事,與歌舞戲界劃分明。         | 按此爲歌舞,尚非歌舞戲,關係尚不  |       |
| 故           | 人。盛唐教坊女伎所舞尤精!但並不演故  | 關係。               |       |
| 百一宋不如唐盛。    | 除舞爲唐代特擅之伎,全隊 多者至 九百 | 小兒隊與女弟子隊之隊舞,與戲曲最有 | (三)繁舞 |
|             | 說白°)                |                   |       |
| 論           | 帶唱曲牌;更有歐史詩之講吟。〈詳五革論 | 近,尙非與戲接近。此乃講唱,尙非  |       |
| - 第一        | 長達百餘首;有說話           | 按詠故事尚非扮演故事;與故事接   | 事     |
|             | <b> </b>            | 戲與詞已接近。           | 聯章詠故  |
| 等,一宋不如唐盛。   | 唐有變文,詠故事 兼講唱,如昭君變等, | 如蝶戀花十首詠「會眞」事等。    | (二)重頭 |
|             | 故事,全宋詞內尚未見。         | 按此項關係,並非必然。       |       |
| 演           | 如鳳歸雲以雜言長調、純粹代言問答演   | 期。                |       |
| 用。   宋不如唐鷵。 | 戲曲歌辭中, 齊言、雜言,兼採並用。  | 詞體成熟時期,同時亦歌舞戲成熟時  | (一)詞體 |
|             |                     | 第三節宋代歌舞戲之成熟。      | 領     |
| 比較結果:       | 及其他部門在宋以前之情形。       | 據盧論第三章宋獻之繁盛       | 網     |
| nay marin   | 唐歌舞戲在宋以前已有之情形:      | 認為宋歌舞戲成熟之條件:      | 項     |

第二章 辨實

|   | _ | f | • |  |
|---|---|---|---|--|
| , |   |   | ŀ |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |
|   |   |   |   |  |

| (七)傳踏                                                   | 樂<br>大<br>大<br>排<br>常                                                   | (五)雜劇                                                                        | (四)竣語                                  |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                                         | (丁)餘皆奏樂而已。<br>(五)雜劇如渓京下書。<br>(五)雜劇如渓京下書。                                | 都城紀勝稱「小則劇」。<br>整節二大袞,小鬼與女弟子各進雜劇,<br>學節二大袞,小鬼與女弟子各進雜劇,<br>學節二大袞,小鬼與女弟子各進雜劇,   | 按此獻於伎藝演出之前,不涉其本身。文人所作駢文。               |
| 之详失傳。顧 名思義,調笑可能 包含說多數可考。調笑轉踏,本始於唐,其制宋男女童舞隊二十種,乃沿唐鐔之編制,大 | (甲)唐巴有在宋前<br>(五)略如前項(五)雜劇所云、唐戲之原<br>名,除樊噲排君難一二劇外,都不<br>傳。<br>已有。<br>已有。 | 雜劇。<br>至遲在晚唐之初,已有男女合演之類雜奏」,如鉢頭、參軍稱等戲,內容頗內容頗為肆。盛唐教坊經常有『俳 優歌內容頗為肆。盛唐教坊經常有『俳 優歌 | 作駢文者(詳五章論說白)。<br>  唐樂舞中,早已有之(詳上文),惟未見有 |
| 展比問有進                                                   | 章湖(唐之其體資<br>一次朝資料可<br>一次朝資料可<br>一次朝資料可                                  | 如 肆  宋<br>宋 , ,                                                              | 雅 唐不如 宋                                |

二大六

|        | 程創段數                                      | 八大曲                                                                                                                                              | <br>                                                                                                   |
|--------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 第二章 辨體 | 為歌舞戲。<br>《甲)共二百八十本,一半著明曲調,必               | (甲)僅有歌舞者——/水調歌頭詠馮斯,(五)詠故事者——/水調歌頭詠馮斯,(五)詠故事者——/水調歌頭詠馮斯,(五)談故事者——/水調歌頭詠馮斯,(西)部分演故事者——/水調歌頭詠馮斯,(西)部分演故事者——/水調歌頭詠馮斯事,(西)部分演故事者——/水調歌頭詠馮斯事,(西)離談西施事。 | 按此種類徵,應即上列(三)之隊舞,按此種類徵,無即上列(三)之隊舞,按此種類徵,無即上列(三)之隊舞,與此種類徵,無即上列(三)之隊舞,與此種類徵,無即上列(三)之隊舞,與此種類徵,無即上列(三)之隊舞, |
| 二六七    | 唐宮中歌舞全出教坊。當時之曲日尚傳,一料下宋雜劇山唐之雜劇、雜奏、雜戲等來。盛一唐 | 在<br>一<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本<br>本                                                                          | 章情形,已見上列之(二)。<br>章情形,已見上列之(二)。<br>自;「轉」乃歌,「踏」乃舞。 医於同調頂頭聯<br>白;「轉」乃歌,「踏」乃舞。 医建等辭,雖                      |
|        | 料不傳                                       | 括   宋<br>: 不<br>如<br>  <u> </u> <u> </u> <u> </u> <u> </u> <u> </u> <u> </u> <u> </u> <u> </u> <u> </u> <u> </u>                                 |                                                                                                        |

二六八

娘 戲目不傳。 章論女優 坊所爲, 分工情形 參軍樁等外, 已有各種戲劇。 曲 但從教坊規模、 名含義, 每仍日「舞」而已。 及其他資料看, 惟除鉢頭 人數、 人物、 群海 教

### 五、合生

性考, 不但! 旣 唐猶得顯著之實例,因知其制固不斷保存於唐代。 戲,必不能爲歌舞戲。 其意義爲後世所未曾慮者,乃合生不但演故事,而且演時事。 床合生爲二事, 無 無 明文,不便強指耳。 合生乃初唐歌舞戲之形式,已分明 舞, 及孫楷第論中國短篇白話小說內之宋朝說話人的家數問題二文詳之, 甚至無唱, 而對於唐合生毫無戲劇觀念; 不知唐戲在無限真實之特點中,歌舞戲亦可演時事。 不得謂爲唐合生之流變。宋之合生, 入床以後,同名異義, 將歌 舞託於生旦故事, 另有說話體之合生, 孫氏有此觀念, 唐代許多歌舞戲,可能皆是合 已有近人李嘴倉宋元伎藝 後世認爲演時事 而配以生動之表演,有時流於「猥褻」。 又強求唐宋合生之 貫 通。 其伎中不但 此伎雖肇於初唐, 可參閱。 祇 無 <u>4</u>; 限於諷刺戲或 演 或具發展, 惟李氏認唐 雞考內之合 [lid H 無 7|参軍 在 特

### 之說各有短長。

}記, 新書有傳, 合生起於初唐, 全唐汶內亦有其著作。 僅存之資料數條, ——三方面皆曾及諫演合生事, 皆發於中宗時文館直學士武平一一人。平一曾著景龍文館 要以新書一一九所載最爲詳

序。 |懿等唱合生, 先王所以達廢興也。……伏見胡樂施於聲律, 倡 流僻,崇肅雍,凡胡樂備四夷外, 自王公,稍及閻巷,妖妓胡人,街童市子。 有行伴侶,陳滅,有玉樹後庭花, 優姚姆,虧污邦典。 禮配地, ·後宴兩儀殿,帝命后兄光祿少卿嬰監酒。 歌言淺樣。 樂應天。 若聽政之暇,荷玩耳目,自常奏之後庭可也。」 故晉動於心,聲形於物,因心哀樂,感物應變。 因倨肆, 趨數驚僻, 一皆罷遭。 欲奪司農少卿宋廷瑜賜魚。 或言妃主情貌, 皆亡國之音!夫禮慷而不進即銷, 況兩儀承慶殿者,陛下受朝聽政之所,比**大饗**墓臣, 嬰滑稽繳給,詔學士潮之,嬰能抗數人。 本備四夷之數。 或列王公名質, 比來日益流宕,異曲新聲, 平一上書練 曰: 樂正則風化正,樂邪則政教邪, 詠歌蹈舞, 樂, 樂流而不反則放。 號曰合生。 天之和 酒酣, 哀思窘 胡人模子何 醴 **昔齊衰**, 不容以 臣願屏 鼷 地 始

之

**全唐汶二六八題** 歌 其言淺穢。 武平 「諫大饗用倡優媒婢書」, 諏 Ħ 『妖胡娼妓, 難同。 街童市女, 明刻會體類說六載景龍文館記曰:「殿內奏合笙 談妃主之情貌, 列王公之名質, 詠歌蹈舞

曾流行。 號日 演地諸方面,而伎藝之中,又有歌舞、科白、情節等項,可分述如次 [合笙, 既謂「武平」諫曰」云云、其非武氏之原著又可知。 不可施於宮禁。」」 於 「合生」 皆作 「合笙」, 不 據新 足憑; 唐所載. 惟可知 包含合生之伎藝、 「合笙」之名, 在 明代固 演員

而已, 貌 '-, 意: 者於此, 生來自胡人,全爲胡伎 手 明 人王公妃主之實人實事。 王公真姓名、真鹤里,無所避忌。 舞 有 蓋合生之伎,不止於有唱, 新書之文日: 作「談妃主之情貌, 指 蹈舞」在, 以助 未免大失原旨!「合生」二字, 内情與外貌 皆句讀曰: 表情達意而已; 證明其 唱合生, 「唱合生歌, 內情分明是情事、 (絕非講 列王公之名質」。 —胡樂、胡歌、胡舞、胡戲。 歌辭、 換言之"乃华蹈舞、华 歌言淺穢で 唱之仗。 白癬, 此種有人物、 其唱且甚重要, 觪 淺穢。 至今尚無的解, 爲求觀衆瞭解,當亦用 此種蹈 情節, 從明胡震亨唐音癸鏇「樂通」二所表示者起, 足見是歌鮮以外之談言, 如此, 舞, 有情節之歌唱與言談, 甚至情愛;日 故曰「唱合生」, **表演之動作也**。 因有說· 惟演者欲其情節聳動 合生變成唱 或可認為由兩人對 Ħ, 漢語。 列名質一, 歌 故又知其 猶今之演戲亦 故樂則 新書 變成曲 非歌辭所在之詠言也 將謂如後世之講 了面歌舞, 聽聞, (淫溺 必非全應歌 「或言」 調 語較費解, 名, 稱 乃就地 辭 科· 白· 剘 「唱戲 辭」 淺 唱之舞, 侚 1情節相 収 唱字? 穢, 應指 在景 材, 歷來之讀 是 直 巾 而 曰 生之 用漢 龍文 容則 則 接 足 情 用 合 阩

媒妕, 戲之形式,影響唐代以後,乃至宋以後之歌舞戲者實甚大一孫楷第引應養隨筆語,證明 旦,一扮王公,一扮妃主, 情史,二者相去甚遠!惟有淸焦循劇說引汪棠知新錄,指武平一傳所云曰:「合生,即院本雜劇也」, 中宗所觀之合生戲代之,指作嘲笑,顯然未合。 子后妃,亦無所諱。 妃主情貌、王公名質,乃爲嘲笑。 查隨筆原語曰:「古之優人,於御前嘲笑,不但不避貴戚大臣, 語中的! 舉非 單純歌 滿姚雙今樂考證緣起亦引王堂此說, 無或單 如唐中宗時內宴, 有悲歡離合之情節,以歌舞科白爲表現,實爲歌 純講唱所能致。 唱(回 並曰:'按此,則知唐玄宗梨閬之戲,又本於此。'謂玄宗之梨閬戲乃本於合生 然後可以 波詢是也。」 孫氏略去末句「回 因唱回波 推斷曰: 詞, 合生之爲伎,乃由兩人合演, 嘲中宗懼內, 無 動 動 也。 波詞」三字 與合生戲演 此種 妃 朩 唐 主王 引 初 合生之用 二· 生· 唐歌 公之 雖天 而 以 舞

湖部歌 於他 代合生了。」 貫放棄其歌舞以外之表現不談, 戲 初 舞 唐歌 則 無 舞戲中之胡歌, 考。 此語殊不可解。 又曰:「唐代所謂合生, 蘇莫遮雖亦初唐歌舞戲之一,但並非生且戲, 調名未詳。清潔古笳吹樂章內, 因蘇莫遮在初唐用於潑胡王乞寒戲則有明 原無足異。惟周史又曰:「宋之合生非復專唱蘇幕遮一 實以歌舞方式出之。」此因王考以來, 有唐公法一調, 其表演另有特徵, 可参考。 徽, 周 凡言唐歌 史曰:「合生 詊 下 章蘇莫遮劇 又非合生所曾具 舞 類 戲 曲 亦 為當 調的 者, 用 唐 膊

tlį,

質則型園有戲之說,是後人所設,於唐無黴。

王氏與院本雜劇並舉,

不欲有所分;

實際合生於唐爲雜劇,

於宋方為題目院本。

辨僧

唐

生等同。

乃因宋伎「合生」與「喬合生」而發生,與唐合生無涉。

亦相 、去甚遠。 眀 王稚 登吳社篇記樂部,有單合笙與雙合笙,爲樂曲名, 與南北曲內之合笙喬合

Ħ 必以聲色勝。 予;合生之故事,復爲當時之名妃豔噪,貴冑風流。此中可泣可歌,較之古人往事, 寓長安僑民中之擅此技者,先與民間接觸,已傳其藝,一時馳譽,始用選進。 二說中, 爲女性。 故觀衆爲之顚倒不盡。 同國之人。此伎旣於「御前」演奏,二人殆何國所貢之上選人才。然從「街童市子」句看,亦可能爲留 。合生之聲,爲胡樂之異曲新聲,已大足移人; 合生之容,又爲胡女之妖冶媒婢,益令觀 及向達唐代長安與西域文明二書, 何乃西域康國分枝、 四章論後世旦色之源,所謂「胡姐」是也。一曰何懿,應是生脚, 在中宗前濱合生之二胡人,一曰機子, 要皆由胡人編之、演之,尚非當時國風與國伎中之所固有也。 昭武九姓之一。 曾詳考之,惟似皆未列何懿其人。後馮承鈞作何楊子考亦然。 何民僑居長安者, 亦作「韈子」,應即武平一所謂「妖妓」, 皆以國爲姓。 扮王公者, 旧人桑原隨藏隋唐西域人 機子與何懿應為 愈覺親切有味, 要以前 其人不必 者色授魂 配說為長

舞之雜戲,仍視爲百戲;今後戲劇立場作研討,始別之於百戲以外耳。 穢媒妍, 唐時期,皇帝御正殿,大宴羣臣,奏俗樂雜伎,不止普通歌舞或百戲。當時於胡伎,或超出普通歌 無所忌憚, 與街童市子同其嗜好, 此後人所未曾想像者也。 且已用及倡優,扮演生旦, 但此事在首章所述, 唱說 表情, 至於淺 初唐

穢」, 已有 不· 少。 位。 穢熳爲歡娛,用鄙褻爲笑樂。」隋至初唐,曾幾何 之標準,古今體驗, 蔽何 藏父子所闻觀者, 劇 烀 未言扮演,便懷 発淪於低 於宴宋 知認定搬 後宮之苟玩可 岩對 王 1 可疑。| 設若王氏果注意及唐初皇帝御正 猥 此在有 此在一般史乘中, 級 使 婐 時, 趣 演之較爲任意者,在宋初 公名質、妃主情貌之爲戲、樂舞、唱白、表演兼至者, 婢, 海書元载傳已稱為"倡優猥褻之戲」。武氏此一諫書, 味。 志研討 藝 疑 唐代· 知;宮廷恣肆如此, 戲 觀 日 人以文宣王爲 相 衆無 ۲, 唐代戲劇真 無戲劇者,請透 去應不甚遠。 猥 統朝 大都删薙不存者。 删薙之後, 褻 悅 耳 市, 目, 並 《象者, 戲, 非 非此不樂者, 移情 乎. **試看隋書柳彧傳**, 武氏等之主觀 曾 視· 民間之眞率可知; 断日 武氏 氏 尤宜 齼 抑應 此書, 警覺, 不 在唐 殿,大宴羣· 時! 宋初搬 可 固大有· 以 如此, 初 並作合理之推想可。 勿爲 固知在第七 御 **5**¥€. 對於當時之倡優 演, 所藏 人在。 表面自覺 種 或頭 初唐啓發如此, 對文 宣王之爲 E. **資透露唐代**社 種, 時, 較爲任意。」 也。 腦 且· 正· 則又如何? 世紀中, 則 已曾演· 封 肅雍雅 毫 倘· 囚· 建 殿姚 坤 如此,参看七章演片論優伶地 無 多. 足 、淫溺、 見解 戲, 雜伎,詭狀異形, 並 我國生且戲之表現, ĬĘ, 方· 會風氣與戲劇情況之真 王 異。 以後之趣下可知。如中唐元 記載, 日 國 謂之爲歌舞戲, 冬烘 斷 奈事 維 爲戲 淺穢、媒妲之伎者 既在 戲 也 淫 均·祇· 實與象將全被 曲 劇 宴時, 考 殆 溺 源 孴. 鍨 巴田:「以 歌· 中 可。 於 其爲 抑·倘 舞· 曰 已不 據 掩 象· 般 淺 契 而.

唐

歐

## 何可疑之處否?

陽縉紳 至德宗朝, 完全與後來之宋合生相符矣。 尚餘留與宋合生作比較後所發生之許多問題,不可不辨。 **齣**,顯用初唐之合生體,乃其實例之一, 合生爲伎之本體可以說明者,大致如上。 獲別記一 蔡南史與獨孤申叔寫義陽公主與駙馬王士平之情史,作義陽子曲調, 「少師佯狂 張固宋人,見聞宜偏在宋也。 條, 載後周楊凝式居洛陽時, 今猶 可考, 中宗之好, 甚爲難得, 與武氏諷諫以後, 因此,有關唐代合生者,除以上種種 有談歌婦人楊苧羅, **詳三章劇錄義陽主。** 史乘中乃不復見道及。 及「團等」「散等」 善合生 宋張齊賢 雞 嘲 凝 餔

朝說話人中之合生 氏語後,復指途院本內題目院本曰:"此云。題目』, 其實唐並不然也。 原,即此種出於胡樂之唐合生也。 即合生之原,起於唐中宗時也,今人亦謂之唱題目。」 題之來,大都因對宋之合生所知者較多,而對唐之合生則反之,遂不免以宋喻唐, 科, 首先溝通唐宋合生者, 唐已有之」, 經此一番牽合以後, 引武平一傳語 乃宋高承事物紀原九引新書武平一傳之敍合 卽 後又曰 『唱題目』之略也。」向達廣代俗講考日 王三聘古今事物考七用其語。 唐合生一若果為宋合生之原, 是合生原出 於胡樂。 蓋 謂 圧考六 生, 移宋入 即床 宋 沚. 人人所 引 生之 床 唐 브

內容, 長伎藥之人有臼 而把唐宋兩代的合生,扯到一道談的。」惟題目之伎,唐代固早已有之。李肇國史補下, 名稱而已,而遺其內容於不顧,如此溝通, 詠題目、 文學史稿十四謂唐合生「對宋俭戲劇頗有影響」,未明是何影響。 按唐 合生之 內容, 已不 離 時 人 時 事, 謂 云:「席上指物題詠, `於唐合生,王氏何以尚未列之入戲劇歟?豈以僅爲戲劇之原, 唱題目」,亦卽金院本內之「題目院本」者。 則不離所謂「題目」,相去甚遠。 宋合生或詠題目,如洪邁夷堅志支乙六「合生詩詞」 唱題目外, 叉有第三事之演題目也。 應命輒成。」或唱題目, **詎足憑信!無怪齊氏合生考曰:「這完全是由名稱相** 如上引高氏所云。 殊未思使此說果確, 高氏對宋合生尚兼取其內容, 至由唱題目發展至題目院本, 而其自身尚 金院本固正考所已認爲戲劇者, **岩對唐合生則但取** 非戲劇 敷? 而狀合生之 述本 馮沅君中屬 |朝檀 是於 條所 同

機管有李舟、張彧、歇後有姚峴、孫叔羽、訛語影帶有李直方、獨孤中叔,題目人有曹奢。 初,詼諧自賀知章, 輕薄 自 祖 詠, **颗語自賀嫐廣、** 鄭沙 其後, 詠字有蕭昕, 寓言有李舒, 隱語有張著

初 所應注意者,乃「題目」下有「人」字,豈指以人事爲題目, 唐合生取時人情史作內容者,似仍為近也。關於熱語鹽帶之為數, 而不如宋代之指物題詠歟? 見下文發軍戲論滑榜 形式 果爾, 與

其次,孫李二氏之文內,述宋合生者甚詳, 茲不論; 述唐合生者不但少, 且 與上文異趣。

第二章 辨品

唐人合生歌所唱的,或言妃主情貌,或列王公名質, 類似的,恐怕也就是這 點 殆即洪氏所說的喬合生之屬, 有玩諷的意味。

衆之中 類諸劇(五)「侮字元禄。」 唐代誠有胡樂、胡舞、胡戲,但未嘗有文詞式之胡嘲、胡諷也。曲調中有胡相問, 見智,不必強同, 則 同 雅爲遊戲,亦同」。 華之機子何懿等,豈亦能爲五言四句、人物雙關、風雅爲戲之合生辭乎?孫氏文內,謂合生與商謎,其以風 諷 認爲「滑稽含玩諷」。洪邁語:能於席上指物題詠, ,編入歌詞,出言輕俳浮薄,便與嘲一樣」。 一、或言妃主情 中唐李希烈李懷光輩,原爲胡人,其軍中每用優胡戲肆侮蔑,乃專為一人一事而特設,並非胡戲之常。 親聞 孫氏文內論「嘲 親親 則新書固明明謂其「歌言淺穢」也。 但客觀情況之存在,畢竟定於一,不隨主觀而變幻。 貌 則玩諷 因人情、風俗、習慣、語文之不同,此一 或列王公名質」, **韵」,亦謂「合生是恸樂,二者本不同源;但唱合生人,** 作用 又何自而生? 本書認爲演時事, 說仍牽強。 應命輒成者, 若謂在背後作玩諷或嘲謂, 所言妃主與所列王公, 湄之合生; 其滑稽含玩諷者, **夫淫溺爲聲,淺穢爲辭,媟婢爲容,** 類伎藝,惟有由漢人自爲之耳。 以情節感人, 李氏殆忘唐合生初爲朋伎, 亦並未 以歌舞科白 「胡」宜專指樂曲音, 則去唐宋滑 若把當時人的 謂之喬合生。 雖 云其人卽在當場觀 **參看下文三章劇錄科白** 動人; 稽戲之作 從康國 未必為機辯 姓名、 在 曰見仁 風· 來

戲劇中生旦之末流;滑稽嘲消,是後世戲劇中丑脚之本分;二者顧能謂之「一樣」乎? 源 自爲伎,實無從捏合。若玩諷之有無,正彼此區劃之所在。 人互 此點」! 有本末; , 而 |相嘲諷,則合生將爲參軍戲或滑稽戲矣。 唐 合生反爲流矣。 Œ 先於變,末後於本。 使喬合生反爲正,則合生將爲變; 必先有合生,然後有喬合生。 圧考固督言 敢易李氏前說曰「二者所不類似 滑稽戲乃始 名與義又何 使唐合生反爲喬合生, 於開 相戾 如此數 元 也 故唐宋合生, ! 則宋 事 使機子何懿二 有 合生 正 省,正 變, 將 在 物 爲

也。 事,淫溺之聲,與媒婢之容, 唐人的合生,偏重於舞蹈」。 合生所以日「玩諷意味」者, 胡騰之類。詳下章西涼伎, 儀式的樂舞」者遊甚, 種特 假使 偏重於舞」, 李氏 殊之舞 又謂 都 而已,則與其勉強謂之特殊之舞,何不直截了當, 城 紀 勝與夢 並参看上交辨钵頭之非普通歌舞。 故不得謂之「偏重於舞」也。 勢必合大曲之樂, 是欲歸之入講唱系統也,曰「偏重舞蹈」者,是欲 爲其三特點;舞, 上文引孫氏語, 梁錄,將宋合生 而如霓裳、柘枝之類;或有一 附於說話 亦指唐合生是舞曲。 不過介於歌白與表演間之動作 今其容在男女蝶岬,去唐代伎藝之重點 若指此有媒鉀之嫌者 四家之後, 即許之爲戲劇 似以 按如 談說夾歌唱爲主,「不見得如 上文所言: 種系統之身段, 既非儀 歸之入普通歌舞 ·
前已, 表演乎? 唐合生以 式 並. 所 故 非 而 許, 李 周 其 如 史所 氏 榯 肵 胡 於 人之 不 偏 旋 唐 重

胨

ᇦ. 總之,根本意識,在否認其爲生旦,爲科白,爲戲弄,爲歌舞戲,斯與本文大異其趣者

孫氏曰:

戲亦同。 稽含諷 新唐書記機子何感等唱合生,似亦非一人之事。 我們可以假定:合生是介乎雜劇、說書與商謎之間的東西。 舞蹈歌唱,則與雜劇說話近;指物題詠,滑稽含諷, 大概合生以二人演奏,有時舞蹈歌唱, 則與商謎之因題詠而射物者, 有時 計 其 〕 物 顒 腻 州為遊 詠 滑

其下文並謂夢華錄、武林舊事、 容強求。 舉可「以是解釋之」,遂得泯滅一 藺。 物之性質部門絕異者,一旦名稱相同,必有其故,人人希望瞭解;但了解之條件設有未至,實亦不 **猧屬次要之問題;揣係氏之意,** 賴此以得解釋耳。 著指唐合生言,雖扞格不通, 淆 有餘。 但· 目・ 而溝通未足, I前資料既: 唐代戲劇性之合生名目,至五代末,忽加諸 孫氏固視唐宋合生爲一事,與李氏之意左,而與高承事物紀原 )缺,理解難通,亦惟有存以有待耳, 殆 **随求之過歟?在孫氏之假定中,** 若指宋之喬合生言**,** 切矛盾。 都城紀勝、 重在指明新書合生之說, 按上四書之間, 夢蹤錄四書, 尚頗確切。 講 不必曲解。 吟性之雞嘲, 對於合生說有矛盾, 對於合生一伎之敍述, 所謂「介乎雜劇說書與商謎之間 對宋說種種之間存在矛盾出 至於孫氏之概念,謂合生演員二人, 如高 當不能謂 氏孫氏之說, 無 是否循此即 說則 因, 凡彼此有出 和契 均 亦 入處, 不 餇 Œ 的東西」, 嫌 能置之不 ūΓ 曲 入處, 凡 必 須 混

有 但憑 生。 是於唐合生雖不視同歌舞劇,而因其有舞蹈故,尚認爲與雜劇近。 合生内,絶 有戲劇觀念者,足補李氏之疏 時歌舞,有時題詠玩飄, 魔說,以成概念與假定,不然, 至於宋合生內, 無・ 指物題詠、滑稽含諷者;而在唐代果爲指物題詠,滑稽含諷之伎, 則絕無舞蹈;者其舞蹈之伎, 則不但於唐之實況不能通, 當知其必不能通。 亦未曾名之曰「合生」也。 即於宋之實況亦未合。 惟孫氏曾曰「舞蹈歌唱, 故上文謂孫氏之於唐合生, 叉並 蓋憑現有資料言:唐 除非完全不憑資料, 則 與 未曾名之日「合 雜劇說話近」, 乃較

近 人勉強溝 通 唐宋兩代各不相同之合生,使歸於一,愈益支離者, 倘有李拓之說。 李氏中國的

# 舞蹈據新書武平二傳云:

訶 會式的「相聲」的來源之一。 話人的舌辯; 生」。「合生」之義即「合些」,言其巧合於卽景、 至於多人以下、 (即傳語), 歌舞部分的分支, 和動作上的踏舞, 二人以上的人數在麥會上歌唱舞蹈, 成為唐宋以來的踏筵舞。……合生的舌辯與動作的再發展,疑即今日走堂 二者組成一種象徵的表現方式。 卽物的調笑。 而以現實的題材來做滑稽嘲諷的表演的, 而此巧合, 合生中廋詞部分的 是以來源已遠的言語 推廣, 成為宋元武 HIF 上 做 帄 . 合 廋

此說內有許多不可解處:(一)「生」字何以卽爲「些」字?其故何在?(11) 唐代合生戲是「即事」,

第一章 辨體

之動作 **刻**· 劃· 唐 常之歌 丽 年以後,既曰「推 方 截 之「相聲」, 雜技中之『相聲』否?而譯者竟謂其人所論乃「和聲」, 我宋代說書, 已有 滞 舞, 可能衍變爲「相聲」, 是 或如義陽主 舞, |周 來象徵之, 卽 索 不圖 景 有是理· 啉 何 笑 以獨 漢以 近 曾引武平一傳及夷堅志內有關合生資料, 卽 廣」, 辭調, 人對於合生一伎之認識, 物 乎? 表現之?初唐中唐兩次所演之合生伎內, 有賴: 有「團雪」「散雪」之關目, 來, ゴ 酸·  $\Xi$ 早已有之, 機圖書季刊 何 於初唐之合生來育成? 中唐始見, Ų 殿· , 仍認唐宋合生是一事? 所 謂 何·以· 是極 調笑」, 合生 デ·但· 卷 平常事。 四 離奇荒 何能與調笑相巧合?(四) 未见進步, 期 不等於嘲笑, 附 顯然已綜合多種伎藝, 錄 幻,有如 內 李氏所指唐 試問"在唐代, ᅔ 既已看到合生於經歷猜謎與舌辯之過程 反退化為堂會中之單純 未省其 捷京東方學報 此 合生於是又變成六朝隋唐以來樂府歌 有唐王建等調笑 者。 曾有何 辨別流變之方向 已屬「妃主情貌」、「王公名質」之 古廋 謎 以表演故· + 미 「踏筵舞 猜乎?(五) 詞 卷 是猜 詞 伎藝, 可 事· ; 謎, 錔 如何, 期, ۰, 便 爲不必 乃經歷一千餘 合生 在宴會上 載 如 是 美國 何 抑 此 伎 Ϊij 脋 種 演· 藝, 某 刔 闘 以 妝. 極 辭 載 踏 耛 事. 歌 初 平

如 ፞፞፞፞ 茲 爲 表內、宋合生部分,多用李氏說,而略參孫旨。 彰 著唐 合生之真象,使人不墮入與宋合生類似或貫通之模糊意識中,附 言以蔽之曰:唐合生乃已入戲劇之伎; 床合生 列 唐宋 合生 異 同

第二章 辨禮性

詩內詠「合生」。 乃未入戲劇之伎;宋之喬合生,乃將入戲劇之伎。——其大較如此。 參看「補說」明張寧唐人勾欄圖

| <del></del>      |     | · ———                                 |                |          |     |
|------------------|-----|---------------------------------------|----------------|----------|-----|
| 生合               |     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 生合唐            | 類/       |     |
| 生合喬              | 生   | 合                                     |                |          | -34 |
| 嘲雑               | 唱   | 說                                     | 傲舞 歌           | 質        | 性   |
| 笑 吟              | 代   | 唐                                     | 伎胡來外           | 源        | 來   |
| 目 題              | 物   | 事                                     | 史情人時           | 容內       | 伎   |
| 。明不無有。唱          |     | 夾或間                                   | 選辭至聲<br>機近弱近   | 歌        |     |
|                  | 無   |                                       | 有              | 舞        |     |
| 。有應              |     | 無                                     | 。鉀蝶近態          | 科        |     |
| 玩談完<br>諷說全       |     | 主說以                                   | 。貌情述言          | 白        | :   |
| 無                |     | 題體用<br>詠詩近                            | 無。             | 詠        | 藝   |
| 副淨如二<br>末、副人,    | 人   | _=                                    | 旦生如二<br>。一一人,  | 員人       | 表   |
| 金 瓦              |     |                                       | 廷宫市街           | 點地       | 演   |
|                  | 反穢  | 與爲風                                   | 相歌式與 反舞之儀      | 反相       | 比   |
|                  | 103 | 謎令與<br>近商行                            |                | 似近       |     |
| 院題劇為發<br>本目   戲展 |     | 合爲發<br>生喬展                            | 數生世為發<br>。且之後展 | 展發       | 較   |
|                  |     | 玩諷者, 乃成喬令生由不玩諷者,                      | 乃成後世之生旦        | 備        | i   |
| 代                |     | 合門到                                   | <u></u> 戲事     | <u> </u> |     |

## 唐 戲 弄 上册

魚。 百戲,均不列合生,蓋不屬於敎坊也。 目。新唐書武平一傳:宴兩儀殿,胡人機子何懿等唱合生歌,言淺穢,因倨肆,欲奪司農少卿宋廷瑜賜 平一上書諫曰:.....是則合生本出西胡,附合生人本事,與路搖、參軍、演弄故事不同,通考唐宋 近 人沈曾植 礼記內有合生說,附記於此,以供參考:「夢華綠雜伎有合生, 元典章有『高合生』之

#### 六 大面

化,仍有用面具者。 面具,狀真面或塗面所不能狀之面容也。 大面之名,始見崔記,段錄作「代面」。 周史曰 故面具之用以爲戲,有其獨立性之存在; 唐大面之爲歌舞戲, 端在其已演故事。大面者,指用 雖戲劇制度已進

而表演故事,其具有戲劇意義,亦即在此。 **肖爲此戲者,當在北齊時代。 其用爲歌舞,無異周代之象舞,** 因爲誇示武功。 所不同者, 乃爲變象徵形式

按據前 之戴假 而演故事,爲歌舞戲,是否即爲經過不久之事, 面克周師, 章溯源(乙),北齊之宮戲與民間戲均頗盛,此 軍中爲入陣曲, 乃軍歌而已; 尚無明據。 至由入陣 類歌舞戲在北齊時當已有。 與軍歌演 若唐代之確有此類歌舞戲, 爲普通歌 舞, 惟北齊蘭陵王長恭 由普 乃憑鄭萬鈞 通 歌 舞 **叉進** 

Ħ 代國長公主碑 之一步者,不過接近戲劇而已, 者, 仍係 更具, 准記 皆可視爲趨近戲劇的一種明徵。」其意若曰: 段錄與通典諸書所 尚非正式戲劇, 紀, 已無 則殊不確, 可疑。群下章劇錄雕陵王。 未免忽略大面原具有獨立性之一點矣、 凡僅用面具, 丽 未 糜塗 雖 然 面 所 姕 謂

参看下文論鉢頭是否比大面進步。

可忽 爲大面;(四)面具包含套頭。 談大面,先略辨明四點"(一)大面乃類名, 至於唐大面戲,乃漢以來之中國伎,並 非劇名;(二)假面不必皆爲大面; 非傳自外國, (三)面具不 亦一 要義, 必皆

清,以爲大面亦劇名,並進而忘却蘭陵王固有其大面之類屬在,於是不從類屬以定蘭陵王之派流,反 乃類名三,戲名一, 難 心 以對敵。……」乃溯以面具爲大面之源如此, 向國外另覓源流, 怪 理的模倣 示 通典一四六日:「歌舞戲有大面、 此事之開始, 」,卽先誤大面專指 其失愈遠!例如近人劉大杰中國文學發展史曰「代面的起源,完全由民衆崇拜 而杜氏錯綜舉之。 不過在杜氏於類名、劇名相混, 蘭陵王 **叉** 曰: 撥頭、 劇, 復由此 並非謂大 踏搖娘、 「大面出 出發, 面類中, 於北齊蘭陵王長恭, 窟壘子等戲。| 而結果竟於源流上 IJ **尋考其起源**, 僅有蘭陵王 此四名中, 乃得「民衆崇拜」 才武 一劇而已。 一體認錯 丽 貌美, 用今日 禊 後人概 失其指歸 常著 眠 云云, 光 念不 假 面

第二章 辨體

唐

齥

弄

群下章五節,辨唐<u>關</u>陵王並非自西城來。

 
 試娘等之「假面」為面具,
 相混也;此外尚有將後世「塗面」與唐說大面混者。 面」,群下文引通雅說。含意均較大面爲廣。 所能滿足,惟有仍賴面具補充。 大面,人面之大渚也。 與大面混,故須辨明,詳五章化裝。 其爲狀, 故焦循劇說於引催記大面 第 大面不過假面、裝面中許多方法之一而已。 在 面積大於真面, 蓋後世戲劇中每每須強調面 可以濟面部化裝之窮。 此乃將唐說「假面」 條後,曾曰 形之改變, 白「假面」或「装 與唐說「大面」 因 有人誤會踏 非塗面

按今淨稱大面,其以粉墨丹黃塗於面,以代木刻,而有是稱耶?然戲中亦閒用大面。

此後世以塗面之實,而混用「大面」之名也。後世塗面之制雌興,大面之具並未全廢,却已不稱爲「大

面」矣。 徐史曰:

因有搆臉之舉,說亦不爲無理。 始於蘭陵。 「代面」,数坊記稱 然淨丑撟臉,所以狀其人之兇懦、勇怯,正嚴、奸狡,藉爛本來面目之不足, 天創。 有謂戲中大面之名, 即因於是。 余意與其謂大面始自屬陵王, 則謂即 師蘭陵之意 不 岩 調 假

蓝,是一種演進; 換言之:後世戲劇之畫臉譜與戴面具二事,皆助於唐之大面耳。 如鹽谷溫中國文學概論講話有此說,而董史因之。實則因劇情之要求不同,自古迄 近人每認我國戲劇中, 由前 具 (到臉

用· 巧,愈促成與塗面並用不廢。 今,皆塗面· 益難成立。原劇內審潘洪之用面具,尤為靈活 化裝;雖唐人之所以扮踏 與 面 i 具同時並用。 謠娘主脚,亦尙有人誤認爲用面具,其他 存此種「演進」之意識者,難免誤會占伎古劇中, 且除各自單用外,更有面具爲主, 而輔以塗抹者, 可想。 後世 皆祇知用で 所謂「演進」之說乃 面 具之製作 面具, 日 不· 知· 益 精

貫通之,「大面」亦可能有「戴面」之意。 向天子。』戴面 俞氏溪已存稿七「青」條:"南史王僧達傳云:"僧達傲然,了不陳遜。 自是倡優假面。 鬭狠者以護面,亦別有意。」據此,「大」、「代」、「戴」三字之香義於此 帝嘆曰: 僧達非狂, 乃戴

面

頭。, 面具也。 之大面,非以象獸形。 蘇莫遮戲, 引導物原始:「季威造『胡面子』,卽假面也。」 「胡」乃醜惡之意,仍是人面 以刻畫一面, 大面意義,在專象人面,不氣象獸面;一般所謂面具則無此限。凡裝面之具,不計所裝何面,皆 **两京賦所云之『假頭』也。」通俗編三一假頭條同。** 北史柳彧傳:「都邑百姓,每到正月望夜,作角觝戲,……人戴獸面,男爲女服。」本書下章敍 亦用獸面之具。 繫著於口耳者, 所謂套頭,若象人, 凡此倘亦謂之大面, 曰『鬼面』, 自屬大面; 蘭陵王所用之假面也。 則失其旨矣!李調元弄譜 却未指出所謂 若象獸, 則與大面無關。 四面 鬼面」 其而 全納其首者 乃以象人形, 下「鬼面」 清厲荃事物異名錄 條曰:「世俗 別大( 呼 面 套

逐除 代儺戲中皆用之。 場上用水面,是其異耳。詳下文。 即面具也。 謂刻木爲之, 下被圍,均未云戴面具,但謂因城上人不識,乃免冑示之面,詳下章闡陵汪。 潑,常並屬大面範閱。 李氏 ., 此「胡」與「胡面子」之「胡」同義。 唐之驅儺甚盛,詳下文,此物勢在必用, 所謂 崔記但云「刻木爲假面」,並未云戴法, 乃自教坊之法、 套頭 樂宗懷荆楚歲時配云:「十二月八日,村民打細腰鼓戴胡公頭,及作金剛力士, 清俞正燮癸巳存稿七「胄」條云:「所謂假面者, 翟灝通俗編謂之「假頭」,亞於假面。 」按假面連於胄, 偷低以爲刻木者不連胄,未必。 亦套頭方式之一。北齊書與北史紀蘭陵王在金塘城 疑仍連繫於胄, 套頭或假頭, 全用陣上 真法。 乃連於胄, 是明示胄下所以 即古之「魌 而戲弄之中料亦不 即晉朱何之遺製。 惟·
唯上 「用鐵面, 頭」, 面 者, 以 歷

,內應報網於文康樂一條, 趟 去述大面者, 以王國維古劇脚色考後「餘說二、 因已見上文歌舞戲鄉, 不複。 以資研討 面具考」最詳。 茲取其有關唐以前者數條如

周官:「方相氏掌蒙熊皮,黃金四日,玄衣、朱裳,執戈、揚盾。」

章昭曰:「著假面者也。 漢書觀樂志:「朝賀,置酒爲樂,有常從象人四人、秦倡象人員三人。」「虛康曰:「象人,若今戲魚蝦師子者也。」 」張衡西京賦:「總會仙侣,戲豹舞罷, 白虎鼓瑟, 蒼龍吹笼。」 李善注目:「仙倡僞作

假形,割如神仙。

羆豹熊虎,皆謂假頭也。」

· 舊唐書音樂志:「代面出於北齊。 蘭陵王才武,而面美,常著假面以對敵。」

į

安樂者, 周武帝平齊所作也。 舞者八十人,刻木爲面, 狗鳅獸耳, 以金飾之; 垂線爲髮; 畫襖,

皮帽。舞蹈姿制,強作完胡狀。」

面具之興,古矣! ……其用諸散樂,始於漢之象入, 而文康樂、 代函戲、 安樂踵之。…… 北朝與唐散樂中,

固盛行面具矣。

足見上文所謂「蒙皮」, 假面者」,一語破的!可知漢之象人,爲唐大面戲之眞正來源,其說絲毫無懷!元稹象人詩所云, 全身也。 倡 」曰:「僞作假形」, 完全指戲弄中之鐘面化裝與表演,僅用古名, 袞頭、蒙身,既均非象人,便與大面無關。 文康樂內由女伎假爲庾亮之面, 考一:「總會仙倡,……蒼龍吹篾, 按王氏引周禮夏官司馬豪皮之文後, 漢書「象人」之義,要在所象者爲人, 包含鑑面化裝與服飾, 必僅蒙及頭部, 以追思其人,旣有「象其容」三字,應是追其音容笑貌 則假面之戲也。」未云爲「大面之戲」,甚是,二者意固有 於皮上附黃金四目,成爲套頭之具, 故此條資料,僅供參考而已, 曾曰「似已爲面具之始」,甚確。 惟不涉戴面具。 **却非面具之原意**, 並非象魚蝦師子等, 羆豹熊虎必不僅套假頭, 群 大 章 服 飾。 故孟康說不可信。 內容並不包含真正大面。王 因旣日 非岩异師子者, 李善注西京賦之一仙 「玄衣、朱裳」, 韋昭曰 著 且須蒙身。 必兼及服 蒙及 别

章 辨體

裝舉 典與 仍演 通典 事雖爲唐歌舞戲之先聲,但與踏謠娘同, 面 動 人,非演 了, 其 舊青此條,遂謂假面戲原出完胡, 而作狗喙獸耳之戲,乃出於羌胡,以此條爲據,庶幾較切 (中關於蘭陵王者,於下章劇錄內詳之。 「執翳以舞」, )、) 故屬大面。 即執翳以演耳。 凡以假面爲戲,不過發於一 入齊而周, 且其伎面部必有表情,則爲銓面化裝, 絕不在大面範圍以內。己詳上文歌舞戲編。 安樂舞 沿隋及唐, 所戴面具,配以線髮, 種原始意識,任何民族皆有之。 Ę 指爲唐大面之所本, 乃人面而獸其喙 侕 非戴假 舊書之兩 大可 不必。 吾人若據通 囮 ij 條, 匆 與 俱出 **若**謂 Ħ 此

有 關 唐大面戲之資料,爲王氏「面具考」所未及者,尚有一二端,應予補 充一

中,同 旨 尚 矣! 腴 用表徵方法,予人觀看之舉動,實際當有參互 錄 點 以「樂府」爲名, 雖亦爲所列諸樂部之一,其裝服、歌 以 「雜錄」 定體; 所列諸部樂中, 舞,作用、性質, 通假之處。 樂、 段錄「驅 雖不同於戲弄, 皏 儺 舞 條日 戲, 彼 每 茈 存 要為 分 剜 同 著 銯 時代 其

用方相四人,戴冠及面具, 黄金爲四目, 衣熊裘, 執戈、揚盾。……候子五百, 小兒爲之, 衣朱褶、

戴面具。以晦日於紫宸殿前儺。

此等 此 刵 熊裘在身,面 囮 具,與大 面 歌 具必亦附於冠下耳。 舞戲所 用,應 無大別。 **侲子不蒙裘而衣褶襦**, 唐方相情形,同周禮 所云, 未 、必起, 惟古則 不知 面具如何戴法。宋陳元間 熊皮爲帽, 衣裳在身,

歲時廣記四十引歲時雜記:「除日, 之爲名,著於時令矣。自宮禁至於下俚,皆得以逐災邪而驅疫癘。 五色……」。所謂「丹首」,應爲套頭, 執戈揚盾, 容,皮革其面目。」末句可以見民間面具或套頭之大槪。曰「市」,曰「下 俚」,曰「都 會」, 亦可參考。 黄金四目。……」稍後, 又查天實間喬琳有大攤賦,略謂「則有仮童丹首,操縵雜弄。 作面具, 或作鬼神,或作兒女形,或施於門楣。 孫顏有春攤賦, 即面具, 黄金四目之所寄託也。 亦謂「丹首纆裳,……騰金耀於四目, 鏖離者以蔽其面,或小兒以爲戲。」 乃宋時情 故都會惡少年則以是時鳥獸 晚唐羅隱 舞服驚春、歌聲下鳳。…… 「市儺」 被熊皮於 턴 : 着重 其形 处

宫禁以外,乃其文之可取處。

焦循 斷爲塗面,非 徐知訓爲宣州帥, 文。大面一名,在以後之戲弄中,似不復見;祇於|五代時參軍戲內有一條。 指蘭陵王曰: 「此爲戴假面的歌舞戲的開始。」 劇說 大面戲,今日祇能舉一蘭陵王而已, **參軍戲則似爲不戴假面之戲。」按鉢頭重歌唱,難戴假面。** 所謂「按今淨稱大面」是也。 面 長 入覲侍宴, 因其人尙有大段說白兼表情,難爲面具。 伶人扮宣州土地, 但當時必不止此一戲, 繼又曰:「其後類此者尚有所謂撥頭 稱作「綠衣大面」。詳下章劇錄之科白類劇。 蓋用粉墨塗抹, 踏謠娘則萬無戴假面之理,分詳下 惜都不傳。 鄭振鐸文學大綱十七, 宋鄭文寶江表志載 吳 將面部放大之意, 踏謠娘、參軍 此大 面

**e**n

可

弄 上册

### 明方以智通雅三五 日

角抵開場曰「嗔筝」。…… 事物紀原: 「江准俗作諸戲, 先必設嗔拳。」 Ħ 「戴面如 戎 装 作勇

日嗔拳。」又麥華錄曰:「唐有嗔面戲。

ľůj Ą 消裝面也。……江夏王義恭舞伎, 正冬袿衣, 不得裝面。 近時舞日「跳隊装面」, 以前代故事演成

『嗔拳不打笑面』。」以上俱見通俗編十六引。 對病大面之演故事,作歌舞戲,亦頗有參考價值 指明代之伎。 面,乃化装也, 必戴假面, 每作諸戲,必先設嗔拳笑面。 吃陀奴,能不用手, 嗔面在唐以前, 作勇力之勢, 明代尚以裝面演故事,成爲舞隊,與武林舊事所載傀儡舞隊情形正合。詳下文傀儡戲。 並非面具, 應作 脚自加頸」。 「瞋面」, 謂之嗔拳。」又五燈會元曰:「僧問雲臺因: 可能出於魏晉。詳五章七節。 村野之人,以臘末作之, 乃百戲也。 嗔拳所用, 三說皆出栄人,究不知有於唐否。 陳書謂「順面戲唐已有之, 既爲「戴面」, 方氏則認「裝面」 不知何謂也。」 當即面具。 『如何是和尙家風 歲時記原文曰:「村人逐除, 以手舉足加頸上。 事物紀原原文日: 為面具。 劉宋江夏王義恭時之裝 謂 「近時舞」, 江淮俗, 唐優人劉 因日

應

此

二 九 〇

鉢頭 附鉢頭戲不同於日本拔頭舞、 印度拔豆舞辨。 本編之末「補說」

「鉢頭」。

景深中國文學史新編,故王考應說為定說曰:「鉢頭一作撥頭,一作拔豆。」 弦先 據 中國 資料 , 說 中國 唐代之 鉢 頭, 不 唐之伎,與日本名「拔頭」、「髮頭」、「馬頭」者, 與日本資料所示之拔頭相參混;次再擇要介紹日本之拔頭,並詳爲比較,以明其爲兩事 乃截然兩事,更從無「一作拔豆」之說。 作 撥 頭」。 實爲盛 近人魈

肺容兒鉢頭詩 而在此章與合生、 **稣顕之名,斷與大面同,亦爲種類名,並非劇名,故不編入下章劇錄,** 大面、 傀儡戲等, 同作體類之研究。 唐代有關資料, 僅僅三條。 與踏謠娘蘭陵王等並 第一條當推脹

爭走金車叱鞅牛,笑聲惟是說「千秋」。 兩邊角子羊門裏,繪學容兒弄鉢頭。

**詩人,擅場樂府;於開天遺事,尤唱歎入神。** 『羊門』或曰『陽門』,在前曰『陽』。」按「羊門」,或指「金車」前之門,則「角子」非衞士。 按考工記庫人:「車人爲車,羊車二柯。」注云:「鄭司農曰:"羊車」,謂車羊門也。 詩中所見盛唐掌故甚多, 每出正史野史之外;較之 手 学 張祜為 群也, 元和間 善也。

晉角子,皆是富饒之戶」。 奪常可知。「角子羊門」,未得其制,俟考。 角子或指宫內守衞。 武宗加魯號赦文謂「太常樂人,及金 應同爲內人,蓋專精鉢頭之伎者,故宮人學之。此伎呈於玄宗生日之千秋節,詩人特爲舉之,其不 要娘歌、悖拏兒舞、玉環琵琶等,皆是, 王建宫詞, 尤爲實際。 其詠當時宮廷間之樂曲與伎藝者, 而容兒鉢頭, 亦其一也。 每每人藝氣舉, 於以知容兒與那娘要娘悖拏兒等, 如邠王小管、邠娘羯鼓、

第二條見杜佑通典一四六,舊書音樂志同,通典另條,指明撥頭爲歌舞戲者,已見法涵節。曰:

撥頭出西域。胡人爲猛獸所噬,其子求獸殺之,爲此舞以象之。

未指如路路娘蘭陵王者, 惟此當以木劇爲限,不容任意擴展。就杜氏此說看,所謂「出西域」者,並無策該他伎或他劇之意,並 明明謂出西域 演在內,亦不可知。 ——所演故事屬於胡人,伎藝作於胡地,其他資料中並無異說與之牴牾, 亦均在內也。 更就上文嚴酤詩看, 此所謂「出西域」者,是否彙該容兒所 自可確定。

第三條資料爲段錄鼓架部之說。原文在「戲有」之冠語下,連舉八戲,而鉢頭居第二: 鉢頭:昔有人,父爲虎所傷,遂上山尊其父屍。 山有八折,故曲八叠。戲者被髮, 素衣,面作啼,

蓋遭

之狀也。

劇,會歸納得數點外,正賴此有以補充。 有武備,配合主題之孝與勇。此三點,均甚重要!唐代歌舞劇之真象, 故事情節與杜說合,而說較詳。 疊,配合情節之八折;化裝有特徵,配合表情之悲傷;因歌唱甚多,故知面作啼祇宜爲化裝,不宜爲面具。 以素衣爲喪服,是中國之禮俗,或已就問伎稍稍漢化。並示歌曲 因就一般立場爲之說曰 本不明朗,除下文錄鳳歸雲 格關 有

八

- (一)採用歌曲,能多至八疊。
- (二)配合動作以後,全劇所佔之時間如何,不難想像。
- (三)化裝、表情、與武備,旣均針對主題,作專一之發揮, 自迥出普通歌舞之外, 非健

題曰「八疊戲」。明醉朝選天香樓外史誌異六稱「撥頭舞」, 然後敢信杜氏於當時之戲弄,凡一貫曰「舞」者, 子求獸殺之,乃爲此舞以象獸而覓焉。」殷錄明明謂「戲者被髮,素衣, 有力之證明後,上文歌舞戲總諸說,乃益鞏固!會慥類說一六引段錄,「素衣」作 不· 云象獸。 薛氏象獸之說,不知何來,未免橫生枝節。 舞、字舞、花舞、馬舞、骨鹿舞、胡旋舞等可比。 皆眞眞實實是演, 並曰:「西域有胡人, 並非普通舞蹈。 **面作啼**」, 爲猛獸所噬,其 皆象遭喪之人, 「喪衣」, 歌 舞 劇得此 並

標

強

|王考論歌舞 劇曰:「其事至簡, 與其謂之戲, 不若謂之舞之爲當。」 殆於八折、八疊等情形,均

未加正· 惟旣 知了。 論せ。 之舞之爲當歟? 概 下章我灌口神隊劇。 與人關之伎, 樊噲排君難劇, 發展史論撥 二字,既不承認,而一意認爲舞,則於上列之(一)(二)(三)點,自亦不考慮矣。 舞之說, 是 有 。」按如段錄所云,尋尸而已,可能無虎登場; 成故 视· 八折、 周史曰:「固然,臟陵王或有周飾,鉢頭也當有虎, 事 與「斷代限體」之宗旨相近, 試問 舞 頭,透謂 **王考亦謂** 八壘, 在我國早期戲劇中, 若武 明清 的早期形式, 徐史認撥頭爲 「去破陣樂慶善樂諸舞不遠」其對鉢頭之意趣如何, 林舊事 有歌與否,雖不能知一, 雜劇之作獨折者, 首尾完成, 與輟耕錄所載 也可見民間舞蹈的來源, 調之不簡單, 敷衍簡單故事之歌舞戲」。 較之以人扮人而相關之伎, 恐於戲劇故爲崖岸, 全套共歌幾曲? 九百餘劇名中,有內容簡單者,甚且 失之,更遠!日考「不若潤之舞 亦未嘗不可。 如通典所云, 這時已受有其他民 亦因「至簡」之故, 其是否照我們所想像的那 不問可. 以拒絕漢唐之有戲耳。 阿英中國古代的 簡 單 實際尤精, 求獸殺之, 셌 與否, 說 (I) 乃此 故可不必代爲顧慮。急看 則 族 指北齊時, 民間 不 至若劉大杰中國文學 必有虎。 與其謂之戲, 的 較 如 影 | | | | | | 觀, · 經 經 經 明 於毀錄 響了。 又似指唐時 清 原 行, 以人扮獸 雜 曰 無 劇 一戲有 不岩謂 定準 便 這一這大 故 不 更 惟 좵 事 洏 珂

之鉢頭, 於一片歡笑聲中, 唐說綜合體認,於鉢頭是類名,並非劇名, 慶賀「千秋聖節」;灶段二説所指, 乃得顯著之證明。 乃中唐以後民間所演之鉢 展詩所指為盛唐宮中 頭 劇情 肵 演

悲壯,遭喪啼泣、被髮素衣, 戲,絕非一戲; 與其他帝 名曰「祝千秋」, 名,非劇名也。 養陽主耳。 泣,被髮素衣, 拘拘忌諱者不同,但 所謂鉢頭之範圍內, 所憾者:盤山八折、招魂八歌、俱不得其曲名、亦無從爲之臆造。 民間所演, 專尸復仇, 琴尸復仇, 為擬名曰 招魂哀 彼此亦不應處於兩極端。 絕不限 挽,來慶祝玄宗降誕之千秋節乎? 「格獸復仇」, 招魂哀挽:彼此所演, 於遭喪報仇之一種劇情而已。 以便識別。 故憑此矛盾, 果能同爲一 正猶大面之有關陵王, 可以斷言 盛唐風 鉢 劇乎?內人果能 頭」営與大面 茲就宮內 尙, 前野所演之鉢頭 帥 使 所演,為擬 脫 合生之有 同 略 脱山遭· 爲 類

雲霧可撥矣!詩之前二句,謂宮人於子秋節日,走車趁數。 現 藝,詩中都未透耀,但覺容兒此伎非凡而已。 頭 說 飾 並 顧 看,亦可信鉢頭爲類名,非戲 非譯膏。 所 二字非譯音, 渾脫 謂 配千秋:者, 下文錄蘇莫遮劇,引 辭原謂帽, 自屬可能。旧本拔頭亦稱雋頭,用「馬」之義,完全非譯音, 既不演胡人 替父報仇, 頭飾也;大面亦在頭部, 名 **詩中或尚有他義可循,** 一切經 岩將「鉢頭」二字, 一音義,將蘇吳遮與渾脫、大面、撿頭, 第三句是學演鉢頭之地方。 究演何事歟? 須俟學者精識。 是四項中已有三項是頭飾, 與大面並 岩與弄假婦人、 **惜從服氏詩中**, 看, 群下文。 若於鉢頭之如何爲戲、 可能指: 北史附 | 接服中 認爲 弄假官戲等唐人之 國傳 毫無 則撥頭 頭部之特殊 所得, 類, 與容兒之如何 |亦可能| 男女皆衣 而蘇 不然, 是 莫 表

撥洛背慶等,羯鼓錄有絲羅背、 袭祸,被氈。 以皮爲帽, 形圓 大鉢樂門, 如鉢; 唐會要有撥雜背陵、 或帶暴難。」 足資參考。 北維背代, 皆同音異譯。 但若例以 )弄婆羅! 則二字又頗似譯音。 眄, 及曲 名鉢羅 背與 此·

亦正所謂在雲霧中也。

榯。 題,推衍頗廣,殊不簡單。 如此, 王考認定鉢頭是譯音, 論點所及, 包含起原之時間問題、地域問題, 其原文曰 二字原爲「拔豆」, 國名也; 並因此而揣其有於北齊, **伎藝之地位問題**, 甚至我國戲劇之發靱 爲當時諸 戲之

调

模

可知。 魏齊周三朝,皆以外族人主中國,其與西域諸國交通頻繁。 城傳,有拔豆國,去代五萬一千里。 語之譯音, 頭一戲,其最著之例也。 |龜茲樂,則自隋||唐以來,相承用之, 以迄於今。 在隋唐以後,或北齊時已有此戲,而蘭陵王踏搖娘等戲,皆模倣而爲之者歟? 如使「撥頭」與 固不待言。 「拔豆」爲同音與譯, 且於國名、 案蘭陵王踏豁娘二舞, 地名、 隋唐二志即無此國,蓋於後魏之初,一通中國後, 人名三者中, 而此戲出於拔豆國, 此時外國戲劇, 舊志列之歌舞戲中, 必居其一焉。 龜茲天竺康國安國等樂, 常與之俱入中國。 或由鼠茲等國而入中國, 其間尙有撥頭 其入中國, 如舊唐書音樂志所載 不審在何時。 或亡,或隔稱, 皆於此時入中國 一戲。……此語之爲外 則其時自不 按北史西 已不 撥 丽

按以鉢頭繋於拔豆國, 祇有二字之音近而已, 別無絲毫關係可援;非若音樂之來自龜茲,旋騰乃二

作同樣之附會。 饚 承· 可憑,自亦 曾肯定,甚合。 愼: 群下章述西涼伎。 則過矣。日人鹽谷溫元曲概說會以南方說疑王考之北方說 於「鉢頭」與 無問題。 又有女國,男女皆以彩色綠面,一日數變。 此戲不是外來者則已, 「拔豆」 惟王氏疑蘭陵王踏謠娘等戲並皆模做鉢頭而成之一層,於辭雖疑,而於意似已 之來自康石,二國名。確鑿具體者可比也。 爲同音異 譯, 倘使果自外來, 而此戲出於拔豆國之意, 仿王氏說,並可附會爲數弄中大面與途面之由來矣。王考下 當在北齊, 北皮西域傳尙有鉢和國, 而不在隋唐。 僅· 作· 「如使」 若循王氏之意向, 之口氣而已, 此說旣有 載籍 未 判

及劉大白中國戲劇起源之我觀,文學週報二三一期。 國語之譯音。 受王考此說之影響, 魏書西域傳有拔豆國, 而唐書所謂 北史所域傅有拔豆國,疑為一 出西域」就是指此戲從拔豆國傳來。 而仍保存其疑似之程度者, 而隨唐二書不載此國。 聲之轉,或此戲出於拔豆國,由龜茲等 大約 「撥頭」 「鉢頭」 和 已將王考「如使」之口氣, 那麽, 如許史日 撥頭傳入中國, ::「按『撥頭』 「拔豆」, 或許還在拓跋魏時, 進一 或稱 步改為 出於譯音底略 國 鉢 丽 頭, 入中 「或許 而更早於代 阈 有 當 不 耶 是外 ? 同

ह्य 代面底產生,或許就受撥頭底影響。

其 重點: 平常,而 在認 ||發展結| 頭戲爲我國戲劇之最早形式,出於西方極遠處之一小國,日拔豆。 果,乃到駭人聽聞之地步。 蓋凡如劉氏循王考此一意向而 前者, 此等意識, 勢必將王考中前 發端

第二章 辨此做

則· 劉大白說之結論, 戲劇之第 復隔 頭; 勢必 典型,更用本國歷史故事如蘭陵王,民間故事如踏謠娘者,以模做其表演, 討 可 洏 第三本戲。 **厄國人之來演打虎報** 後有關之表 論問問 知道 见 前 荒. 亦 鉢 絶 此 頭乃來自西域,西域有此,乃基於距今千五百年前,距中國 <u>火</u>]・ 有人將此說 雖 渺茫難究之拔豆國; 終殊 戲劇底所以不能產生於漢族文人之手, 有 揣 粒 歌 示 其 種子。 都 舞,未用之以演 非研討祖國文化或 造意之山, 噫! 聯 與上說結合,而 柭 便可以知。 然乎?豈其然乎! Üţ 片,終於荒幻其說曰:我國至北 設想 爲我國之第一本戲, 非直接受压考之此種影響而何?故此事在压考雕以覈實始, 如此, 此國獨具高度文化,足以產生戲劇, 故 劉氏 事 鎏 目 日:「所以中國 術 果有別於齊東野語甚至山海經乎? 雖演故 我國優戲, 王考曾指蘭陵王踏遙娘日:「二者皆有歌、 者 所宜 事 有 卽 也 未管合以 而反産 底戲劇, 乃創例於臟陵王 以其國名名之, 朝之際, 生於外來異族之手的 歌舞 可以說不是 無 不可謂非優戲之創例 與我一 踏 五萬里外, 稱爲「鉢 稐 謠娘; 朝 中國 野 此非浮辭以相 度接觸之間, 頭; 我國於是始有第二本 蘭陵王 人自己所 尙 縁故。 與 無 我 我國當 戲 有舞, 脅偶 路路 劇 產 可 詳見下章踏落娘 枉 生 逐播 娘 言 膊 若· 其· 以演 也, 的 相 75 旋 旣如 К 迊 模 當 大 末 流 , ЦIJ 弒 我國 倣 以 倚 戲 此 事, 看 旋 就 拔

此 中 牽涉 問題甚多,俱見上文法藏 節。 其有關 蘭陵汪踏遙娘者,於下 章敍二 戲內詳之。 茲僅

爲喜戲,不群; 國自古相傳之大面戲,踏謠娘是始於北齊之民間戲,演民間故 鉢 鉢 頭與拔豆國名為同音異譯, 頭之起因 歌舞戲,無據,必須先證明唐角觝內,注重歌唱,甚至亦曾有八疊之多,否則不 民間· 及 所 所演· 生影 響, 應甚多,其中之一,爲西域 爲作 其說僅可作研究時探尋資料之線索之一。 截断 衆流之說 胡· 鉢· ||人替父報: 頭· 乃. 歌· 事, 仇 戲 用民間音樂, 故. 其· 記· 事. 用· 載 西城演 始於盛唐。 或謂鉢頭乃唐代之角 俱· 瓜法。 確· 鉢 頭· 蘭· 陵· 耳. 無 中. 關· {Ξ· 旃٠ 是我· 演· 應· 或

勢必 或調和· 推之於五 又缺陷於他一面而不自覺。 外歟 被 人放. 我 種• 國 萬 種所能了事矣。 里外 舌 大看,推廣 北 藝淪亡,古籍零落,關於此一 朝 歟? 不圆近日, 漢代數? 看,拆散 周史日 例如同 遺應 又被周 看, 凡稍可以憑藉, 各走極端,各是其是!遂知其間雲霧正濃,真象隱 史用與東海黃公相結合, **鉢頭戲,四十年前曾被王考用與拔豆國相結合,** 時期之戲劇資料,實過於貧乏, 無不應用盡致; 而派歸漢代角觝。 每每祇顧突出於某一 於是偶有 唒 酸, 敷? 條經發 從 西域 画, 有· 東 非·折· 敷 向 現 同·

西,

中.

盽

海黄公爲具有情節的 昔有人父爲虎所傷,..... 舊唐書音樂志作「撥頭」,…… 角觝戲 那便是漢代散樂中的東海黃公。 所載 其結構是人虎相關, 雖 較樂府維錄爲簡 而 人被 `但已明示共來自西域。 成虎噬。 鉢頭似乎和東海黃公爲 樂府鄰錄雖祇說上山尋其父尸, 這件做事發生的 個故事的 兩 主 個段 節 東

其間未始沒有演變的痕跡

轍 過相反地,虎爲人殺。 其 求 獸 殺之。 鼓架部既包括百戲角觝,或不至例外,鉢頭也許仍爲角觝戲。 固然, 鉢頭中為虎所噬者, 不見得即爲束海黃公, 但以兩個故事的 其終場則亦爲人虎 情 飾 相 比 輆 不

事實, 周氏祇廟掌握兩故事之情節相似,祇憑情節之一項,便派鉢頭爲角觝戲, 公 使 之 民 間 形 式 與 本 質 均 不 然,故 根 本 非 角 觝 。 詳 上 文 歌 舞 數 總 節 。 辭。 說,本於通典; 亦難爲角觝。 與歌舞戲間, 距 全 但已必有故事,其歌舞之内容必切中主題,以發揮情緒;歌舞之外, 一並不等於謂鼓架部全部所有都是百戲。詳上文唐人分類節。 **| 鉢頭是角觝,已感落空。** 画。 凡此均非角觝所有或所同也。 毫不躊躇 應先 將唐人所以如此指明之種種,用其他真憑實據之事實, 段錄中之歌舞戲與百戲,同屬鼓架部, 但通典舊書均已明指鉢頭為歌舞戲,何得變換解說,而逆轉之,以入於角觝 離甚大! 毋乃失計 角觝 若再就鉢頭本身之形式與本質以單獨求之,亦不合兩兩相當之條件, ţ 向屬百戲,乃理性之藝術,動人而已, 未知角艇成立之惟一 今若將|唐人指爲歌舞戲者,改派入角觝,亦未嘗不可, 條件, 乃因樂類相同之故而已。 周說所用之資料,乃舊書 乃形 式與本質上均「兩兩 若以情節與東海黃公伎 未必感人; 悉予否定; 尚有少量表達情節之說白 於是不得不抹殺他 歌舞 鼓架部雖 非僅作片面之伸 與段 相當」。 戲雕 (相似) 但 錄 偏 包括百戲, 歟 必須顧 重 東海黄 方面之 佐書之 Ţ 歌 指致 角觝 來證 及 當

之說明;不然,忽東忽西,忽問忽漢,讀者將終在雲霧中而已,距能貫通其義而信之! 便能轉變全局者。 於後,是否漢之東海黃公故事,亦來自西域數?以西域而傳東海之故事,原無不可,特亦 演· 截斷衆流之說時,所以將周史之應修正處,亦預爲包舉在內也。 (出中,是否有如許多之歌曲?應亟考明。 例如段錄所指之曲八疊,爲最顯著之事實,首先不能不顧。 何况周氏已承認鉢頭來自西域於前,又謂其 角觝無論漢唐, 來自漢 須具備有力 此上文作 在· **其**· 角艇

緩

八疊 展史下論撥頭曰:「有歌與否, 可合踏為娘作比較,而在動作上有繁簡之分。今此二者乃類名,並非兩本戲名, 有歉、有舞,業經成熟之歌舞戲奏 其失與劉氏同,嫌唐代所有「舞劇」之故事性不够,又與魔氏之意趣爲近。如今藏覺唐代旣已有鉢頭戲與大面戲,即已具備演故事、 難以遽み高下。 **,性質且不同,** 作,究竟青勝於藍歟?抑弟子之不如師歟?實同一無從說起。 倘 人於大面、鉢頭二伎之觀察,又每認鉢頭爲比較進步, 且完全忽之, 若依王考蘭陵王路謠娘二戲可能晚出,俱模做鉢頭爲之,試問彼此一爲原作, 何從比較? 而謂其動作更繁複, 董史三謂撥頭曰「扮演故事、 雖不能知, 亦不知何所依據。 但其動作部分, 較代面進步」, 必更爲繁複。」 根本上必須大面與鉢頭是兩本戲, 細按亦未必確。 上文近人分類節末引嚴敦易說, 則代面亦未嘗不演故事, 劉史於撥頭之明明有歌 如劉大杰中國文學 與踏謠娘之爲戲名 唐代無歌劇 爲 方

之音樂與 以 Ŀ 述中 舞蹈 國之鉢 傅芸子奈良春日若宮祭的神樂與舞樂載白川集。 頭 (戲畢) 以下介紹日本之拔頭舞。 作者未考日籍, 及田邊尚雄著中國音樂史譯本, 僅據常任俠唐代傳入日本 扼

要轉述。常文曰:

拔頭,大食調, 玄宗天**寶**十二年, 頭舞讚歌二首。……印度古代傳說: 鉢、 白馬……段惡龍,戰關制勝……。名拔豆,蓋云拔豆玉之馬也。……明治七年(西紀一八七四), 頭之舞人被鬣髮。 二十曲時, 作「髮」,又作「馬頭」。 拔頭、 古樂, 西紀七五三。) 共答舞還城樂, 還城樂等, 中曲, 稍爲 人舞, 韶樂部學林邑樂, 據高楠博士之考證, 名見蛇樂, 「林邑八樂」之三番,……純印度之舞樂也。……就信四古圖觀之: 司馬之神阿休印, 答舞還城樂。……日籍資治表載沙門佛徹解音, 天平勝寶五年 以木製蟠蛇, 所謂菩薩舞、 深嘉國王拔頭之虔敬,且愍其爲蛇害所苦, 謂此舞出於印度 置舞臺中央。……於競馬相撲之節, 拔頭舞, 印度古聖歌 是也。 。 拔 (黎俱吠陀) 一作「艇」, 定雅樂十番 例突此 賜 有拔 篖 作 拔 以

舞曲,其關於馬與蛇可知。

**拔頭**, 譯級頭王之歌二首,共十三章,下文述神白馬 常文指1 為中 曲; 向達唐代長安與西域文明據大日木史樂志, 戲,附錄中曾略引爲參考資料,茲不複 指爲小曲。 常文並 載 高 楠氏所

者一人, 戴披髮、巨目、豐鼻愁容之紅色面具。 裲襠, 緋袍, 持桴以舞。 舞分兩大節: 前節持桴, 伸闔

雙臂,繞賽作圓形而舞,以大鼓及笛爲節奏。 後節置桴於臺之中央,徒手以拳,仍繞四周而舞;左折右旋

前趨後進,展轉屈伸,繁複異常!衆樂和之,尤形凄壯。

常文考其舞之起原與意義,傅文見其舞制與舞容。 有數點應予指明者

- (一)正舞、答舞,始終是一人獨舞。 又未提歌曲,殆無歌曲耳。總之:拔頭且非歌舞合伎,更說不到歌 起原雖有故事,若舞之結構,却未見其配合故事情節, 舞劇
- (二)故事之意義,貫徹於正舞與答舞中者,乃神遣白馬, 爲國王除蛇害, 明明白白! 與我鉢
- (三)拔豆, 之間;作「馬頭」,乃完全表義,亦明明白白。常文內之「亦曰一作『撥』, 頭劇之「格獸復仇」,演登山關獸、替父報仇者,何涉?參看下章轉兵爲劇,引發頭王之歌末章。 乃王名或馬名,非國名。作「秡」、「拔」,猾是譯音;作「髮頭」,已介乎音義 一作『鉢』」
- 四)拔頭舞來自林邑,鉢頭戲「格獸復仇」來自西城,一南一西,相去甚遠。林邑今之安南, 與唐代之京洛交通,儘有北上之陸路可循,何至繞道西域,然後東來平了

者,乃因於我國之載籍,而附加揉合如此,痕跡顯然也。

(五)艨周史,將拔頭與胡飲酒二舞之面具詳勘,顯覺其互訛。 胡飲酒之面具,不屬拔頭。而題胡飲酒作長髮、皺眉, 眼角向下, 所謂臣目、豐鼻、紅色者,乃 面如土色者, 反近於拔

辨體

之裝,是不僅圖上之錯題,直舞中以訛傳訛, 頌。 尤以長髮之象馬戲,合乎日舞之特徵。詳下章蘇中郎。 **督非成是之錯用矣**, 今其舞者果戴赤面之具,而拾鬣髮 奈何!至於我之鉢頭

歌唱太多,戴面具除非不礙歌唱,否則未必戴。

將. 據 茲再撮舉其勉強牽合之辭如次,以便研討。 此五 《真象與重點放在一邊,必欲避重就輕,強合二伎爲一,一若有不得不然之情勢在 點,彼之拔頭舞,與我之鉢頭戲之間, 見於常文者四點,大抵轉述高楠氏之說 距 離 如何, 已一目了然, 寧俟詳剤! 者; **面自來論者,** 誠百思莫解。

- (一) 段錄之被髮,乃擬拔頭中馬之鬣髮;
- (二) 段錄之素衣,乃表拔頭中馬之白色;
- (三) 段錄之作唏,乃示拔頭中馬之嘶聲;
- (四) 拔頭舞初傳中華,再傳日本,著物不免有所改變。

### 見於傅文者又二點——

- 段錄謂 Щ 有 八折,拔頭 舞頗狀其遭喪顚頓、 登山 艱難之情
- (二) 拔頭非素衣,相傳來日久,有所更易。

傅氏 工厂 宗全會 一研究,察其舞容, 誠有如樂府雜錄所云情狀, 蓋亦確爲今存之唐樂舞也。」 按

方面之 傅氏 自更不禁追究,又安見彼拔頭者,誠如我殷錄所云之情狀,而確爲今存唐代之樂舞乎? 常文第二點,與傅文第二點矛盾:一則於拔頭 說 必有今昔之別;傾氏所目擊者,乃今之舞,未必悉同於昔之舞。 此 频 以 数點 被髮 馬嘶,又矛盾; 更. (素爲緋,在我體俗,乃易凶爲吉, 侚 肵 膽騙. 况 捐 乃二氏文內之認爲非改變、非更易者, ·擬鬣髮,較是,惜舞中實際未用。 唐 證 既已難 鉢 者,僅段錄所述民間 頭戲之全部情况 因人遭喪而悲啼,馬戰勝而 周· 對兩方 〜面之洞! 如何,載籍旣亡,遺 鉢頭戲之一而 恰恰相! 明更屬無望, **傅文第** 原本服 脯 反;變動太大, 已,彼此牽合之結果, **尚且全部蹈空如** 嘶, 踪 點謂頗狀登 <u>ilii</u> • 情緒 復 緋 謂 浜 一層不 w 誠· 亦恰恰相 今居千載 有· 應明 理, Щ 此, 唐代之戲,明明有宮中與民間之別 戴 如何,「確爲」 難,則 反, 所 此外皆已改變、 則但謂言 尚且支離 Ü 丽 如 下, 分明主觀之想像而已。 何可以 常文第三點內 更易, 實已無從 歪 如· 何· 比附? 曲, 不 者, 已更易之部分, 夢見 名所 **鰕쏊不合如上** 夫 常文第 日本之舞 將· 聯 U, 何・ 繋 從· 對. 人喻 亦 不 點

向 節論 向 氏 達 開服。 指 唐代長安與西 緋 唐 袍 代 爲 胡 胡 戲中, 服, 域 文明 未 崩 有 其故, 亦 緋 日 胡 鉢 不知是指旧人所謂胡, 之稱, 頭舞今存於日本, 自因其常着緋袍之故。見下文猴戲。 抑· 唐· 者衣 ズ· 胡服, (所謂・ 湖, 面 二者 惟中 含義不 披 颬 髮, 鉢 頭戲 崩· 手 見下章 持 短

置信! 一

經說破,

恐並

柳氏

亦無以自信

也

覺

쀩 執 復 短 桴 仇 觀成分太多,客觀成分太少,非修正不 乃衆舞之公式,如羅陵王、 雖 掛 西 域 分 却⋆ 衣 (**紫**服, 又不能戴面 蘇莫者告是 Į, 乑 腿 更不執短於。 於 拔 頭 舞 爲 短·桴· 然 何能象殺虎之具!但 故 鉢 頭舞 今存 於日本.」 在日 木 設, 舞 終

酋先否定其與 求是」精 田 邊 蕳 神、似 雄音樂史之主張,及所介高楠氏之說, 唐還京樂之關 乎較強。 田 係。 史曰 此在討論鉢頭拔頭之同 均與常傅 異 中 氏異 雖 僅 越 枝 節 田氏於拔 問 題 偡 頭舞之答舞 田 氏 於此 湿城樂, 點之 實

還京樂,……與傳於日本之還城樂, 完全不同。……觜本名見蛇樂, 因其發音上誤書爲還城樂, 遂附會為

変・ 此· Х 從· 而 〈何嘗不· 西域傳入我國者,所憑 中國之傳說 指 種・ 爲有分 冈· 日之所得 發. 與中國之還京樂同 音相. 如 此 ! ī曉,但· 者真, 近,而 訛 || || || || || || || || || 試看 傳者甚多。」此雖 禊· 我之所得者訛, H 書, 氏 · 者何? 信 而·附· 失**戲**, 印度之拔豆舞 ·含者, 亦全憑字音相近之一 肯定其必由・ 較 我常 故其史於引段錄之文後, 又 登止· 傅二家於中日之間 爲總源頭, 於印· 還京樂與還城樂間之一 度· 種主觀 面 舞 流 附會 入 不辨訛 且. 日本爲拔頭 已有所· 乃曰 而已, 端. "「此當爲西城之訛 正 並非 訛・ 傳, 強使 即鉢頭與拔豆 從二者之形式或 必· 不· |日 面 舞 流 與 ř٠ 入中 其 |<del>|</del> 傳 以 戲 拔· 國 結 另· · 頭之間, 繑 本質 出 鉢 事· 洒 城 方

闽 獲有的據,則亦與常傅二家同一主觀太過,不得不爲田氏指明 Щ

田史介紹高楠氏述拔頭之舞容有曰:

之象者,乃擬於Pedu之馬者。 拔頭之被髮,素衣,作啼, 形容馬嘶者;喜躍八折者,象捷足駿馬之超曜者,…… **奮**迅之狀也 喜躍八折, 被髮者, 並非如舊唐書及樂府雜錄所 馬之鑿髮也; 索衣者, ·始終作格鬭之狀, 表馬之白色也; 作啼者, 亏, 如 非與猛獸格鬭者, 遇喪之狀, 亦非 ·效喜耀· 非 逢喪 乃表示對敵蛇 Щ 而 嚰 路 亦 折

作啼 訛, 所· 顯· 所 有 承 足見認 見聞 漢· 因· 高 知又不廣,所以 未合矣。 說 **詎足深信!高說分析拔頭舞之情緒,旣非悲若遭喪,** 我之舊 「治襲而! 八折、 丽 吅 Ë 已別 總之: 書與段 相同也。 格關五 二家於我之鉢頭,旣未參考宮戲方面資料,又未作深切瞭解, 無 勉 所求 通典與段錄之所云,不謀而合, 強求通者,似反難信。 録所 點 瀬 較之常傳之說,乃兩種不 (慮少, 云,旣與拔頭拔豆 爲馬鬣、 似反可信,高田常傅四家必欲求通解於中印 馬色、 馬嘶、 吾人今日研討此事, 情形不同,便是一 同之結論, 可能為唐代民間部分鉢頭戲之真相。 馬駿與馬殺蛇, 亦未喜躍八折, 而常氏竟引此內容不同之高說為 種訛 實無拾已從人之必要。 正所以彰其因訛傳而互異, 傅 者, 其說乃高氏 其釋段說之被髮、 遽然以偏爲全, 旧三國之間, 創之, 杜段 於我之· 以異爲· 自紀其  $\mathbf{H}$ 素衣、 依據, 氏 僅

#### 田史又曰

此拔頭舞亦唐時入中國,似係唐睿宗時,印度婆羅門僧所獻者。 玄宗時之歌舞戲中,有大面, 與此拔頭舞

皆入於婆羅門樂中。

有效。 ፓታ 按 求是,合情合理, 又何能不信!今也, 四 14 更覺參差;而強派訛誤必然在我,斯亦未嘗以理服人。 本質全遠,僅名稱偶近而已,則亦聽其自然也可。 絕 [家? 鉢 北齊之凱歌,更無剧唐婆羅門樂之徵。 上續 對不可信其與 ŲŲ 惟 Ε Ш 千年來已亡之唐伎,何必定欲強其猶存於鄰邦而後快!至於中印二伎,本非一事,證之日仗, 四家於日舞實况,尚有一部份之目擊,然後有所論斷; 絕應有之熱望,旣屬同文,寧有二致! 西城,於我文獻有據; "議四家者,正憑其目擊記載之內容, 唐鉢頭戲同源或同體,但須且擊日舞者之報告,果然顯 但自西域來之音樂, 惟其依據此種目擊之忠實報告, 謂二伎皆容宗時印度僧所獻,論證兩虧。 以上所辨, 與我古籍存說之間, 此類遺憾,本來甚大,歷史不能挽回, 不必皆天竺樂或婆羅門樂。 若對鄰通兩國古 常非懷挾成見, 本書作者, 相去 出二伎間之真正關 已證明中旧二伎並 文化應抱之信心,對古藝事 並此而無之, 太遠耳。 故爲立異, 大面 日本 倘亦讀者之所 戲如 披 **叉鳥足以議** 頭舞 補償終難 係, /關 無聯繫, 實· 事· 初非

諒

歟?

# 八、弄婆羅門 附「和尚俳優」說。

尤其於我國戲劇中,頗佔重要地位之目連僧劇,近人但知北宋東京勾闌內已演目連救母 爲我國戲劇具體形成之最早者,見周貽自中國戲曲論叢。 此點首須辨明。 弄老人、弄孔子等, 唐所定九部樂、 中之最著者也!唐代僧侶又有自爲俳優者, [連皈依之歌劇,由梵劇編譯而成,歌曲名舍利弗及摩多樓子, 唐代三教並行,三教皆有戲劇。詳末章首節結論。 此事直接資料極少,但憑各方面之啓示,在唐戲弄內有弄婆羅門一體,則確切無移。 十部樂中, 同一戲劇性。 |梵劇亦早有流行, 其戲中主角,要爲僧侶,但却非歷代相傳婆羅門人所弄之百戲, 並附見於本節之末。 皆與弄婆羅門 佛教! 其實唐代不但有目連變, 極盛!天竺僧來者不絕, 有關。 群下章述舍利弗劇, 此所謂 「弄」者, 且在初唐可能即 天竺樂早已列入初 堪稱為乔婆羅 實與弄變軍 雜 已有· 並推

韯 者,辭又多異, 此體之正面著錄,在殷錄「俳優」一節。 弄婆雞門:大和初,有康廼米禾稼米萬槌,近年有李百魁石瑤山也。 惟有綜合觀之, 掛酌取拾, 顧段錄今日之種種傳本彼此不盡同, 庶得其要。 段錄在述弄參軍、 極芬樓印明鈔說郛本。 弄假婦人之後, 而他書之所以 繼日

弄婆雞:大中初,有康迺李百魁石寶山。——守山閣校本。

第二章一样是他

板本, 宋曾慥 遠, 獨中廣記七〇所引 類說 脱門 而爲「弄婆羅門」, 此點首當納 六 字,守山關本仍注明:「案『婆羅』下,疑常有『門』字。\_遂就 載段錄, Ď Ę 如 此,曹書所引, 明人且有將 亦作「大中以來, 則其伎自得與婆羅門樂、 又讓股錄日數坊記。 「弄婆羅」三字屬上文, 弄假婦人, 婆羅門舞相結合, 「婆羅」 又弄婆羅門」。 終不能與假婦人同 發弄假婦人 一節之 末 「婆羅」二字, 近人所據, 有 通典及陳書等為證 循聲求 多是守 義 者, 也 義 如 IJ 既 愈 曹學 瀏 非·弄· 幽 類 愈 径

集, 產生也,若循舍利 舊書二九音樂志 雲霧乃撥矣。 將軍 唐已有此戲,此亦 **宣宗大中元年乃公元八四七年,** 合各效伎 杜 故自其所 婆羅門樂用篳篥二、齊鼓一;散樂用橫笛一、拍板一、腰鼓三。 元 琰 (誦婆羅門) 通典一四六先述散樂「歌舞戲有大面、撥頭、踏謠娘、窟磴子等」,繼又 藝爲笑樂。 曉者錄之, 全用 佛劇以水, 線索之一也。 此語。 咒,亦厠其間。 當場表演之伎, 相差二十年。 並非此戲之始於大和間也。 足見婆羅門乃在散樂歌舞戲及雜戲之間 可能在唐以前。 通鑑二〇九亦載杜元琰誦婆羅門咒事, 乃專指康水諸優而言。蓋前於大和,何人精此伎,想已非段氏 足見此咒之誦,有一 有談容姒舞、 段錄之所以日 **海脱舞、** 舊書一八九下郭山 種特 大和初 其餘雜戲,變態多端,皆不足稱 责爨舞 胡往"一个所謂天竺神咒也。」咒"不指符咒,乃頌 殊聲調, ,殆亦頗 将, 唱駕車 或為弄婆羅門之戲 輝傳, 唐文宗大和元年乃公元八二七 足稱 洒 述之一 शिन् 述中 口 等 宗 也 種 面 31 雜 ш 左 近 戡 豆宴 氽 謂 其 吾

衞

所

又康 米石皆的姓,既胡人精此者多,其原爲胡戲可知。詳第七章演員。

陳 魯同 此理解,將通典與段錄之語融合爲一,在其書中凡三見

婆羅門樂,與四夷同列。 其樂用漆篳篥二,齊鼓1。 其餘雜戲,變態多端, 皆不足稱。 唐大和初, 有康迺、

米禾稼、米萬槌、近年有李百媚、曹觸新、石贄山焉。 一七三「弄婆羅門」條

婆羅門舞,衣緋紫色衣,執錫鐶杖。 唐大和初, 有康迺、 米禾稼、 米萬搥, 後有李百媚、 曹觸新、 石實山

皆善弄婆羅門者也。 後改爲霓裳羽衣矣。其曲開元中西涼府節度楊敬述所進也。 八四「婆羅門」條。

唐胡部:樂有……,戲有參軍、婆羅門、涼洲曲。……——一八八「胡部」條

則· 乃至衣杖形色,儼然僧侶,俱可信;惟將此一婆羅門, 段錄之又一傳本而寫, 陳氏 形· 待 一,不 辨 米見其是。 m 與梵曲婆羅門之屬於佛教者, 唐大 後明。 云來自天竺。 和 霓裳羽衣是道家仙女舞服, 白 居易霓裳羽 以下云云, 晚唐陳嘏及闕名作者之霓裳羽衣曲 此本較涵芬樓之說郛本尤善矣。 分明本於段錄。 {衣 舞歌 截然二事, 楊氏 創 緋袍錫杖是佛教胡僧戲裝, 聲 惟 尤屬顯然。 。 天 君 名中多出曹觸新, 造 譜 與霓裳羽衣之原名亦曰婆雞門者混而 賦 陳氏指明婆羅門樂舞與弄婆羅門之 句, 婆羅門為寬裝羽衣曲之散序說, 篇, 自 注 追敍 開元 百魁」 彼此如何可以改就乎? 玄宗製此, 中, 叉作 西涼 「百媚」, 全是道調 是晚唐鄭嶋津陽門詩 府 節度楊 道· 是 關 爲· 敬 此不 曲· 依 係 情 述 據

第二章 辨體的

詩序辞旨所指, 舊說, 准。 日 言: **沅泊蔚溪**還稿中均然。 久,應各有故,惜今已不能詳。 名實延引; | 華 傑 百舌鳥之改名。……類此不勝舉。 有三蘇莫遮, 唐代同名異曲者, 爲華肇, 祇有轉錄, 爲、殊不正確」, 有三來資別, 凱無華 非外國樂, **慮論二引所會要天寶十三載改婆羅門爲寬裝羽衣,** 爽 一改名萬字清, 向不研討, 毋乃太過。 據白居易新樂府等詩, **鳍認之理。放政為霓裳之婆羅門曲,** 不知凡幾! 一爲原調, 惟岩認二婆羅門同名者必同調, 原無足異也。 或改名, 或改或否,或複或否,當時訂於太常樂官,奉韶勒 改名感是恩, 必須肯定, 一訖陵伽之改名, 近人同此觀感者亦甚多。 或否, 無可動搖。 與天竺樂內之婆羅門曲, 各不相通。 一不改名; 亦曰"「足見西涼所獻, 因白氏生在當時, 高麗之改名;有二濮陽女, 如旧人遠藤實夫在長恨歌之研究中, 強爲牽合, 有二蘇剌耶, 以唐會要一書內所載之曲 叉教女伎, 應為同名異曲。 還是從婆羅門來的。」按霓裳之爲 反失要旨。 躬親其事, 改名未央年, 華氏鐵流竹疑日詩之 陳氏 一為 石, 並多精 調 (書對於 與改 陳寅恪在 垂 原 識 諸 一改 永 共

『婆羅門舞』,即霓裳羽衣舞。 查辨清楚。参看本節末 向 達海代長安與西域文明三章「大中初,教坊又有石寶山, 此石寶山 或亦 如曹氏、米氏源出石國也數? 善弄婆羅 簡 」按此乃錄樂府雜錄,要 ·弄婆羅門,或作

論樂曲: 弄婆羅門自有其樂曲,無須借重霓裳羽衣。 下列四調, 皆可能為弄婆羅門時所用:一

字不 `破, 主角爲誰,實例極少; 曰 、附錄。 婆羅門、屬太族商,見唐南卓羯鼓錄;二日望月婆羅門,見崔記,敦煌曲內有辭四首, 類譯 ψį 見催 三日 脅, 記 蘇禪師胡歌,屬太族商, 而 乃大曲。 似訛 別,或亦與弄婆羅門有關。 蘇禪師乃一具體之人物,其所以得此調名, 而羯鼓錄諸佛曲調名內, 改名懷思引, 此中 有日失婆羅辭見柞 見唐會要三三。 蘇禪師胡歌頗 必有一番本事在, 可建 者, 意 以上三調皆雜曲 「失」凝是「弄」之訛 因婆羅門弄何 可能 乃長短句; 節戲 戲 四 曰 戲中 胡僧

番 唐三藏 者, 色伎藝人商 官本 所有社會生活之活躍,與在俗男女接觸之廣泛,所操文藝體裁之繁夥, 或是「僧伶」,其伎是舞是戲,不能斷。 人要和 雜劇內, 宜亦屬之。 弄婆羅 四 継、條、 尚。 門之實例, 另有質水湖僧一本。 有四僧梁州、和尚那石州二本。 宋曰「婆和尙」,等於唐曰「弄婆羅門」。 有「鹽明和尙」、 唐李公佐南柯太守傳: 除上述之舍利弗外, 「撻機和尙」,乃伎藝人之藝名。 武林舊事二舞除名目內, 後世戲劇中扮演僧侶淆甚盛,其基礎宜立於唐戲。因我國 「從靈芝夫人過禪智寺, 尙有「朱相非相」, 金院本內有「和尚家門」, 西湖老人繁勝錄 至於宋教坊樂珠史一四二樂志。 有要和尚, 見下章科白類諸劇; 於天竺院觀石延舞婆羅門。 「淸樂社」 在歷史上當以唐代爲最二宋 列禿醜生、 在 抱 羅 條, 窗下僧、 所扮! 之外。及六 列韃 小 見隊 乃念 裥 坐化、 舞老 僧侶 右 延

三日 但一爲舞,一 「婆羅門」 爲劇,想非 隊 卽 上文引 . 事。 陳書一八四所謂 蘆前中國戲劇所受印度文學及佛教之影響一文內,有部分資料,可供參考。 「婆羅門舞」; 此與當時官本雜劇所演 服 裝 雖 同,

掮 胡僧言也。此辭原義並不如此。 嬚 上種種,可知弄婆羅門乃唐代確實存在之伎,段錄之原文, 惟王國維古劇脚色考曰: 確係此四字。 所謂「 婆羅門」者,

百戲, 雜錄义云:「弄婆羅: 隨身步舞而進退, 兒」之略云。 遂訛爲「抱爨<sub>!</sub>耳。 鮑老。 扮老婦者謂之「卜兒」, 有假面披髮, 楊大年傀儡詩云: 謂之『抱鑼』。 口吐狼牙烟火, 大中初, 金元之際, 「鮑老當筵笑郭郞。……」 쌉 有康迺、 「鮑老」一聲之轉, 遊場數遭, 鮑老之名, 如鬼神狀者。 李百魁、 分化而為三: 其扮盜賊者謂之 或就地放烟火之類。」「抱鑼」 石資山。 上場著靑帖金花短後之衣, 故爲異名以相別耳。 至南宋時, 「婆雞」 或作 凝 「抱爨」。 「婆羅門」 太和正音譜之「鴇」, 톄 「邦老」,扮老人者謂之 「鮑老」。 帖金皂袴。 麥華錄七云:「實津樓前 之略• 以此際 至宋 手攜 初, 則又 偶 大 銅 攜 嚹 鑼 鏁 爲

將婆羅、 氏於段錄之「婆羅」, 王氏於宋元戲曲之初步研究中,好用聲韻通轉之法, 鮑老、 抱鑼、 旣已疑爲 邦 老 孛 老 「婆羅門」 卜兒、 之略, 鴇七辭, 何以不就婆羅門方面, 而結果都不圓滿, 舉而貫 通之, 支離? 已如首章去藏 愈甚, **躺其究竟**, 其 說 驗其得失, 盆 節 難 所 成 둫 꺆 此處 王 有

羅 始 能 改名, 耶 ? 節, 舞蹈 考」即「鮑老」之轉聲,說始見清焦循易餘薪錄。 非舞戲耶?居間之「抱爨」,明明爲假面鬼神之步舞也,王氏意中, 何 所決定? 鮑 產生;則此點之羌無實據,完全蹈空,可知矣。 **曾謂「婆羅」並非「鮑老」,甚確。** 乃假設爲當時之訛。 鮑 以無 曰:王氏原無意於考訂唐之弄婆羅門爲何伎, ...先誤認為「傀儡 指實以求也。 老\_等古名稱, 乃遽曰: 明文?至岩攜鑼步 至宋初轉爲「鮑老」, 若不然,居間之「鮑老」,明明爲舞戲也,王氏意中, 聊以見其在遠源中, 舞 是此說之成 舞,旣屬偶 鮑 老 王氏及近人華連圃戲曲叢談五之說均用之,惟均未明言出處。 」,以「鮑老」爲 惟李氏因 立,必賴當時之訛爲之基礎; 至南宋 然之事, 有此一 對武林舊事所載「 或作 傀儡戲伎師之名,然後方有此結論 何足以爲 其他五名, 種或然之關係而已; 抱鑼」, 祇重在敍 鮑老改名之據? 述金 至金元化作三名, 天基聖節排當樂衣\_中之「傀 去「婆羅」之諧 登以唐婆羅門亦 元阴劇之脚 而此基. 豊以 原不能就其 礎; 明 (唐婆羅! 整盆 知 色, 叉・ 事 至明代略成 如 遠, 必 實 而 賴王氏之 上不 此耶? 阿亦 所 則 李拓之中國 附 7. 伤未 可不 引 帶 至 舞 不 疋 綸 因 戲 逐 (假設· 探。 此 如 耶 層 字, 此 ? 逐 而

周史引王考之語後,續曰:

若然,則婆羅門爲舞曲, 轉音。 按武 林奮事所載舞隊名目, 亦即霓裳羽衣舞的舊稱, 有沃小听刀鮑老、 似非二二人可弄。 交袞鮑老, 王氏又以爲宋初的舞鮑 似為一 種單 人 的 舞 技。 老, 沯 爲 鮑

## 爲「終羅」的轉音,則當與「婆羅門」無

F 了。

名目, 可能為 不 說本屬脆弱,不禁究詰,已如上所言。若霓裳羽衣之原名婆羅門, 慮及弄婆羅門或非一二人之事,甚至並想像唐之霓裳羽衣舞,或亦多人表演,有若近人臆造之「霓裳 此乃八人對於压考所必然發生之共同懷疑, 受舞 其 隊舞」者,則周氏一人之疑也, 又指「婆羅」為「鮑老」之轉音, 無範 與唐弄婆羅門之殘名「弄婆羅」, 事,上文亦復論及。 圍之限制; 其演員之多寡,自以適合劇情爲準,無論上之擬以霓裳, 既如此,弄婆羅門與霓裳羽衣舞之間, 不必人皆有之。 互不照應, 其間或有遠源之關係, 初不止周氏一人有之。 按王考前說, 中間復夾雜婆羅門改名霓裳羽衣 僅假設其如此而已, 不過認金元明劇內邦老等脚色之 與此種戲弄之爲婆羅門, 惟因王氏旣疑「婆羅」爲 並無葛藤存 下之擬以鮑老, 在, 弄婆羅 並未 一層, 指 周氏 實際不 、婆羅· 其 乃

不得其詳, 凡品業不高者,每趨於「和 見 弄婆羅門與婆羅門弄,二者應有別。 Б. 章歌唱 要可肯定果有其事。 節論「淸唱 ۰, (荷教 顧 和尚教坊之發展, 唐釋道安廣弘明集滯惑解, 坊二 途, 唐代僧侶,有自爲俳優者, 語群六章首節論「道場」。 有不 止於講唱與 曾數僧罪, 故指爲婆羅門弄也。 淸 亦有 唱, 凡有十等, 爲小 H. 逕入 曲 戲劇 蔳 唱 九 範 日 漸 唐俗 圍 取 殾 講僧 施 樂 雖 娢

以 郎 尙 說終覺勉強,不如視俳優與設樂二事,同爲和尙現身說法者之近情理耳。 宣 均可爲例。 優,亦可供 命 誘愚小, |揚敎旨,正是禪門本分,當在罪禁之外矣。 市上俳 事,群七章演員。 **参考。略見附錄。** 近代和尙於演孔雀經與瑜珈燄口中,仍保存濃厚之戲劇形式,其遠源當在唐代之和尙俳 優入寺, 俳優以招 北遠會。\_ **参**加道場, 唐變文內有佛子扮演貧家夫婦,互訴苦况之穿插,詳末章論變文與戲劇關 設若婆羅門所弄者, 雖已懸爲罪禁, 招致遠人, 共來預會, 其事終恐難免。 即弄婆羅門, 未嘗不可; 例如演目連歸依與救母等,則作用在 所謂 「俳優以招遠會」, 然旣有 南部新書載道吾 和 () ) () 坊 若解釋為 等, 和 尙 厠 演 和

魯

此

#### 附録

| 攤黃及九調十三腔,均皆齊備。以和尚八人,分樣黃及九調十三腔,均皆齊備。以和尚八人,分類地頭。自從親向月中遊,隨佛逍遙登上界,端彎彎,初生似玉環,漸漸團圓在東邊。銀城周迴轉。望月隴西生,光明□□□。□□宮裏樂轟 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|

第二章

1

二 入

用和尙七人。 瑜珈餤口經文,亦能編出各調戲曲,如孔雀經一般" 但此等和尙不可多得。 ---邵名生杭州戲劇雜曲記(劇學月刊創刊號)。 除法師所念不唱外, 其餘按腳宣唱, 各調俱全。 每壇

### 九、拍彈

汁、哭趙十三曲凋聯繫,而三調顯然有本事, 演類,仍俟續考。 人或以爲彈奏, 唐人之述拍彈者,每指為歌唱之新聲而已; 或涉及表演,所述都不 或以爲百戲,相去共遠。 按之魏伎, **分情節**, 日拍祖」, 則拍彈之有戲, 亦接近表演,或與有關,因列 明朗。 不止於歌唱而已, 惟已與別趙十、 朋 矣。 入歌 燈道 宋

舊齊一七七曹確傳,述懿宗時之事曰:

此 者, 聲以外, 必尚及容。 與婾薄少年爭慕一層, 雖僅指拍彈爲自度新聲之辭調悽折,然已透露其動人之處,必不僅在聲辭悽折而已。因聲辭 時帝薄於德,昵寵優人李可及。 唐人於此等處,每每不作正面記載耳。 尙不相屬。 愛好新音樂, 可及者,能新聲,自度曲,辭調懷折。 無論如何, 不能潤之「婾薄」。 試看蘇陽杜陽雜編之說 京師媮薄少年爭慕之, 為婾薄少年所爭慕 號爲「拍彈」。 雞異,

可及善轉喉舌。

於天子前,弄眼,作頭腦,連聲著詞、唱雜聲曲,須臾間,變態百數,不休。是時京城不調少年

### 相效,調之「拍彈」。

爲敏捷, 原 之着落,較曹傳所云爲切矣。 最· 遠! 連繫 射 亦可認爲節拍之意歟?移歌唱爲音樂, 人李可及, 昌公主 條。 注 儉、椀珠、坳腰\_等並列,疑指另一伎,全然百戲性質者。 發 「『弾』 辭。 唐伎不爲宋人所曉, 聲容相· 能新聲, 既曰「變態百數」之 字去聲。」 應, 自度曲』, 演唱不 此明明謂可及在天子前演劇, 窮。 有如此者。 至若宋朱鬯猗覺寮雜記下所云:「彈曲起於唐懿宗時。 號爲 「不休」, 著 婚拍 詞 而體會完全不及表演, **强』。」於「彈」字不讀去聲,** 宋無名氏應用碎金下技樂篇 以指酒令之歌辭爲多, 當不限於唱曲一項之變, 方劇中弄眼、作頭腦時, 「雜聲」據明 在拍彈之種種解釋中,以此說距離 此則謂適應表演科泛之需要, 然後不調少年相效, 伎藝類 抄本補, 而以爲彈奏絃樂。 ٠, 曾見廣記二三七 同 將 隨即發鮮唱曲, 拍彈 曹確 始有確實 與 然則「拍 傳 云:『優 飛 桅 甚· 而

惟 蘇說僅示其於新聲外又善作態,歌唱外尚有表演而已; 至所演何事, 所唱何曲, 則未群。 太

平廣記二〇四引盧氏雜說曰:

歌曲之妙,其來久矣! 唱,盛以拍彈行於世) 元和 拍彈起於李可及,憋宗朝恩澤曲子,別趙十、哭趙十之名。 中,國樂有米嘉榮、 何数, 近有陳不嫌, 不嫌子意奴。 二十年來, 超不 聞善

第二章 辨禮

頒厚 劇。 單純善唱之範圍外矣。 此仍從歌曲說 僖宗乾符六年, 光」、「恩澤」,二者可以互參。 趙十之二曲名,確否且俟下文決定。 「恩澤曲子」含義如何,惜不詳。 降恩澤。 起,但謂 已二十年,公元八六〇至八七九。 初唐許敬宗有上恩光曲子啓, 一二十年來不聞有善唱如米何陳陳者,而祇聞有善拍彈如李者, 既謂拍彈起於懿宗, 此處但信李可及之擅長拍彈,乃託於此二曲, 疑爲皇帝之所特好,並因歌此曲或演此戲,對於奏伎之優人,曾 **豈即晚唐盛行拍彈戲之時期歟?** 又曰「一二十年來」盛行拍彈, 疑即皇帝於曲有所好, 詞臣遂獻歌 辭之意。" 恩 懿宗咸通 **盧氏謂拍彈起於有關** 或託於趙 共 Ŧ 足見拍彈在· 四年, 十· 之· 接

於盛 迷二曲,亦即代表兩折也。 爲故事之中心人物,頗有情節, 後繼以別、 别 ,引魔氏雜記之文,與上文太平廣配所引略同, 唐, 「憶」「哭」爲三曲, 此二曲名始見於崔記, 看下女引能改齋漫錄, 燱 哭, **猶之義陽主合生戲,** 必配合前後三種情節, 惟趙十其人,究竟屬生屬旦, 載盛唐有拍彈。 但作別趙十與憶趙十。 則已可以肯定。 唯護元和為乾祐。總龜又引播鄉州說, 趙十之歲乃用拍彈體裁演出, 有「團霉」與「散雪」 可能爲一民間戀愛故事, 而佔有三個場面矣。 哭 尙難 與「懚」二曲, 判 别, 當聯帶為盛唐所有。 兩折, 其本事 轉載處氏統記日… 無論曾作二曲 未知悉同否。 **阮郎之劇有阮郎歸與阮郎** 生與旦先有一番遇合,然 迄介無考。 詩話總 拍彈起於字可及, 動前 或三曲,趙十 若不同. 此戲 集四 + 爏 草有 鍘· 懿

新· 聲。 宗恩麗最厚, 在戲曲 膺寵呢,風靡京邑,唱遍閻閻, 知其必甚悲苦, 體 |可傳,其人、其事亦未嘗不可傳。 若有舞與否,則無從知,故暫以入歌演類 復有李之天賦歌喉、與表演絕技,運用其間,於是當行出色, 史內稍露圭角, 有別趙十吳趙十之名。」三語不相連續,含糊牽混,未足據以定趙十之數便創自可及。 情節當甚動人;至李可及時,取此先朝名製, 過去尙不可得, **螯蜂藝苑者,且二十年人,亦可謂盛矣!** 惜因唐代之有戲劇,向不爲人所認可, 無論 取得戲劇之地位矣。 重爲搬演, 據此, 效果特著; 其劇可傳, 拍彈 拍彈有 由別、 並確已編入拍彈,被以 甚至傾動宮庭, 雕 歌 憶、 與演, 求以歌 其· 曲· 哭三層, 可傳, 曲地: 均已甚 位 獨・

拍彈之不自李可及始,未嘗無據。南部新書乙曰

大和中,樂工尉遲璋,能轉喉爲新聲,京師屠沽效之,呼爲「拍彈」。

極相似。 **此條中,雖大和之時,**文宗大和共十三年,公元八二七至八三九。 可能事原屬字, **퐩歸三十年前之尉遲耳。** 明祝穆事文類聚二四「歌曲源流」 與尉遲其人並不虛,而全文與上引李可及事 條, 引吳曾

### 能改盛漫錄云:

被之以辭 迄於開元天寶間,君臣相與爲淫樂, 句之長短, 各隨曲度, 而愈失古之「學依永」之理也。 而明皇尤溺於夷晉, 天下黨然成俗。 溫李之徒, 於時才士, **쬭代將一時情致**, 始依樂工拍担之聲、 流爲淫豔

## 猥褻不可聞之語!

之聲, 此條, 間, 固· 串。 樂工或里巷間然,卽文人才士, 旣屬胡樂,故曲度有異,須被以長短句辭方合。 戲歟?大概在開天之後,可及之前,此位荒廢已久,李特憑其音樂與表演之天才,爲之興復昌明耳。 Ą, 猥褻不 没錄 可肯定者,安知其在盛唐時不即與拍彈相結合! 曼拍担即當時樂工· 關係實大一「拍担」二字, 可聞 一 今傳本內未見,或 點 並非以關天直接溫季也。 所習「夷樂」之一種, 係 佚文。 亦已依其曲度而有作, 原不 惟謂字有長短句辭, 得解; 其說 明 此 拍 據此, 而二字乃外國語之譯音乎? 條 担 於 興 於盛 **--** , 不知指何人。夫別趙十億趙十兩調之阜備 奚必待百二十年後,李可及始用此聲,以 長短句歌餅於開天時實已有之;且當 夷 特後世不傳耳。吳氏文於關天之下敍溫字, 晢 唐, 之 關 係 薫然 尙 小; 成 其· 指· 俗 站存: ٠. ـ 拍. 下, 此說以: 担. 爲. 接 敍 長. 後考。 短句 樂 工, 時不僅 乃重在斥 習 訶• え 入 此・ 之. 拍 拍 묖 担

## 三國志魏志二一王粲傳注,引魏略曰:

跳 邯鄲厚博學有 丸、擊 劍,誦俳優小說數千言 才,太祖造體 楓 時天暑熱, 訖, 前淳曰: 「邯鄲生! 植呼常從, 駇 水自染。 何 如 ήβ ? 訖, 傅 粉 遂科. 骐 拍 袒 胡 舞, Ŧ. 錐 鍛

下文尚有。俳優小說數千言」之節, 肵 調拍組 若上 | 興 | 科頭 聯 看 亦不能必其彼此無關。 則爲祖露 耐 Ë, 岩下與 設若有關, 胡 舞 琊 着, 又顯然有託於故事,不止爲 則可能爲一 種 伎  $\Pi$ 

然 概見。 傅粉墨, 舞,且接近· 而已。 來之「担;, 魏陳 若謂 ĮŲ, 而 傅 祖」 後世所爲副 表演。參看第六章脚本。 更衣易貌, 粉墨,椎髻胡舞, 此亦漢魏時卽有歌舞戲之一證也。廣齊時,有武技曰「拍張」,與此無妙。 形聲極近。 爲 「祖露」, 游等色, 以資戲笑,蓋優倡常態也。」 可能由 誦俳優 拍 有自來 祖 陳書一八七俳侶下, 字將何 亦 矣。 說, 而「担」、 所歸? 雖假以逞其豪俊爽邁之氣, 雖避 「拍祖」 岩謂 丽 亦認 彈」, 引曹植與邯鄲淳事, 「拍祖」 「 拍 不言,但「拍祖」 皆外國文一辭之聲, 祖」爲表演。 亦一種聲容之歌演, 然當時優家 注意 之環境與性質, 明胡元瑞莊嶽委談 『傅粉』二字, 漢字三種之異 者流粧束, 則 祖 亦旣了 與後 因可 日 奲

## 十、 參軍戲 附參軍戲非相聲雜技辨。

戲 節之開端,首先揭櫫,以淸概念。 此曰「參軍戲」, 彧 「宋雜劇」, 乃 謂· 皆指未達真正 真正戲劇, 戲劇之程度, 而以科白爲其主要伎藝者;非若王考周史等所意識之 不過於普通俳優中配為故事而已。 此 義於本 「参軍

國古劇之 近代學者對我國古劇, 「最高成就 則偏誤之甚! 每有泛稱「 戲曲 實因對於漢迄唐宋歷代科白類劇無深切體認之故 而不稱 「戲劇」 者, 甚至認爲科白 類劇未嘗 耳。 1一参預我 緰 者

作 設 若 以 折 事 王 劇二字, 不主戲」, 究我國古劇之起點, 畿 曲· 之弊; 如此 考首稱 其 期 ,此項專業之研究對象,自以永樂大典三南 予以 ∭戲· 翼 粗 自己從業之範 青木正兒以唐參軍嚴爲「戲曲」, 詳下文論歌唱伎藝引 率之武斷, 也, 並列之意, 此等專業,對於歌唱 「宋元戲曲 畢竟已包含所謂 與彼。主文而不主聲」 若 於 古歌 曰: 「古· 取? 舞 乃不啻對 話劇· 因而 考 園· 並非 点戲,統稱「 於施 非 避 劇, 去局限· 之影響。 形 立 「戲曲」, 成專業者, 「戲曲 我國 系統以外,所以 何・ 戲 -之· 失, 酷· 古劇原本之整體與實際之造 **造**, į 古劇原有之完整軀 乃· 雜· 然王考乃初期之研究, 後 而 強調・ 世 技· 辭, 離開伎藝之正 於文人、 |對古 戲・ 其. 構成 戲 画· 以排 爲 曲 剘. щ̈́, 辭 斷. 二. 戲劇之其他種種 及元明清之雜劇傳奇爲主, 詞章 拒古話劇或 斷 字, 勢 體,橫施崩裂 ب**ت**و. 有忘其原本為 位者, 家、 ジンス· 不可. 畢竟是戲劇之一 **唐名中**「戲曲」二字, 音樂家有之, 忘其原本 矣。有關此節, 固· 前· 詣, 科白類劇於古 後· 而 合樂而 否 認· 固不 乃爲戲劇而作, 轍, 砍其一 **参** 部分而: 漢· 另· 発於 於戲劇 作, |戲劇 足資隅反。 截 不能 臂, 疏 曲 遂陷 藏 华· 之· 家 Ë. 範 遠 可能分指戲 弄 或刖 必不 圍 離 興 於「主文而 開劇 績· 然猶 覰 凡 以 弊在「主 象 此事 其 然 以 外。 業. 本 戲 ---無 與 朩 足, 或 然 就 日· 傷 曲 曲· (戦 曲 ; 無· 曲 無 也 爲 目 或 砃 辭 而· 主 受 前

唐 戲,乃科白類戲,亦古代話劇之重點, 其戲劇 價值, 僅亚 **於歌舞戲而** Ę 二者 共 同

床 搫 唐 宋代雜劇尚曾繼承唐參軍戲之政治諷刺,爲之靈魂;若元院本,開始限於滑稽笑樂而已, 串演,不過向伎藝之外,擔任引導宣贊而已,,王考及脚色考等文內不深察, 曰 比擬。 國 肵 入雲已削弱,女優已少, 「雜劇」與元之院本一貫, 謂 近代戲劇之基礎。 雜劇,至元而流爲院本。 卽 以宋科白類戲論, 殊覺不倫, 自明人起,已不得其義;迄於今日,依然被人誤解。 猴戲已降爲百戲等是。 此點之辨明亦甚重要。 僅取其滑稽笑樂之義, 已有顯然不及唐代之一面存在。 今教坊尚遺習,僅足一笑云。」又曰:「雜劇自唐宋金元迄明皆有之。 而宋所謂「参軍色」「竹竿子」者, 所謂「笑樂院本」是。 如「參軍戲」名目已廢, **猶**視同戲內之事, 胡元瑞莊激委談曰:「唐 實則除滑稽笑樂 已完全不是 陸參軍之歌 乃無 而外, 與戲 從與

立、歌 附 廣之「科白類戲」 四 及而已,不當詳也。近人徐彼汀有釋沫與淨, 除見四章脚色譜節外,茲並略有引述, 本章 舞 戲總 此節之責職,在確實掌握唐參軍戲之要點而闡明之,若宋以後之變化,在本節結束比 滑 稽 凡泛論唐科白戲者, 而言。 爲唐戲之兩大類也。 行文中 亦偶稱 而簡稱其文曰「徐釋」, 則悉在此節。 「滑稽戲」, 本節辭頗冗長, 楊憲益零墨新箋有參軍戲及鵝打兔兩篇, 白「楊鑑」。 乃指 此節標題雖 大要乃先彰著其戲劇 科白類戲 本書凡泛論唐歌舞戲者, 用「参軍 內之用滑稽 . 戲· 於唐代此事,頗多主張,大都好奇之 形式者 而實質 性; 陳 科白並 万· 針· 营 對 含 義 較 非 上文第 如王 較時, 考

內

提並

論,

二大

淡問答兩要義; |脚色諸| 說, 則另見四章 次舉滑· 稽· 四節,須合看。 諷刺· 假· 官、 歌唱四大端, 而殿以一二問題之研討。凡有關參軍、 蒼

娎 相聲說話方面較簡單,詳下文;茲先辨其與普通俳優種種相異之處。 所以必須 稐 歌舞 辨明其旣非古代之普通俳優,又非後世之相聲說話者,作用均在彰著其戲劇性耳。 戲,必須辨明其旣非普通歌舞,又非角觝百戲,而後其戲劇性乃彰著; 論科白戲, 亦然。 關於

通俳優之伎,乃機智調謔,人所共知。 通鑑二八五載後晉齊王開運二年, 桑維翰捕恨俳優以

薄技受重賞,搖軍心,曾曰:

誰與衞毗稷乎? 戰士見之,能不觖望! 日:「我曹冒白刃,絕筋折骨, 今優人一談一笑稱旨, 曾不如一談一笑之功乎!」如此, 往往賜東帛萬錢, 則士卒解體, 錦袍銀帶,

容含混。 此 而· 調龤爲主」, 己,不俟故事,不俟表演,卽可以完成普通俳優,但絕不能完成科白類戲。 所謂 一 王考首章亦旣曰:「優人之言, 談 明明限於普通俳優也。乃王氏於逃參軍戲之創始時, 笑」者, 固亦可爲戲劇中之表現, 無不以調戲爲主。 然就普通俳優說, 巫以歌 舞爲主, 實最爲 復曰「此事雖非濮故事而演時 切合。 從知二者界劃顯然, 而優以調謔爲主。」 凡僅僅 黻· 一· 是 笑· 不·

狎者· 也; 門及 當 俳 事 上 掩・ Ŋ. 爲 為構成 噵 交 時 蔽. 主 |唐 )語言限: 叉專 ) Úľ. 唐 矣· ! **刹** 戲之情 入 日三俳, 参軍. 則演 分 笑, 以 殊屬 細 (其使· 調 頮 一戲之主 荞 故 謂動作云爲, 謔爲主」; 表 形 使 事 雜·戲· 呵 矣。參看五章音樂節, 陳 内 而 書 後 め也・ 要·成· 據 他 所 下 則 義 陳 不 ₫[ 器詳下文。 書引 必舉, 分, 諷 無 又注急就章十六「倡優 皆可笑也。」 誤, 何 溡 事。 段 况既曰「雜 興· 構成・ 但 則唐代不但歌舞戲在音樂系統內, 錄之文, 後將歌舞戲 逃參軍戲之屬散樂。 , 詳上文近人分類節引。 塞 普· 唐 通. 足· 見· 人之劇說, 戲」 「胡樂部」 俳·優· 與多軍 「云爲」之外, 者相· 日一菱 俳笑觀倚庭 便足以 同, 狎 戲比 下 綜 有 其· 則· 前・ 較 「胡部 未免大 提倫: 明 後· 曰· 時, 此 俏· 有· 回 能專 義 「 爲 主 叉曰 八削唐參軍: : 一倡, 動作.。 胡 即参軍: 顏 腿 師古 於語 \_\_ 部 者· 凡四, 一戲之戲 樂人也 言, 以歌舞 戲亦未嘗不然, 泩 內列 颜氏 漢書枚乘傳 ĪĤ 弄參 文献· 性, 此注, 爲主, -; 不 俳, 願· 足· 兼 軍、 及 使・ 湛. 實已 謂優之褻 表 人。誤· 當更, 弄 以言語 演 詼 至: 婆 一参考 笑 乎? 加· 羅 類 以

間, 敷? 戲 **参軍、** 斯誠 受王考 自不 得 有待於「 謂之戲; 此說之影響 滑 稽 諸 南 伎, 榷 然 者, 者。 僅 如 此 爲 安排, 戲 相聲說方面,受主考影響, 頗不乏人。 劇 發 果合於參軍 展因 素之 最顯 萶 , 戲之真象否 者, 僩 不 如 得 Ŧ. 以董每戡文爲著 卽 玉 謂之戲 歟? 育 米元 抑 爲王 也 畿 凯 췟 考 既位 所 衝 調今之相聲 蔽, 榷 一参車 日 於參軍 ¥, 於百戲 與古 戲 ŗЗ 與 有大 ||参軍 滑 變、 諛 稽 之 百

之矢,其辭費至於數萬言,誠不得已耳。 例,然後知唐參軍戲在今日所遭之誤會,實空前嚴重!本書此節與四章四節,均有爲而 生」,蒼鶻爲佛敎之和尚;皆基於唐戲中鶻必打變之一念, 不容不辨。 滑稽形式一之後。 有「百分之九十相近」,至若「以便捷譏謔, 更有奇者:徐釋以參軍爲摩尼教,蒼鶻爲「回鶻式」之僕人;楊箋以參軍爲道教之 如黃氏說,直否認唐宋參軍戲之入戲劇類,而祇能屬之雜耍而已, 取笑爲主」之一點, **愈覺怪異荒幻**, 則二者又 「絕對相同」。 不可想像 然數? 一級,並 語 否歟? 在下文 非無 據此 先 當 的 四 亦

稽列傳, 此諸 轉述婦言, 俳優之觀」, 「俳優」之下, 見圧考一。 ,同時且有相當發展。不分古今,凡於言語調謔之外, 說皆確, 夫古俳優尙矣!從現存史料看,其伎雖泛及樂、 但從歷史上二三特例,以推想其餘,而折中之, 盛稱優孟以歲餘苦工, 而 俳優不但可聽, 則優孟所為 終以「山居耕田」之歌作結。宋費康梁縣漫庙五, 而實際已是科白戲。例如上文歌舞戲總辨角觝,曾引史記李斯傳, 化装也, 而且可觀, 專象孫叔敖之生平, **表演也,歌唱也,** 分明已有表演在, 歌、 一旦登場,衣冠化裝, 尚兼有行動表演與情節者, 情節也, 要其間已有不以調謔爲主者存在; 記模延熹中碑文载優孟事及歌辭, 舞、 即不得不認爲科白戲。 調謔、 四種成分之總和甚高, 百戲五事, 抵掌 談笑, 多以調 **史記一二六滑** 謂「方作 縱其名目仍居 較史記略異。 三日計 又何嘗是 謔 不僅 爲主, 觳 使 抵

舞蹈或角觝百戲,而可排之於戲劇以外?換言之:就其全劇以觀, 時有日:「楚相未亡談笑日,中郎不見典型存。」上句正指「活孫叔敖」,東坡潛法不與潛人相同。 下文 甚中肯。 樂伎, 但 然,舉動酷似 「善嘲笑,世祖見其效人舉措,忻悅不能自勝」,北史二十同;北學瓊言載「小吏學薛昭緯行步揖遜, 之別。「那王覆酒」以下,至「不足爲也」,皆逃戲劇,與王乃劇中之莊王;「歸與婦計」,「三日復來」,「因歌爲對」種種, 優孟前為詩, 「香堡孟卯可; 一歷舉古優孟旃輩之所爲,曰:「然則優之爲技也,善肖人之形容,動人之歡笑,與今無異耳。」-論其爲戲之伎, 優人王喜,時於上前,效其行止進退以為戲。」足見優孟之伎,實以表演為主,後世優人仍有守之弗墜者。 「於是莊王謝優孟」方是眞莊王。 亦有此情形,可參看。 何況古劇:馮史謂優孟象孫叔敖「根本無情節可言」者,乃亂作普通俳優,而不亂作數中扮演之故耳。 吾人 苟非 於古 宋蘇軾通守杭州寄呂徽仲詩自注:「杭有伶人,善學呂舉措,酷似!別後常令作之以爲笑。」「呂徽仲,一作「呂極仲寺丞」, **谓莊王以為叔放復生也,** 則皆非優人也。 莊王大驚, 要必不能超過於 至於戲內戲外, 以爲孫叔敖復生也, 後世對善 胡元瑞莊嶽委談曰: 欲以爲相, 相間而見, 演曹操 「活係叔敖」 殊未可憑。. 戲 雖元朋雜劇內, 者曰 優伶戲文,自優孟抵掌孫叔敖實始濫觴」,甚是。 欲以爲相。」 渚。 戲外誠不可憑, 「活曹操 因孟於所謂 尙有「按喝」 ۰, 獨謂使記此節所敘之莊王, **若屬戲中**, 對善演魯肅 何嘗以調謔爲主歟?清焦循劇說 關啊」等存在,周史與孫陸第也是園創考六, 「活」之程度, 宋末葉某愛日齋養鈔三、朱文公在講 復何礙! 育章溯源, 戲 **酢偕姬妾垂簾按之,** 者 日 必有本人與劇中人二種 明陳耀文天中 直令「非王 若魏書二六裁尉地干 「活魯肅 **逃離梁之有**比堡 肯基數中情節 **吏安詳傲** 記四一 置酒 說

之外,其調戲亦以動作行之,與後世之優,頗復相類。」——此乃王氏實事求是,較爲客觀,不可多得之外,其調戲亦以動作行之,與後世之優,頗復相類。」——此乃王氏實事求是,較爲客觀,不可多得 爲可靠者,對於此事,惟有憑史乘所書,承認「活孫叔敖」之說,承認古俳優中早有表演、且 今伎藝之間,早已懷抱成見,甚且斷代限體,或泛疑古人,或泛僞古史,羌無的據,一意篤信自己主觀 之論,讀其書者,應於此三致意。徐史於參軍戲日 重之事實。 「笑君」之效果; 他如穀梁傳載夾谷之會,優施以舞笑君,嘲笑唇君。 若普通古舞,簡單而嚴肅,不脫儀式,何能致此! 王考於孟施之所爲,曾曰:「於言語 舞時必有化裝,有科、有白, 與 庶 幾 調 並 致

亦以滑稽而託諷匡正者。……余敢代轉一語曰:此種滑稽戲,始於周秦,盛於唐宋,或不爲武斷云。 王氏以此戲始見於記載者,爲宋璟疾負罪妄訴事,遂斷謂始於開元, 竊恐不然 如史記之載優孟 置

象, 謔爲主」歟! 調 蹝 從作用之託 (方面之科白並 與其全書中,凡過分推重元獻之處,造成大矛盾,然能於無意中出此一句老實話, 而外? 畢竟可貴!夫孟施所爲, 所有動作調戲之成分,至少總應遠超孟 10個国际 下章科白類諸劇(十五), |重,認定其與後世之優頗復相類,以自糾其失者,爲更有 和同一 點,辨證王考「始於開元」 尚且 敍 劉山人省女 「調戲亦以動作行之」, ,曾報論俳優「繼民稼穑」之如何構成**,** 施所爲之上, 說之非, 何况後世之参軍戲乎!参軍戲 固甚正確;惟究尚不若王氏自己從伎 乃可以信者, 力而徹底! 可參考 顧尙能謂之 **王氏此說云云**, 闡明古劇之與 「專以 於言語 譋

「活孫 之歌 作優一 之尤者 優, 終非 必· 優之「一 岩 乃歌唱 按實際需要,靈活 事之五 구, 由 事實矣。下文(丁)、歌唱伎藝、另詳之, 連笑伎戲」。 「 山 叔敖」者爲之基礎, 歌吹、作俳倡。」注:「俳優, 例不同: 此等特例以推, 岩 說一笑」 居耕 秦倡若干, 者,甚爲明顯。 視 云:"諸生連 旌 同 爫 田 床 彼乃女優所演之歌舞戲, 連笑」之「連」,即 齊梁所有 而已, 上句指歌舞類戲, 運用;今日爲然,古代何嘗不然! 後符唐代陸參軍內之「歌 秦倡象人若干, 偶俗 知漢書二二禮樂志載漢代朝賀置酒, 可 又從而有所增益也。 語,有類俳優」。」俞正燮癸巳存稿「科場書」條引之, 四十九設名目中「登連」之「連」, 知。 **離戲也」**, 王佩諍鹽鐵論散不足篇札撲百一錄最華東師大東原集刊 毛奇 可合看。 下句分明指科白類戲。 此輩飽食終日, 齝 所舉選時「 **豈非明證!** 此乃男優所演之俳諧戲。 又如在上文中,屢引鹽鐵論逃西漢民間娛樂,有 聲 如漢書六八霍光傳 徹 連 雲 느。 廂 此與上文歌舞戲總所舉張禹傳內, 觀於此,知王考限滑 山入追隨, 詞」之「連」, 戲劇原為· 則比較接近耳。 寓「連笑」於伎戲之中,其不同於普 陳前殿房中, 日 其伎究竟如 一種綜合性之藝術, 却 俳諧戲而擊鼓 「擊鼓歌唱, 無 解 稽戲曰「不容合以歌舞 有常從倡若干, 說, 又後漢書蔡邕傳:「封 象人 何 ? 曰:「是漢時有連偶捷 聯繫毋乃太遠。 (歌唱) (所爲, 象人乃 作俳 日連 軽. 優。」一本作 婦人相 笑爲 料 前符優孟 扮 歌 常從象 必 演 諸伐, 有 滑 逋 舞 倳 俳 鑙 如 此 稽

錄。」意謂坊間有人編俗語爲對句,成爲類書。 籍意後漢書「連偶」指二人問答,故曰「有類俳優」,不指駢語連偶,俞氏誤解。 京兆有古生者,學從橫腨摩之術。 爲都掾史,四十餘年。 而曰:「有類俳優」, 善識過,二手石隨以諧謔, **豊常時俳優戲詞已多被編爲駢語** 皆握其權要, 又如西京雜 面 記日 得其

煙心。

京師至今俳戲,皆稱古掾曹、

京師俳戲旣明明曰「戲」, 可能已曾戲劇化。——此乃漢代朝野間皆已有科白戲之例證也。 **伎,至被吸收入民間俳戲,** 明明爲民間之戲,其非權要身旁普通俳優之形式可知。 且以古椽曹之遺聲爲號召, 是古生所爲, 亦無從限其爲戲外俳優而已, 古生訑謾諧謔之

稍後,至獨,獨掛十二三國法四二。 許慈傳中,約當公元二二一年。 已有更具體之表現

切之。 許慈……胡潛……並爲傳士,與孟光來飯等典掌舊文。 會,使倡家假爲二子之容,傚其訟鬩之狀。酒酣, 形於聲色。 書籍有無,不相通借 時尋楚撻,以相震撼。 樂作, 值庶事草創,動多疑議 以爲嬉戲。 其矜己妒彼, 初以辭義相難, 乃至於此。 慈曆更相克伐, 謗薦忿爭, 先主愍其若斯, 終以刀杖相別 桑僚大 用感

之事敷? 此文暗示之意義甚多。 Щ 曰「初」、 如曰「醉義相難」,誠然是說白,在言語調謔範圍,至曰「刀杖相屈」,豈仍 曰「終」, 明明示並重也, 何能偏認「初」者爲主, 而「終」者爲輔 湖湖

生,而且發展矣! 爭」、「楚撻震攜」 亦足證漢代已有科白戲。 孫之身後年餘,亦不得謂之時事。 在 從多方面 2謂之角 研究上作詳細分析, 觝或百戲 看, 此戲固顯爲科白並重者耳。 等繁複現象, Į Œ 也。 時 事 」 三也。 當時專以戲謔爲主之俳優固盛,而具體演故事, ——四也。 周史引蜀書述此戲,而删末三句,情節乃不全。 始與「故事」 自初至終,旣見層次, 由斯文以至用武, 原文並未稱此戲之制創自先主, 一一也。 有別;若在原則上,「時事」仍是「故事」耳。 逐步描摹, 「刀杖相屈」, 便是情節, 儼然後世戲劇之表演者, 其全伎之演故事, 乃象平常人之殿闕而 料其前必已有。 科白並重, 周氏日 又無待言。 有如「謗讟 蜀書此 Е, 已於此 演孫叔敖於 當 不 忿 盐

據此,其表演情形,已灼然可見。 衣冠,已更進一步。 |因歌舞在事質上已成壟斷獨登,則倡優縱能| 假令中國戲劇不由歌舞的聲態而決定其趨向,則此一時期倡優的發展,實亦未可限量, 且其間不雜歌舞,而有兩人以上之動作語辭的摹仿,較之優孟之爲孫叔敖 力表演故事,幕仿人物,其奈當時的 人們無此好 尙 餇

少· 廬 好科白戲, ·進步」改為「未見有多少資料」,便較確;然而據首章瀕源之敍齊樂戲劇情形,雖言資料,亦並 論 謂《從魏晉 戲之體會,實未周至。 故無發展,亦未知何所據而云然。 到南朝: 的優戲,實在沒有多少進步」者, 謂在我國古伎之中 、歌舞與歌舞戲「壟斷獨 就上文論曹植拍祖與此 及周史此說, 均待修正。 登 「許胡克伐」 並 非 的 **盧論若將「沒有多** 論 劇以 謂當 觀 辟 不爲 知

曲

猼 少, 穓 特盧 不知抑倘合華氏意中之所謂「程式」否? 故謂此戲始自開元。關元參軍戲中戲曲程式又如何? 氏 未 及察耳。 近人華連圃 一般曲光談論参軍戲,謂 華氏並 此 戲之本事來源甚久,(指後漢石號事。)惟祗有戲弄雛形, 未道及一字。 若此許 胡克伐之酸, 雖無曲可言, 若其他 並無戲

輁 意 後趙 百三十年後, 聯合數外人以完成其數一 丽 椒 馬遷之若干想像在,以唐科白戲之一般水準言,倚難於追逐,後唐莊宗演「劉山人者女」(群下章科白類 類蜀耆之資料容尚有他條, 探·水, 不全誤 **数・** 唐・ 起。 以 Ŀ 朋 科白類 朗極 一乃唐以 設若撇開名稱,而注重本質, 認爲普 庶幾無失。 矣 ! 石勒參軍 戲, |通俳| 前事也,觀於此,吾人對於唐之科白類戲, 固無絲毫之詭異處可指,終不當謂唐科白戲並此而不得比附,而僅能託始於又二 切此 無限眞實 之作風, 俟檢。 優耳。 即使所謂「活孫叔敖」者, 應以史記、 周延之爲戲也。 凡注重本質者,於參軍戲之表現,必能看出乃以俳優入戲或以科白入戲, 蜀書所載諸戲之情况爲起 即當承認科白類戲遠從春秋起, 在唐戲内必亦有之,特尚未發現耳。 自王氏始, 於劇內劇 近人多泥於「參軍戲」之名稱, 外 黬· 應得何種概念乎?曰:循歷史發展之常 廥 爲邊緣, **倘**分判不清, 但若蜀書之所述者, 近從三國起, 從而向 有人懷 前 認唐科白類戲從 或· 向· 疑 方不 其 Ŧ 中. 可謂平正 **違史實。** 諸劇) 心; 尙 滲 雜 加· 亦

寙 拘 泥名稱之弊,猶有甚者,不止此也… 有人於唐籍所舉後漢之資料, 亦復因名稱之誤解, 而

忽略其戲劇本質, 對明明爲真源之所在者, 反加以抹殺, **猛爲不可!** 段錄「俳優」條事約在公元八九至

〇五之間。

曰:

夾衫,命優伶戲弄,學之,經年乃放。 **開元中,黃幡綽張野狐弄參軍。** 始自後漢館陶令石號。 就有贓犯,和帝惜其才, 発罪。 毎宴樂, 即令农白

後爲「參軍」,誤也

太平御覽五六九「優倡」門,引趙書事約在公元三三五年。 曰 :

問:「汝爲何官,在我輩中?」曰「我本爲館陶令」,斗數單衣曰「正坐取是,故入汝輩中」,以爲笑 石勒參軍周延,爲館陶令,斷官絹敷百疋,下獄,以八驤宥之。後每大會, 使俳優, 著介幘, 黄絹單衣。

既闩 弄」,獨之優施舞以笑君,等於參軍戲之兼有參鶻, 是 以侮辱, 北堂清鈔一一二所引略同,佩文韻府引十六國春秋,文字大同小異。 經不限於歌舞戲 遺憾,但吾人今日若變更其意, 「戲弄」之,又曰「辱之」,爲不辭矣。段氏之說,旣出唐代, (甲)漢和帝時, 石躭當亦同演, 一體 而已 即已有科白類戲, 而以戲中人身份受辱。「戲弄」 馮沅君古劇說彙引段錄此節,而作「每宴樂,即令衣白給衣,命俳優弄辱 曲解「優伶戲弄」四字並非戲劇之表演, 曰「優伶戲弄,辱之」, 分明是科白類戲也。 與「辱」, 明明謂優伶演戲, 事分兩層, 合此兩條以觀, 其依據當更早。 足證漢代之戲劇制 則又有何本? 義亦各 在戲中對 可得 雖未詳所 别。 四 此種「戲 石 義 不然, 躭加 É, E

之。 本, 謔的 與宋人所引者都合, 對象,……難說他本身爲優。」 所據 何種板本, 比較可靠。 未詳。 如陳書一八七、胡仔其溪漁騰設話後十六,所引均然。 馮氏因此乃曰: 所言恰恰與此相反! 「『命俳優弄辱之』 孰是孰非, 一語, 並不難辨。 清猪人獲黑鄉六集四所引 又祇能 解爲以 按上引股级, 他爲 乃據守山閣 並同 俳 優 幮

曹 漢為『參軍』,讓也。 **/**府維錄正辨明之。 又明明曰:「後爲『參軍』, 後爲參軍者誠也」,遂改殷氏原意。 觀。甘溪漁騰叢話引殷錄, 並不云參軍之官職。 在古籍中,均屬單文,別無佐證,一時尚難判定絕對是非, 疑其意則可, 乃王考 (乙)「參軍戲」之名始於唐,漢魏問本不以之名戲。 而其初, **敏** 敗氏所辨明者,不在後漢無 舉軍之官, 改其意則不可。 當後漢之弄此戲時,弄戲者或戲中人, 末作「經年乃放爲參軍」, 似由以後趙事訛爲後漢也。……注家皆以爲始後漢, 清馮浩汪溪生時箋註二點兒詩注:「參軍, 誤· 也· 無論參軍一 意大不同。驗之他本, 指黃幡綽張野狐輩弄館陶之實, 官, 而在戲旣始自館陶令, 是否起於後漢, 段氏謂始自後漢者, 然段氏之文,亦卽反覆詳明, 多不然, **制漢時公府掾之職**。 均不官參軍也。 故特詳之。」按股文乃「後爲「參軍」,課也」,並 唐不應取 豫軍 未足爲據。 舉不足以否定後漢之有參軍戲 삔 練著一八七引段錄,末句作 謂之 然其名始於降,非後漢已有也,樂 加以「弄參軍」之名爲 故段氏謂石爲館陶令, 明明指弄參軍 作戲名。 雖 意固 石 周二事 之體 如· 此· 非後

殿安節樂府雜錄亦載此事,云參單(戲)始自後漢館陶令石躭。 然後獎之世,尚無參單之官, 則避害之說

殆是。 此事雖非演故事而演時事,又專以調謔爲主,然唐宋以後脚色中有名之參軍,實出於此。

叉古劇脚色考注日:

或謂後漢未有參單官,故段說不足信。案司馬彪續漢志雖無參軍一官,然宋書百官志,則謂「參軍後漢官,

孫堅為車騎參軍事是也。」則和帝時或已有此官,亦未可知。

軍· 戲」, 王氏意中蓋專取着象之「參軍戲」 盛行於唐宋兩代能。」其說明明足糾王考之失。 許相同, 質或體裁之肇始, 而名稱比較抽象者, 曾指後漢已稱參軍戲;其實段錄之文,並無此意。 以貫徹漢唐,當不至誤解段錄矣。 王氏因於名稱上先有此一誤解,乃誤推參軍戲 此 而各自爲戲, 在歷史上又遲後二百三十年久, 尚另有如「話劇」、或「科白戲」、或「滑稽戲」諸名在,任取其一,代替「參 未可以漢無參軍官, 名, 甚至用之以貫徹漢唐, 便斷定無此戲。……那末, 周史論參軍戲,曾有注文曰 使王氏於此, 殊無意義。 董史四曰: 「石躭和周延的故事,也 果憶及與「參軍戲」三字 逐反枉殴氏曾指石躭官參軍, 還是認參軍戲源出 -本質相ご **I** 於漢時. 種 同· 本

樂府雜錄調起於後漢,實誤。 害 但石勒稱帝,在公元三三〇年,唐開元爲公元七一三至七三三年,(按爲七四一之誤。)相距近四百年, 之撰作,似不至在開元之後。 但其所主張開元中李仙鶴授同正參軍一說,似已過遲。趙書雖不知撰於何時, 故參軍戲的來源,寧從周延一說。 (趙

第二章 辨识的

名· 而· 在 爲麥軍,逐稱此戲爲『麥軍』,必不可信!」 「其所主張……] 周 別敍字之因 元 小有 氏 削, 誤得· 所 詳下交論「鹹炎」。 李仙鶴 調質 111 鶴之善其 段錄 戲得職,與 誤」者,僅 善此 削 說似已過延」,日人田邊尚雄中國音樂史三引段錄 一戲在 後文字, 戲 有此 陸之因事撰詞耳。 後, 明皇特授 判 都明明白白, 官因戲名而 斷, 韶州 而未見理由, 同 得; 正參軍, 至對參軍戲何時創始,殷氏 始爲周説之所本 並不 非謂仙戲之善其戲在前, 晦澀, 不詳其意何在, 以食其祿。 不 知 歟? 何以被近人一再誤會至此。 是以陸鴻漸撰詞云 按段 想專用工考之說耳。 此節, 錄文意, 實絲毫 遂授參軍, 戲名因仙鶴之官 未有主 耐 明謂戲名之曰「參軍 티 部州 張, 凶 段錄 善 圧氏尚有謨醶敗 |参軍]。 叉何至誤爲 业 日 戲, 開 遵 75

與琴優 謂其與壓優在演伎之外,彼此閒談,抖擻單衣,以博羣優之笑也。 應 俯 不· 在戲外, 必承 首受辱, 談笑,便足爲唐參軍戲之起原也。 577 1000 肵 即使麥軍戲專以調謔爲主, 良 方合事實。 默無 能 知此者, 表示也。 石躭之入戲,已如上所言。 畢竟在其已具科白 至周延之入戲, 如王氏所言, 隔史一論此事日: 亦當認爲以優扮優, 戲體制 ,已演時事之 段錄述此事 對此說亦宣得正 用一個有罪的職官, **,特辭甚簡耳,** 戲中 王氏既信此事 鵬; 作 確體認: 戲, **酸供授去自由** Ň. 非 因 所以博座上之笑; 川延 但 爲唐參軍戲之 必其調離乃 並未指石僅在戲 心电开, 骨官參軍 娳 įπi 衍 在 為 一戯中, 肵 並・ 非・ 쇔 Ш 秱 來 外

劇则 |運供優本身,也成為戲中人了。 以俳優節 (俳優)照現代的 戲劇理論說,這是按脚 色的個性 去編劇, 其才智的 · 矮排, 足 比 呆板 βÚ

表演一個故事,更能適合其身份。可以参考。

於此 隬 趙書謂周延之官館屬, 錄 演 以 存 **英題書**, 來 人飾參軍,其他一人始得而弄之」,又未免誤會。近人張庚有說, 戲, 戲, 丁)參軍戲體之早, 如此景傳 有范傳康" 始曰 **分任參鶻之意。** 崩 後均謂石周二人官館陶令一點, 「開元中, **聞之誤耶**? 已是戲中演石躭故事。 上官唐卿、 可以歸漢;「參軍」名稱之早,可以歸後趙: 而徐釋曰「降至唐朝, 黄幡綽張野 是信段錄 呂敬遷等三人」。 陳書一八七引殷錄上文後, 狐弄參軍」, 而疑趙書者。文獻通考用陳書語。 未冤太巧, 却已編成為黃幡綽 所舉人數, 織臼 「開元中, 不無可疑, 或一、 見優器集([三]。 曾日:「趙書 張野狐所扮演的故事劇 或二、 有李仙鶴養此戲」; 更有 兩說分用, 仍待考訂。可能石飲確宜陶館;若 一點可於此 或三, 謂 石勒參軍 並無黃張二人合 固不相妨。 附 叉曰 덌 周延 者 ,劇中當 「威通 爲館 惟 躞 傻 錄

既然具此三點:一 體 種 戲之本質爲科白戲,於演故事中實科白並重,並非專以語言調謔爲主,科白以外, 制 發生甚 以 Ŀ 樓陳唐以前之二三特例,及參軍戲之開端問題,因涉及其名與實之複雜關 早 ,春秋時之爲孫叔敖,漢時之爲石躭,蜀時之爲許胡, 漢故事,二科與白並重,三可穿插歌 舞即 是真正 一戲劇。 趙時之爲周延 由此檢查其歷史, ,皆是。北魏北齊時之 係。 且可穿插歌 重在 知此! 表 明 舞 種 此

京

퉑

選 弄 上 小

批

弄濺,亦是此類觀,詳四章脚色。 此乃有關參軍戲之根本情况也。 其中惟斷參軍戲是真正戲劇一點,於

義未充,尚須補充說明。

下交另引 而 即使確實不能被以歌舞,試問如近代舉世所謂話劇者,貴亦去真正戲劇尚遠歟?正說之不成立, 科白類戲是否真正不能被以歌舞, 王氏並宋細查;祇爲推崇元劇故,於唐宋劇輕率武斷如此而已。 十分勉強,不顧也。 可知,不煩辭費。 上文引王考二謂唐參軍戲與宋雜劇所以去真正戲劇份遠之惟一理由,乃不能被以歌舞。而唐宋 此種情形以周史為最著,不能無辨。周氏論唐參軍戲有三點曰:見原書六〇頁,全節 乃王考以後諸史、竟嚴守其限、不敢逾越、遂竭力從而爲之辭、 至於扭捏、矛盾, 望.

(一)「祇好算是一個固定的格式,……通常的熟套。」

(二)「其範圍和故事,似乎可以隨時轉移、

(三)「陸參軍,……有女子加入歌唱,似與專專嘲謔之參軍戲有別。」

論|宋雜劇又有十一點日:100頁起

(四)「一切的部色,都可爲故事的表演所包括。」

(五)「南渡以後,故事的表演,已成不可少的散樂之一。」

프 [역 O

(六)「名義上已分爲各項脚色。」

〔七〕「……麥態、……口才,仍借託故事,隨時出現。」

(八)「譏諫也須藉戲劇的形式,始能發揮。」

(九)「故事在戲劇方面,已取得中心地位。」

(十)「演出目的,比呆板演故事的歷史劇,更富於戲劇的意味

(十二)「宋代俳優們的樸陋的演出,以中國戲劇現有情形言之,固非完整的形式。」

(十一)「役使故事,不爲情節所拘,方法層出不窮,幾乎想說什麼,便說什麼。」

(十三)「於賓白使用上,却於今之戲劇有一番直接幫助。」

(十四)「既能隨時造作故事,借題發揮,若演固定劇本,更遊刃有餘。」

戲劇, 既有,又"似"。(七)與(九)矛盾;既出借託,又得"中心"。(八)與(十)矛盾;既"形式」,又"意味」。而(八)、 (十)、(十一)、(十四)與所謂非眞正戲劇說,又作總矛盾!蓋如周氏之說,宋雜劇已具戲劇形式, 復富戲劇意味,比之一般歷史劇不呆板,表現方法層出不窮,無往不可,其實自已可直接幫助今之 此十四條內"(一)與(二)矛盾;旣固定,又轉移;旣通常,又隨時。(三)之內容自爲矛盾;旣事事」,又「有別」, 若使演如今日固定之劇本,更遊刃有餘,——是其伎藝水準,幾乎已超越今之戲劇而上之,

辨體

之距離 司司 何· 以 尶 必 滑 遠之事,其職衞早,列於六曹之下。.. 王· 而 不能直 M 孫楚為鎮軍參軍, 힑 |考又何以必如此斷?曰:須推尊元劇耳,豈有他哉! 以 此條線索以求之,謂唐參軍戲非真正戲劇, 知 娰 其 憑「中 六曹者"公曹、倉胄、戶曹、兵曹、法曹、上曹,爲州府之掾屬也。」又"、參軍之號,其始初立, 史 面• 存 無不早已具備, 參司空張溫軍事。 又認為· 在, 截 國 痛快,許唐宋科白類戲爲真正 戲劇現有情形」,彼 若據一切資料之證明,事實並不盡然,且有唐已開展, 憷 尚未· 1月才氣, 達・ ·真· 正· Д 初至, 皆當之而 一戲劇之進 太照以荀彧爲侍中,持節, 長揖,謂苞曰:"天子命我參卿軍事。", 此 又自不同,周 無愧 度. <del>评</del>. ļ 戲劇鳅? 在周氏意中, 凡 將從何說起乎?正考對真正戲劇之標準僅憑 周氏 史似更較高 參丞相軍事。 日"·已有王考之斷定「去真正 所 許 按蜀馬鑑續事始曰:「六曹參軍, **唐参軍** 床 其後號參軍。 峻 雜 义膏于實 所徒, 劇 然· 則· 戲與 者, 周. 床 在 而宋反萎縮者, 自晉以大都督府置參軍, "儀據關,有行惡軍。 更何・ 雜劇 唐 名位尤重。 7. 間 代 以寧扭捏矛盾 科 戲劇 後漢置, 白 侚 漢書: 有 類 尙 已如 戲 叉 在所口 遠 靈帝時, 石也 段 劇 掌出使彈責非 上 在· 其·辭· 上言。 唐 中 元劇 |拜大司馬| ₩, 前 未 海鎌 以 也 逮 在: 州 溁 ıiii• 則 望 周

運用 述家衆說 池 與歌 粉紅, 頮 一戲化 舞 戲相 而 |唐戲之一半天下,而參軍 致 綜 胸 合。 無主宰, 吾人欲求真象, 意識模糊。 戲則爲科白類戲之主體,其自身發展範 首官・ 茲開始作 擬· 其本質? 進 步 所·在, 検討 庶不至 用特回至「參軍戲」之名稱 因其 有 圍頗廣。 變 遷 發 展 砦 脚 色之 帲 或 個 考

性中,首先跡其於形式、作用、等方面,有何不可動搖之特點存在,鄭重提出,加 以 闑· 明·

先査明, 不複引,但鈎稽其大意,列爲八點,以便研討 此事在四十年前,王考已初步爲之矣,周史於近年亦有所體 然後再提出其他主張與補充。正考有關之原文,已全見於近人分類一節內,一七四頁。 認。 於兩家所得 結果,究竟如何

應

拯

(甲)形式爲滑稽戲。

(乙)作用為諷刺劇。

(丙)題材在中唐前為演罪人戲,中唐後為演假官戲。

(丁)伎藝專以言語調謔爲主。

(戊)即事爲戲,事易戲選,無永久性。

(己)參軍已成脚色,並有蒼鶻,與之相對。

(庚)不能被以歌舞。

(辛)——去真正戲劇尙遠!

周史曰:

潜以參軍戲本身而言,祇好算是一 **倘固定的格式。** 便是以一人充參軍,裝擬裝轉地, 任俳優去調 謔

第二章 辨時

了通常的熟套。 句不必卽爲以前佛優們對問延或石貌所說的一樣。於是這一形式雖起於犯贓的參軍之被弄辱,到唐代便成 因而參軍這一官名,也成爲戲中脚色的稱謂,作爲嘲弄的對象, 表演到舞者上來 **共**範圍

亦扼要舉山二點——

和故

事,似乎可以隨時轉移

(壬)固定格式,通常熟套,必有兩方面——調謔與被調謔。

(癸)範圍與故事,可隨時轉移。

諸劇附表;(辛)乃主觀偏見,已辨如上文;尙餘(丙)(戊)(己)三項,於此須加判別。 王考之(丁)(庚)炳項不確,已群上文;(甲)(乙)因頗有例外,難於包畢,亦詳上文,及下章科戶 對,鹹淡見義,不但是參軍戲之要點,且確係其特點;不但正面之資料不止!條,若反面之資料足以 (壬),同於压考之(己);若(癸),雖屬一般戲劇之常情,但可以糾压考(丙)項之失。按參單者鶻兒 蠹爲事實,(戊)亦屬想像之談;於是全部八點中,所能卓立不移者,僅剩(己)一項而已。 或例外之說已甚顯著耳。 能與此 動搖其說者,迄今尚毫無發現,故曰「卓立不移」!至於另有雖爲科白類戲而原非參軍戲者, 並 輪 除此條外,王考所見之其餘諮義,所以概難成立者,亦正坐其多爲想像, 或孤例難定, 則(丙)又不 脚東之 常然不

演其原: 白類諸戲 事限 之唐戲如 時隨地、 所 引 仍是原始 串 不· |唐以 本非 謂 段 應· 不· 朋矣。 4 弄麥 参軍 錄 戲 歽 前之參軍 s始之/石周: 謂(丙 乎? 唐 ,僅謂唐之弄參軍,始自後漢石 顧 顚 何, 石躭故事; 前之弄參軍 軍便是嘲弄窘辱貪官 者,不必演 使 何 倒重複, 甞 且 野 陸 爲 當更無從預先表 戲 王 鳰 狐 放事・ 考 何以不盡 石 仙 嘶 鶴等 曾為滑稽戲建樹「除一 周 爲 石躭 演之不已, 而已。 已。 者, 更不等於謂黃 律皆演石周? ¥ 李仙 敷? 周延。 程 削 爲 鶴 事實? 後名手輩出 不然, 撰 限 武看 王氏所舉中唐以前之滑稽戲, --(稍寬, 示。 詷 汚吏的戲」, 依王氏自懸之格以繩之, 言外! 繋囚 當分兩 云 韶州 故王考謂「參軍之戲本演石就或周延故事 李鞏專演此原始之一故事,而不及其他。 使石周事果能於盛唐站用王考說, 顯謂 | 帆之事| 然而仍非事實也。 時一 出魃」之戲, 在伎藝欣賞標準甚高之玄宗前, 截 溏 其源體如此, 一一多軍」, 説 中葉以前之必渡石周, 而已,並不等於謂唐之此戲, 地外, 明 先陳中· 足見已是新 不容施於他 原不滑稽, 吾人對此, 其本體已不如此。 其戲必非參軍戲或滑稽戲矣。 唐以前所演, 詞 **固尙傳有「繫囚** 處」之說,即上文(戊)項 究應屬之何類 此種滑稽戲始於胴元。 或專演 新 僅可以曰: 戲 並· 不· 能於特邀榮寵, 如黃 非復石周二人之館陶 石 此較 趙書 ;;……至唐 収録・ 周, 幡綽 唐代參軍· 田魃」一 爲 王考 不比段 實無依 入· ĵij 李 戲爲· 四 平? Ù 仙 十年 何 此一矛盾, 本,詳下章科 中葉 錄,於後來 鶴 尃 戲 限. 能 攗 抑 而 盐 調其 볡 演 此 偶· 叉 以後, 歽 必 董 伎 上文 石 演, 故 伎 根 仍. 周 史 中

終限於前後兩館屬令之原始故事而已, 軍甚清貴,並無常因罪譴而被賤辱之情形, 下章錄獎劇。與此處限盛唐參軍戲之專演老戲,並無新編一層, 幾得之。 弄辱石躭 貫偏見在也。桑軍殿內必演罪人之事, ·乃受當時官場現實情况之影響,則益不確,不可不知。 王考於唐戲之新撰自製者,二百餘年中,祇承認一本樊噲排君難而已,未嘗許有第二本, 或周延本人的時事活劇,降至唐朝, 此種意識, **未嘗稍稍變換一步,** 群下文討論問題。 在宋代確較濃厚,見下文討論問題,惟不知當時究竟如何演法。 却已編排成為黃幡綽張野狐二伶扮演的故 實有疏略唐戲、低怙唐戲、削弱 明錢希言戲瑕二日 殆非事理所許 故謂唐代「參軍之戲本演石躭 1 故徐釋 日 [事劇], 桑 唐戲之· || || || || || || 唐之參 峙 俳 延 庶 優

必副淨爲之哉 糠云 開元中黃幡綽張野狐善弄參軍。 然則戲中 孤殿 掛可以名 參軍 ĮΙ

揣錢氏意,分明依據何種資料,認黃張所爲, ! 亦可以資券證。按以參軍爲副淨, 原屬宋戲之事,於唐本無涉。 且合於後世之孤酸, 其不限於演石周二 館陶 令, 尙 侚

爲 낈 事, 萷 周 更淵 俳 優們對 似乎可以隨時轉移」。 唐參軍 周延 戲之 或石 「固定 就所 說 格 上文已引。 式」, 的 樣 難必 其說比較接近事實, 7分蒼 叉謂 鶴調 「固定格式」 挑與麥軍 雖 被 自足以糾圧考之失。 已成 調 謔 爲 兩 方面, 「通常 熟套 但 其 惟唐參軍戲者 行詞句 但 其 不 必 鮠 卽 貢

圧考成說為梗, 疑 肵 旣 而 因 画 劇 非 竟有之,然後嘆唐戲遭近人誤會之深,有出乎常情之外者,誠不容不辨矣!參軍對著衡, 信參半, 舉唐五代滑稽戲九條驗之,亦旣明明白白,毫無疑議。 幼 而 乃周氏所自「固定」, 唐人並未如此 異, 稚不堪, 曰 如 周氏所謂 「似乎」云云歟?從其半信言, 未會完全擺脫, 亦非怪誕莫測, 「隨時轉移」 "固定"。故所謂「固定形式」,終辦主觀太過,下文辨之。 亦不 仍不能令人 無 者, 過後世話劇或 乃極 自較正考全疑者為善,從其牛疑言, 平常事, 似耳。 歌 觀於周史無意之中, 話劇」 周氏對此歷史上之必然與自然者, 乃必然現象, 之前身耳; 乃自然之理也。 `其題材、 不當有此「似乎」二字, 心中分明 魀 圍 僅 屬於被調調之 就 與 何至尙 故 王 考一 事之

徐釋引李商隱之縣兒詩,定麥鶻對立始於晚唐,因日

之,凡處優人所要諷刺的對象,都可以任意扮演起來。 此際,它(指參軍戲)的 爲廣義的反派脚色之通稱。 蒼鶴」兩個脚色名稱了。 取材,想已不再限於扮演石戲或周延 至於和參軍搭擋的優人, 也定名曰「蒼鹘」 所以參軍脚色由狹義性的扮演石就或周延 的故事, 而擴展到其他反派人物身上。 於是中國戲劇之中, 遂有「參軍 換面 變而

徐氏 此 叉不 種 狩 由· 事實。 狹義擴 如 展爲廣義之觀察,誠 樼 唐之「繋囚出魃」, 容· 事實,與此處所辨者 中唐之「假官之長」, Œ 何嘗不是參軍 同 可惜將 時代定在 戲 睌 唐較王 晩 唐, 考 未 発太 |唐

二章 辨 쮅

中 涖 **参销對立亦始晚**店, 葉以 唐 1章去蔽 人 於戲劇有新撰 後」之時限,又遲七十年。 節 所 云, 太過 王氏失在主觀太過,所據資料太少。 自製之能力定在 其低估初盛中唐戲劇之進度者, 晚 唐, 與 徐氏 此種論 而徐氏則失在客觀太過 斷, Œ 不 比之王氏, 謀 面 合, 耳· 直變本. 叉 同 李確職詩在晚 一 不 加 属。 符 事 惟 王 便認 按 氏

之醜 泚 以代 其他人物. 笑 在. 乃第 故 合舞,則又在上三種演罪人戲者之外。-参軍 限 事,亦不限於參軍一面之被侮弄,並不限於弄假官而已,伎藝亦不限於科白,有時且重歌唱, 、樂,三也。若以普通優伶,用參軍戲體制,扮演一般之故事或時事 允 行,使自暴其惡,不及他事,如此配合其他優伶, 肉體之痛苦,乃招致統治者或權力者之歡樂,一也。 所謂 戲中, | 癡大木大 | 種情形也; 即輪蒼鶻裝癡受辱。 演 以普通優 ·罪人戲者,於此應有相當之分析:宥罪人應受之刑,而改罰爲優伶賤役, 類角 後趙 伶 色 **罰周延,乃第二種情形也;** 詳下文計論問題。 周氏因石周二事, 本身非罪 於種 上此四 遂信參軍數中之參軍, 種不同之戲中,備遭種種不同之侮辱, 扮 種情形,既各有不同之點,自不應相 海前 王考曰「麥軍之戲,本演石就或問延故事」, 朝罪人犯罪之故事 以成戲劇, 同上, 一貫裝懸受辱, 罰罪人登戲場, 二也。以上:秫, ,而偶及於罪人,不限 實際不然。 ,以構 成 乃唐以前參軍戲之情 唐多軍既爲假宜之長,或 與 但專演其自身犯 令受精神之痛 混。後漢罰 趣, 供 於参軍官之 招 人君玩弄, 致 稝 石妣

受人侮、 得此同樣結論。足見其確較接近事實,並非架空之論。試 就 阿布 思妻 演參軍 椿一 雖 以中唐後之時代界劃,結果嚴則嚴矣,顯能邀事實之許可乎! 事,亦不合; 條於本質 情· 耳 形中任 鵬相· 爲罪人孥而充優,但擬之上列第一二種情 演 如 戲,非 此 對· 鹹· ,或演 耳 (或重 何一種自限。 割罪人,乃第三 實則唐代參軍 若擬之第四種情形,除自身爲罪人一點外, 百身罪行,以自彰其惡 淡見義之特點, 40 並無决定性之資料, 衡· 其· 戲 種情形也。但此第三層,僅由於拘 表現,除假官戲外, 適應實際需要,配合伎藝之全面發展,通前 與科白、歌舞錯綜爲用之常態 者相反; 遂用 前三 形, 擬之第三**種**情形, 剘 種 無非在第四 所演 倩 形 爲假官之長,在戲中 以限之。 其餘則無一不合。 箭·已。 種, 執源 下交討論問題中,從別一方面研求,殊途同 則自身雖爲罪人, 倘 體 最開闊、最自由之情 後世論 以如此限之猶 即本體之故,詳前章法蔽節。 事詳見下文假官內容。 徹· 後, 者, 頗作威福 而論 不 辄未見: 其 [處不] 必僅 (時代) Ú. 不限 形中, 其 曾· 庭, 依 恰與充 而 據某某 叉從 蓍 演 以 錄 罪 發·展· 前 凝木, 而 鰯, 雖 人故 丽 想 在 À 其· 加 亦

卽 参軍 不 必仍 參軍 或 周 受原故事之限 戲之創 参軍 始 總不能 時,搬演參軍 制,應可自由 離開參軍 官職之故 運用 離則以爲卽不成爲 此體 事、因此 Į, 得名, 演 種 種 固 故 参軍 也 事。 ; 伹 戱, 倘限 得名之餘, 中唐以 信如此, 萷 機以定體 多軍 多軍戲」 戲之所演, 既定體的 三字, 必爲 後 顯

肅宗朝,事實固肇於玄宗朝耳。詳下文。

**叉曾立** 然將 必. 又必非滑稽戲 石 弄假 周 乃古 官,自始即爲假官。 被降爲戲劇之名, 劇之演 人 軍 戲爲諷時事、 放逐軍 般歷 乃故事,非 史故事 ·戲矣。 而非其體類之名矣, 其後雖爲脚色之稱, 不演故事之說矣,即上文(乙)(戊)兩項。 此又一矛盾, 然,增屬偶然、或自然, 時事也。 使唐戲中果有演 亦不應不顧。 豈其然乎?孫楷第也是鼠劇考六 即不扮員吏, 並無 |石周 總之 硬性規定。 枚 亦可謂之參軍。」 事 何能又指其中唐以前皆演 者, 唐參軍戲可 若硬性規定其必演石周 依 王氏 能 自 偶演 [懸之格] 斯· 爲· (調)唐 通識! 石 優戲之「弄參軍 Ü 周 繩之, 故 石周之事 事 且如王氏 其戲 猶之

誤解 此 以 事 第 衣 可 在 此 朩 Řij 在中唐以前: 第二 商 則或白、或黃、或綠」, 以受辱,三則旣在帝命之下, 能 ,遂不果引。 榷 IL 作罪人為優之例。 兩種情 者一。 附 帶 始然, 說 趙書述周延既獲宥後, 形。馮沅君 阴者:石 段錄謂漢和帝 便非事· 周之被罰爲優,皆正合罪人爲優之古刑法, 其實白 可知皆是戲裝, 古劇說彙欲 實· 命石躭衣白夾衫,馬氏證明白衣爲白丁之服, 衣 切均難以常情 層,並不足以否定石之爲罪人:一 引二者為此種古刑法之事例,但 「每大會, 原 不 必求 使俳優, 論矣。 題典制, 觀於王氏 著介幘, 除· 非· 不承認石 古劇脚 故上 黄絹單 則已入戲中之化裝, 因 對於殷錄及趙書文字 文剖明二 色考內 躭·曾· 衣。……」 非罪 親・ 曾謂「其服 者爲演 人之服, が身入戲耳が 明明 罪 謂 ė 再 故 人 在 均 則 戲之 使 認 周 唐 有 須 此

均必須親身入戲,最爲要緊!如此,其所有之言動方是科白, 違義 上文所言,僅爲罪人與優伶間之閒談對話而已,何足以爲參軍戲之創始乎! 如此,在周縱非享樂,要所謂痛苦者, 自身爲俳優,所謂介贖單衣,乃周化裝以後之巾服,全文意甚驗貫, 著介幘,黄絹單衣」, 者, ,義之與例,以自然契合者爲 因誤解文字故, 以爲另使優 而 反使進之, 倘。 入, 若 亦復有限矣, 巾服扮周延, 當更無 循義以釋例, 取。 何罰之有!當時事實, 而反縱罪人於戲外, 即不啻望文生義, 此 又可以商榷者二。 而所謂戲劇者方始構成;不然,已如 原無 問題。 處在 固屬不可; **豈果如此乎?按諸** 尤其事實上石周二人, 乃馮氏讀爲「使 旁, 從容 今於例之本不 看戲 厞 一般 信 優

調假 |考 規定其必皆然,或必在中唐以後始然,便不確。 樁 首 未指定中唐以後,每演此戲,必爲假官, 卽 先 官戲 創 餘說 述 贕 多軍 辨王氏所謂中唐以後之爲假官戲。 始 者 入中 肅宗 椿者,不 內, 時。 唐以後,則事屬顯然, 亦曾謂「唐中葉以後, 可知;惟有關此事之資料,目前 肅宗 在喪亂之餘, 殊有不可。 但僅據趙蘇因話錄所載肅宗時之參軍樁一事, 恐未及培養此項人才, 乃有參軍首鶻」。詳下文論假官內容之末。 此與上同一在唐參軍戲中,偶然演假官戲則 王考於此之表示, 趙錄 催 **水原語詳** 此 條 而 下 린, 能於創新格 文論假官, 固如上文所引 細省趙氏之語, 律。 其內容是否即 玩其 據舊 ;压低在沾쀓 前後用意, \*\* 並 有之, 王氏便劃 未 八七下程 為歷 表 岩 参軍 雖 硟 史上 鲫 並 悂 绝 歽

第二章

或即 **汗**狸 櫅 耳 爲 加 终 傳 開 體,又何足以 [h] 看上文唐人分類表。 布 始。 阿布 思 妻 若肅宗所見,最早爲至德元載 思之伏法, 創 造力 斷全部假官 何况陸羽之入伶黨,親爲假 並 不 及其妻之配入掖庭, 顯著 戲創始之時乎! 者所 始 作 L,好寧謂: 事,已兩年之後矣。故與其謂參軍椿 均在天實十三載三月。 爲承襲開天遺製,其始出 吏之戲,且在天寶前,**詳五章劇**本、 其善爲優, 於野狐 制 度爲喪亂 七章演員。 仙 在入掖 鶴 雄, 庭後不 後 僅 爲 所創 僅 較 可信 軍

部參軍戲中之一小部分而已,並非中唐前後, 复私 於臣 謂 軍 類 多際, 弄假 鶰 私 Ī 劇之演 Œ 是許參軍 有所 大庭廣衆中 考本因話錄, 官 後庭 悔 111 戲、 外 目的, 辱, 戲可以脫離參軍之官矣,但仍不 妓樂, **莊民間** 「笑樂」、 ·所謂 旣 謂「至唐中葉以後, 不 專在邀一人之笑樂而已, 古或有之, 之所能仿作! 彰於外, 「大宴」、「曲宴」, 「笑謔」、「侍宴者」、 倘 非以風人, 無 傷 則參 所謂參 政 鳢 須循 軍· 朝野 爲弊猶隱」者是也。詳見七章論女優引。 一樁· 小能脱離(食)・ 軍者, 其伎祇取滑稽 正 「公主」、 豐 賣 所有之參軍戲皆然也。 節者迥異, 曾讓玄宗爲太子時好女樂, 可能為內廷供奉之特種參軍戲, 不必演石 官。 「近至尊之座」 竊謂, 然後庶可恣意弄官, 躭或周延, 乃後宮之私設, 可· 不· 1 必. 等說以 試看上文第三種分類 凡一 因 求,俱見下文引。 從 切假官, 肵 妲 以如 讇 因話 主侍從, 構 此之機 「監 胈 不過佔得全 錄 笑 文內, 皆謂之參 撫 謔 密 局,除 餘 邇 知 閑, 此 所 瓣 促

八九之末, 列中||唐以後之科白類十九戲中, 人之諸人名, 於一確一定,上文僅據因話錄,便指多軍椿爲宮廷戲,亦然,故難於確定。 切假官皆謂之參軍,不能限歌舞戲內不演及假官。 尤過於王考之騎中唐以後盛行假官戲也 論唐以來戲劇,曾曰:「自參軍椿、假婦戲,盛行於咸通大中間,……」則僅據段錄列舉咸通大中間擅長參軍戲與弄假癖 遂設此語。實則段錄紙云參軍戲, 假官之長並未再見, **未云參單棒:祇舉晚唐有諸名優,** 或指一切參軍皆必演假官 足知王說之難立, 不如論而不斷, 未示晚唐以前諸伎尚未盛行。 以俟續考之爲愈耳。清照通典 ,若僅憑 而此說爲不盡虛。 一二條資料 續通典語之不足 無論指 均難

心而 動人心者,皆必然有人要求複演,欲罷不能,初不顧及日後學者在研究分類上顯晦利鈍之如何 則除一時、一地外,不容施於他處」。 民間觀衆不圖洩憤,而依樣葫蘆。旣是複演,且不必其人之當面,其事之當前,但知暢宜宗旨,大快 如長安創演,曾聳聽聞者,不能禁地方觀衆不圖欣賞,而盡情複演;豪強遘辱,風傳於外者,如長安創演,曾聳聽聞者,不能禁地方觀衆不圖欣賞,而盡情複演;豪強遘辱,風傳於外者, 容如此」,且未免造作矣!若依常情度之, 無考。 Ē, 所謂(戊),在三考原文,指歌舞戲與滑稽戲間,「一則演故事, 果何時地之可以限! 王氏因欲兩類戲之界限分明, 此種情形,雖日無考,歷史上亦間有一二可按者:如弄孔子之戲,從唐 其實唐宋兩代諷時事之滑稽戲, 戲凡卑之有刺激性,熱鬧有趣, 特假想諷時事者必不複演而已, 則諷時事; **複演與否**, 或高之有正義處, 並無的據。 一可永久演之, 以資料 缺乏之故, 至於日 不能 11 而· 打· 例 人

{游 {传。 有生命!更不應專就社會之上層看"戲凡不採用於朝者,未必並不存在於野耳。 但 文宗起,迄宋理宗止, 二十年間複演不輟,後且流 何,大致 更如 故無永久性之說,初不必專為唐宋參軍戲設,任何戲劇, 四涼伎,分明諷 可推。 然猶曰: 無分朔 鸻 此戲屬於歌演類, 事 者, 入民間,傳至明末, 南華裔,四百餘年間, 不僅如白居易詩所云, 並非科白為主之參軍戲, 亙千年之久; 復演見諸紀 載者, 貞元邊將酷愛其戲, 信如王 凡無內容、無藝術 説, 又所演爲故事, 且有五· 則又何辭以解 **醉坐笑看**, 춋, 者, 其未見紀 亦何嘗能儌倖 丽 歟 不以爲足, 非 ? 詳下章西 膊 載 事也 者如

可能。 胯下時,血淋 兵所 必不如王考所述"限於一 變 局。 逐,匿西湖 古今人情不相遠,從明清 庙 世間 合生戲義陽主,亦搬時事,而民間 《漓滿頭面,不覺相顧大哭。 所謂一時一地之作用反在後,而異時異地之作用則 [事千變萬化,不可方物,欲憑一二人之主觀與不全面之資料, 秦檜妻戲像下,被污。 時 \_ \_ 地而 間演時事戲之異時異地、複演不已, Ę 謂此劇已演於民間,李麂密召歌伶,夜牛演 清趙翼簷爆雜記二載徐巨源撰劇,諷 È. 演 在 前,皇家主演在後,亦正 可以推知唐宋兩代之演時事 数[ 此 加以 阴阻 機械的 李太虛製芝麓為清 而觀之, 規 至兩 在 i前,成· 有不 冝

民 正之於對象,有深厚之忠誠,實應當複演,以便對一般人作教育。 更 就 理 "如下交論諷刺劇,分匡正 與畿 嘲 類, 譏嘲之於對象, 岩一概隨用隨棄, 實無 善意, 聽其如火欲之 叫 不 必 彼

則 演時事,均曾推論及複演情形,可爲實例。 遠。夢樂錄二十日:「且謂雜劇中末泥爲長,每一場四人或五人,先做尋常熱事一段,名曰驗段。」演此熱事之豔段,疑即舊數複演。 年明旋滅,未免辜負編劇人之一片苦心,並辜負文藝上許多高尚作品矣。下章所述義屬法及麥秀河岐二劇均 點 者, 並不能比同為「火燄」之「燄」可知。 煩惱,尤爲特例,殊出 料唐時對一般戲劇之複演與否,亦當準此以判, 意表。 南宋雜劇「樊惱自取」於六百年後,竟爲清優重現於舞臺,以 古今相去, 未必 機主 甚 然

相對, 鹹淡見義, 移」,確係參軍戲之特點者,-以 從後漢即然, 上爲求參軍戲之特點 乃此 二史以爲始中唐後, 處所須補充。 **,對圧周二家研究之結果,已逐一探討完畢。** 二色相對之情形, 徐釋等以爲始晚店後, 麥軍與蒼鶻二色相對,並以鹹淡見義。二色相對,乃二史之所已舉; 皆不確。 **詳四章脚色第四節,** 茲不論, 以下當詳明所謂「卓立不 專論鹹淡見義。一色

人

因不幸事而

**示者**, 引起 唱問白答。 問答,呼應抑揚以出之,亦其中之一而已。 語 皆是鹹淡。 **言問答。** 指戲之主題所在也。 呼應不限在聲辭,情節之啓承尤便呼應。 問答、 兹下一說曰:以參鶻二色爲主,循問答、呼應、抑揚之方式,以完成情節, 呼應、 抑揚,固是鹹淡, 戲中發展情節、 問答不限在說白,歌辭中尤便問答, 他岩生旦之分剛柔, 表現主題之方式原甚多,若由主要之兩脚色相互 抑揚則如參鶻之分智愚,先在 或任何二色間有強烈對比之表 亦可白問 形態 表 唱答, 情, 然後 或

官」, 故 主: 實際乃使 凡 义曰「範圍和故事似乎可以隨時轉移」者,簡單明 未 題,乃參軍 與王氏「以言語 見其如此者, 日滑 科白類戲與參軍 [稽] 戲不易之特點 調謔爲主」之說不同。 日「諷刺」者, 已列為 心。 戲間之關係,愈瓮端 「非參軍戲」, 均能概括, 問答不過鹹淡中許多表現之一, 就上文第三種分類表內驗之: 或「未詳」, 較周史旣日 Æ. 瞭 特仍在科白類範圍之內耳。 切合實際。 \_\_ 個固定的格式,..... 此說表面似將參軍戲之領域縮小, 語言又不過問答中許多表現之一, 凡已列爲參軍戲者皆如此; 成了通常的 此較王考曰「扮假 熟套」,

假官也 僮也! 者, 所諷 者, 軍戲,莫屬也。 軍 . 機輪 刺 裓 問 叉必 爲 也, 答爲鹹淡內最明顯之形式, 墎 貌 假 模糊, 「赤眼」、 甚爲繁雜。 官矣, 然而始終問答見義, 惡,不滑 三激論衡明明日「儒服險巾,褒衣博帶」, 何如僅謂爲科白類戲之爲愈!圧考以此劇中之執簡束帶者亦爲參軍, 亦誠滑稽與諷刺矣, 「白眼」, 稽 總之,此戲問答形式固不分明, 也; 辭直陳,非諷刺也: 面 面顧 **拾爲零軍戲**, 故論鹹 到 但 主角在妻, 淡, 所以狀「妒」者, 亦臭屬也。其配角蒼鶴亦不甚顯。 可先從問答入手。 但因已表現問答見義,其配角著繼屬誰, 並不在執簡束帶之假官, 麥鶻關係亦被冲淡, 非假官也; 訛語影帶而已, 欲悉類李氏平昔所嘗爲, 例如「繋囚 「療妒」戲內: 與其濫入參軍戲, 出魃 配角則夫也、 |戲內: 섽 滑稽 其所以 未願 誰為蒼髓? 育之, 執 戲 )示「療」 酮 拾為 魃, 安也 使參 莱 無 帶 麥 非

却 體・一 未指出。 用,俱合條件,庶幾其爲參軍戲無疑。 其曰「無在不可見此二色之對立」者, 此說於目前已見之資料, 不確也。 故必二色對立分明, 大致尙合; 而鹹淡兒義顯著 岩於未來之新資

料

如何

,則不可

知

所謂 **載張祜詩**, 顯著者。 思婦與鵲問答。 南歌子二首, **参鶻**二色耳。 答,並會舉唐詩中問答體之情形作例證,可參閱。 日 切 有 有 此 「疑亦是劇曲。 問頭」, 關 就 間間 頭 般之問答體言,在唐伎藝中,其事甚盛。 既有間,必有答; 但二者旣同時存在, 疑借用考試對策中之所謂 有「鴛鴦鈿帶抛何處?孔雀羅衫屬阿誰?」 敦煌歌辭內,除鳳歸雲二首問答外,尚有定風波二首,儒士問答; 男女問答;南歌子辭見五章劇本節內。 體, 江尺譜所見九調名內,有為湖相間,罹記曲名內,亦有胡相問, 故白以譏張之詩格不高。 然則唐時梨園, 或即用原調爲答,或用他 其互爲影響, 問頭 即演此耶? 即問題位在對答之前頭者。 勢所 仓院本名目有問相思一本, 必然。 在此等 鳳歸雲所以非參軍戲者,因主角係生旦二色,而非 下章錄鳳歸雲劇, 米知葉氏何以能體會及此, 調 白居易譏爲「問頭」。 或改用說白爲答, 清葉德輝 般之問答體 矏屬判文之事由有曰:「推式: 再和觀劇詩 雕即因於唐曲。 曾嚴正指明其歌辭如何一 中, 原 都無不可。 難指 注 蓋當時俳戲文辭內, 殊 此二辭可能用入惡軍戲。 乃以歌辭設問之最 雀 爲 引撫言「 Ш 卯時付問 踏枝 難得1 孰與參軍 唐應言十三 前 蹎 間 後片中 按伎藝中 頭」說 酉時收 問 戲 確

當不例外。宋官本雜劇內有文武問命, 立. 或突出之現象也。 試日,晚付問 初来料其亦種因於唐。 唐 頭,不盡經業, 自來問答體之重心, 由此可知: 更倘重武。」白居易策林則有「策頗」「策項「策尾」之分。 此層與後人指八股文與數文相通之說, 金元院本內有問前程、 **黎·** 軍· ·戲之注重問答, 無不偏在答之 漁機問話等, 画, 於唐代伎藝中, 均可見例 問僅啓發逗引, 固早有其背景在, 陪襯而 並· 非· 麥軍 戲 孤 頗

評劉函山叨叨冷, 足 文章家之品藻言, 必已知求洞達人情,深入腠理, 錦 缦 毎・ 隱秀、清腴,恰如其分。 之戲,約有百回,每回十餘人,不拘濃淡相間,雅俗並陳,至在結局有趣。」 11 ·難言狀,苟非妙喻,何申精微!段錄之載此二字,已顯明標誌唐代戲劇造詣之一定水準,不可忽! 反映當時人之欣賞戲劇,不僅追求 激門之結構安排, 閊 答 旣已略陳, 於不知不覺中承其軌則。 曾日 直刻劃入微, 請言 或當調和,或當刺激,增之太臟,滅之太淡。 「酸鹹抝肆」, |鹹淡」。 務使觀衆散場以後, 尖穎透骨!應與脚色中之有酸詳四章三節法酸。 此二字含義,正屬相反相生者;而造意之奇, 形象, 如宋雜劇則副淨發喬為淡, 大可爲例。明人類此之說尚有, 如兒童之看熱鬧 尙回味不盡; 刷末打禪為賴。 而已, 當續檢。 烹小鮮猶治大國; 况藝事之工, 其伎之表現, 且已重在转味; 更抽象之: 唐戲制度上 合· 看· 如 明 必已剛柔、 下語之的, 例若堪的中志云: 丽 李開 有 藥人之設伎, 此二字, 先一笑散 冷熱, 已 依

敝 淡。之說,王國維初步猜測,方向未準,漫無所歸,至周史乃關得蹊徑。 段錄 俳優 燥日

唐卿 開元中,黃幡棹張野狐弄參軍。……武宗朝, 、呂敬遷等三人, 馮季皐亦其次也。 弄假婦人"大中以來有孫乾飯劉腐瓶。…… 有曹叔度劉泉水, 鹹淡最妙! 威通 以來, 弄婆羅門: 即有范傳康、 **大和初有** 

「鹹淡最妙」四字,汶獻通考一四七刪, 或因不得其解;錢熙祚守山閣本內從之,惟注爲衍文。 眀

康週、

米禾稼、

米萬槌。.....

抄說郛木僅作「殊妙」二字,失「鹹淡」。三氏古劇脚色考目:

淡」之「淡」出。若作二事解, 上官唐卿、 樂府雜錄「俳優」條, 角瓶大醫淡、打淡的、照淡三本。 |呂敬遷三人,弄假婦人。」 如此二句相承, 弄參軍外, 「淡」或豬「鹹淡」之略也 則鹹淡亦一種脚色。今宋官本雜劇有醫淡、論淡二本,金院本名目有下 义云: 「武宗朝有曹叔度、 則 「鹹淡」爲假婦人之始,「旦」之言, 劉泉水, 鹹淡最妙!咸通以來, 即有范傳康 當山

之理。 **婦人之孫乾飯劉喁瓶等,** 成爲有人無伎, 王氏 因對段錄之句讀未中,假如「弄假婦人」屬上文, 岩因其不 而置 顯然未合。 鹹 可解, 誤屬善爲參軍戲者, 字於不問。 此興不始於王氏, 不得其辭之原義, 未· 審· 更雕奇!致認鹹淡在弄參軍之外,反使與弄假婦人結合,遂以「淡」 如胡元瑞莊嶽委談郎已將「飛假婦人」 劂之范呂上官三人,詳四章生月。 「鹹」字顯有其獨立之意義存在, 逐認爲脚色名目, 則援同例,「弄婆羅門」亦須屬上文,餘下文 則所謂脚色者, 並非從淡爲義, 亦太濫矣!王考七於 (大和初\_ 萬無拋棄 許史將养假 之康米等,

二一市一种慢性

仍當還其應有之意義耳。 H. 肵 凡脚色名目,並非皆不可解, 調脚色, 限制 特嚴! 雖孤、旦、酸等, 周史糾之日 王氏在古劇脚色考內之所爲已可見。「鹹淡」二字即使爲脚色名目, 皆認爲非脚色之名。 但此處於脚色之推許, 又何其特寬

能成文。……也許遠四個字原係注文,故文獻通考未加引據;則鹹淡爲弄參軍的一種,當更可信了 下文為「大中以來」,非但年序顛倒,語氣亦殊不順。自應作「弄假婦人:大中以來,有孫乾飯,……」方 來」,其年序極爲清楚。況大中爲宣宗年號,咸通爲廢宗年號。 故淡之稱謂,宋金雖或有治襲,不必卽爲裝且。且本文首述「開元中」,次稱「武宗朝」,次稱「咸通以 情形略同。且所引適為二人(指曹叔度與劉泉水),或係一爲鹹,一為淡,互相辨話。|王氏又引宋官本雜 鹹淡當為弄參軍的一種,……四字實應連接上文劉泉水。 鹹淡為味覺的兩種對待詞,與參軍、蒼體的對立, 毛詩旦、酸孤且、纏三旦等名目。 劇名目之醫淡、 論淡……爲證。 實則官本雜劇中已有老孤遭妲、艦隊店休妲、雙賣妲之類, 「妲」即「旦」的原字。旣有「妲」及「旦」,何必再以「淡」作「旦」! 如弄假婦人旬係承上文「咸通以來」, 金院本中亦有 ∭

歌: 倘 認 唱· 指二人便是一組,在演出 定鹹淡乃弄參軍的一 表 演、 .....無 不可以鹹淡也。下文述發觀, 種,並非其全部, 中分爲鹹淡,固可; 頗符段錄之意。惟限於互相辨話而已, 若能超然視之, 即以說白爲淡, 而以表演爲鹹 以爲泛指二人在伎藝上皆可以爲鹹 段錄所引適爲曹劉二人, 則未必然。化裝、

淡,實尤宜。 此與上文所指,徐釋據段錄,誤認黃張二伶在參軍戲中曾聯合演出,爲同一拘執

劇中之意義,以近人張相詩詞曲語辭彙釋所輯較詳 之「淡」歟? 抑 唐亦 以「淡」爲主,不 如常 情之 設 想 歟? 此層於下文之討論問題中,已有部分解答。 爲主, **情形詳之。** 情,應由淡主問, **鹹淡」二字,** 而 乃此一 鹹 爲輔, **術語所以影響後世者,竟偏於一面之「淡」,而不見對面之「鹹」,** 而鹹主答,則鹹爲重矣。味雜劇中之鹹淡,可就字囑倉朱元伐養雜考內,攝度「元蔣錢」 在主從輕重之間, 適與唐代相左數?抑宋金之醫淡、論淡、 如何分配, 惜無唐代資料可循。 打淡、 問答體旣以答爲重, 照淡者,並非唐戲 豊後世乃以「淡」 淡在後世戲 雜劇之演出 鹹淡 按之常

**猶云好無聊,或好沒意思。** 好笑我家主人周公,開着掛舖,……到今蛋, 義。……馮致遠小令四塊玉:「儘場兒吃悶酒,卽席間發淡科,倒大來聞快活!」義亦 同上。「發科」 云「裝腔」。 無聊之義,沒意思之義。……劉克莊水龍吟詞:「製個淡詞,呭些薄酒,野花簪帽。」—— 藍采和劇四:「這廝淡則淡,到長命百歲。」 蕭淑蘭劇一,梅香云:「姐姐,這秀才好淡吊麼!」「淡吊」景辭,亦沒意思義 日將晌午,方纔着我開舖面。……你道好 淡麼!」「好 淡」, 言生活雖無聊, 而壽倒長也。 桃花女劇楔子:「祇 此 沒意 猶 思

魔熙樂府三端正好套"「我久見藍宋和踏了個淡爨。」葉玉華院本考改為「燄爨」,不必。醫淡、論淡等, 張氏「無聊」與「沒意思」之義, 已通於所引諸辭, 却仍未通於宋金劇名醫族、 皆淡霧也。 論淡……之路「淡」。 岩以其脱驗

有燉 參 預· 赭 淡」之義,惟 嗓淡 」有 引 唐 元曲 多軍 ;其間,而唐代參軍戲「鹹淡」之義,已躍躍 、牡丹園劇中,有「酸淨、甜淨、淡淨、辣淨」 嘲笑: 戲之鹹 淡行院例及 於兩 看不起之意, 說皆未切, 面俱· 淡, 其他 (到者方 雞 不相 例 可取, 刺 釋「淡」義爲演 謬, 贅· 料 終以 不如 中 解釋僅偏在「淡」 輒未發現,猶待探索。參看下文論所撥。 Η, 欲· 四色,上場打諢。 張相之釋爲「無聊」或「好沒意思」者爲圓 茁. 又引葉玉華院本考, 之 此 面爲憾, 項資料 謂「淡行院」應作「嗓 可貨 故 未 1 胡忌宋 雖 敢 尙· 遽 無験 甩。 仝 融。 雜 淨. 凡 劇 叉 淡 行院 引 考 釋 崩朱 附 쇓 鹹

節 黎 與「鹹 戲 淡」相類 後 者, 在宋戲內,見急慢酸與陰陽 M, 當補入此文。 詳胡忌 雜劇考一 七六頁

本

若 Ĥ 三日 Œ 軍 以內 類 與 戲,此二義實最重要, 假官內 戲 譏 以 (上示科白) 運 分 嚩 容分,則可 ; 類之由。 容, 在 論 妸 [並重,乃唐參軍戲所具科白類之公性也;參鶻鹹淡, 假 日歌唱 官內, 蓋若以 見參軍 故先詳 伎藝。 形式分, 在論 樁; 明。 벬 在 可 滑稽內, 此下當依次以及其餘諸要義: 渚 若以伎藝子, 論 其 歌 滑 唱內 見斫撥與愚癡, 稽 與不滑 . ; 見 陸 則可著其歌 **参**軍。 稽; 此不 若 而辨扑擊與 以 但包羅 作 唱與不歌唱 用 則又其所具之個 分 日滑稽 參軍 /相聲; 則 可 形式, 戲之諸要義, 著 其誠 在 論 二月 大致均得要領。 刺與不 諷 性 刺 諷 內 L 娰 訯 以 作 見匡 見 論 Ħ, 科

可解! 多軍 徐釋 容不及假官者。 参軍 戲。 謂 Œ 唐朝 戲 因未曾首先掌握參軍戲卓立不移之特點,與夫科白類戲與參軍戲間之實在關 後 來又衍化成爲下面三 的戲劇,除去古代的滑稽戲仍然存在以外, A 以假官專屬於甲, 甲乙丙既皆在同 種形式的短劇: 時並 以參鶻對立專屬於丙, 存之滑稽戲以外,一若甲乙丙之表現,又均不滑稽 甲 弄 全是由『弄參軍』戲發展 假官 若甲與乙之脚色均不用蒼 戲,.....乙, 弄 陸 出來的支派」。 麥 軍 係 鶻 戲 被 者, ਮ੍ਰੇ 丙 之內 又謂

有之, 遂較 均 不 類戲中之滑稽 中有「愚癡」爲特例,聲辭中有「斫撥」爲特例,動作中有「扑擊」爲特例。 有參軍、蒼陽兩脚 察,以此枉之。 統概說 (妥贴, 而不滑 惟倘未發現明文。 一)滑 稽者。 稽形 : 所 者而 已一一如上文所言。 大· 謂 三點集合,遂誤斷唐之參軍戲與後世之相聲雜位爲一 已,並 故本書正之, 参軍 色在 特以參軍戲之採 戲也 王考 非承 "於是參軍戲已被納於滑稽戲中。 以 就是滑 認另有 滑稽 以「科白類戲」 戲與歌 稽戲。 滑稽,不過一種形式而已,凡戲皆可採用; 用 類 較多,故茲於參軍戲內論之。 滑 | 誤 舞 稽戲在, **遺**聲立, 而 與「歌舞類戲」 滑稽之表現, 謂 此中 以參軍 但事 關係, 不外 實上, 對· 立; 戲爲之關鈕 面 下文偶: 應爲 貌、聲辭 唐戯滑稽 事, 頗有滑稽 納參軍戲於科白類戲之中, 辨 崩 或 亟 ; 真 稱 宜 又謂 唐歌舞戲內用滑 動作三方 糾 亚. 趙景深中國 而不參鶻 滑 無・ 正 唐宋 稽 扑· 戲 擊, 他 滑 如 圃 者, 稽 滑 襁 丽 1 抬 戲內, 近人 稽之 乢 亦有 面貌 科 想 亦

意義、作用,與唐代滑稽之實況,尤爲重要,應先此說明。

果乃 之與 若就 辭、 於被 之發 含慘痛者,何可勝數! 氙 行 達,邁於前代,爲衆所公認; 趣,油然推進 )效果言,乃一極得力之工具,絕無損於戲之意義。 許爲戲劇之形 稽 著。 動, **清之形式,對諷刺之爲內容而言也。** 滑稽之於戲劇,勿論在廣面,在深 予觀 衆以直接印象, ,則所餘必須咸應之部分,乃因 反映於戲劇,如影之隨形, 댇, 曾何足異! 然後知唐戲對我國戲劇之貢獻,質不在小 而收顯著效果, 更若演員登場,其面部化裝詳五章七節。 度, 在昔封建時代,人間 利乘便,不期 當然無改。 均· 謂之 `可發揮大力量, 蓋戲中 「形式 而至, **笑樂旣僅佔得人** 凡須理解之部分, --, 蓋非無因 世之一切, 惟在善用耳。 愈爲提高與滲透, 1 矣。 與 事之表面 凌 但 (神態) 旣能 面 此 唐參軍 [笑樂, 「形式」 利 膩 用 勢必先其聲 觏 戲內滑稽 戲 Īij 滑 劇之效 衆 稽 實 云者, 際包 活 乃終 躍

常在側 同上(人)。 天顏」,首章溯源中唐資料(四)。 如玄宗時之「倡優之伎, 稽戲之來源,當然在普通俳優; |新書二二五傳。 文宗 時之 等, 鞭玩之臣, 皆 是。 作 有諧謔而賜金帛朱紫者」、新書二三體樂志。 「體臣爾宜」,一作「醬亞數官」。代宗時之賜百官宴曲江, 本書之末, 顏澀不展」, 二者曾同時並存並行; 附載優語五十餘條, 杜牧燕将傳, 全唐文七五六。 因之,於過去記 有顯然爲普通優笑、 乃至史思明之「愛優 肅宗 游 之 逃中, 教坊倡 「器官、 彼此珍 優諫 顐 顒 濉 雑件 者 涎 而· 不· 寢 食 怡 办

諫者。 首章盛唐節。 推 於殴錄「俳 祛」,亦未嘗不可。 錄自序矜本朝伎樂之盛况, 表演安祿 有究竟爲優戲, 亞之當穆宗時, 唐高彦休闕史下:「其開元中黃幡綽,玄宗如一日不見, 者,有不同矣。 业 搖笑鬷」。 爲擅 非 長參軍 『漆城蕩蕩, 句空話, ۱Ų 其中已帶譏諷, 優」節所舉擅長其藝者,前後九人之多,或得撰詞, 受李 所謂 戲九人之魁首,料其所爲,屬於戲劇中之滑稽者,必亦甚多。 林甫 抑爲優笑、 更不指普通俳優, 記華州郡署內, 「淫綺」, 惟有優伶之滑稽,則人同此賞,又非段氏所欲諱言, 寇不能上, 威制之醜 四三、幡綽優人,假戲謔之言,警悟時主, 無一定標準;從唐代俗樂之實際情况衡之, 惟仍以滑稽諮笑爲重,乃中唐地方上之情形也。下章科白類證劇表內, 優諫, 曾曰:「重翻曲調, 態,可能已是優戲中之滑稽,不僅普通俳優之滑稽而 信斯 於辦公廳外, 而實捐滑稽戲言, 而難於判別者。 人之流也! 兼營 全祛淫綺之音;復採優伶, <u>\_</u> 此其伎固可以在普通俳 如所載 「設廳」,并六章劇場。 與所謂 則龍顏爲之不舒。而幡綽往往能以倡 「阿與我死也」條, 「諧官、 解紛救禍之事甚衆, 或精麒 淡, 故逕曰尤妙, 取豆 謂之「全取」, 奏伎則 幡綽如此,其他 足證序中謂尤盡其妙 優中, 尤盡滑稽之妙! 等之表現不在舞臺上 有 爲李龜年在玄宗 已,於例尤著。 但幡綽乃段 優 **真滑稽之雄** 可信其確。 者 並 可推 與 非 詼 錄 戲 \_ 全 詳見 者, 觀 设 沈 肵 E 削

劇,屬滑稽形式者九,未詳者七,不滑稽者三。

## 所 戲 弄 上班

## 陳書一八七「俳優下」——

笑,令人注和说: 唐時謂優人辭捷者爲 研 撥, **今謂之雜劇也**。 有所敷敍日 「作語」;有誦辭籍日 ij 號。 凡皆巧 盲

滑 宋周密武林舊事 譏 中日 纏 Ę, 調敏 已不可見。 「斫撥」之稱, 捷磯 准南巨鎮之最一 稽之形式,則爲二伎之所同。 每 頒 。碎金技 審潛 唇 然智巧敏捷, 嫽, ·。詳編末附載一,唐優韶·大人阿僩·條。 脚色,日:「古之謂滑稽。 稽, 樂篇 辭捷雖不限於滑稽,娶之,滑稽端賴辭捷, 曰 能設處,孫氏也是團劇秀四〇二頁。應即唐優人斫撥之辭捷。 既有於唐時, 撥 六「諸色伎藝人商謎」 人物富庶。 拔藝門 亦不可多得! ٠-, 應即 ,有 打譯 唐之 凡所製作率精巧。 必傳於唐說。 金元院本名目內有插檢酸一本。「插檢」疑即「斫撥」一類。胡忌寒金 「斫撥」 雜劇中取其便捷譏謔, 乃二實例。 條內, **計觀、應係**軍之能。 闕史述李可及曰:「滑稽諧戲, 也, 陳氏猶及見其出處, 却與 有 樂部俳優尤有機捷者。 「捷機和 **若借後世情形以參考,** 「打諢」、「諧謔」, 則唐說猶傳。 故云。」 角。 相嫉、義應同 明朱權太和正音譜 故上文云云; 若今日於此 明湯舜民筆花集哨 南唐劉景遠金華子雜 商謎雖非戲劇, 」並謂淮南樂人孫子多 撩。 同 獨出 則此義愈明: 門類, 肵 虀 撥 流。 載味元 其義其事可知。 諧 雖不能 遍二 離。 若 宋 急 以捷 戲 託 條唐 緆 無 玄 劇 F 機 名 諷 「獻 捷 其 爲 有 匡 氏

無關 八引帝京景物路曰"「咧喇者, ·雜劇考謂「斫撥」疑與「插撥」爲一音之轉。 然曰「數唱」,仍是帶說帶唱, 指撥數唱雜劇之名。」「**招撥**\_ 有關者在此。孫氏也是園劇考附錄內,於捷讚之本義外,又為明捷幾增加節級官 按「插撥」之義如何, 應指絃索之手法, 仍待研求。 至若淸方濬 與口才之云「斫撥」 緬 焦 搟 隨

名之「字靴」一説。

此說於宋之「捷機和尚」等例不能通

處· 也。 截斷 若一人之說白,雖上下相生,前後映帶,亦不得謂爲:撩撥 」也。 旣然二人登場, 也」,則斫撥專指唐滑稽戲中之辭捷而言, 而 於陳背所見「作語」與「口號、說,另見五章論說白。 斫撥者乃二人之對白, 與決 定之意, 儮 人辭捷者爲斫撥, 前知「淡」有解而 宜屬於鹹之主答;若「撥」, 鹹 當又不免鹹淡以見義。 原不能必其爲戲; 無解, 今則 定矣。 **一般**」有解而 在普通俳優中, 乃屬於「淡」之主問, 撥」 然則「斫撥」或即鹹淡中之滑稽者, 「斫」又無解。 既有撩撥之意, 亦無不辭 若不嫌望文生義, 斯符 捷。 其必有相對之人當前可知。 但陳氏日 | 今謂之雜劇 「撩撥」之說。 顯合參鶻之對立; 二辭應有· 斫 其他關 或有 柏·通·

旣已大致可信, 若論其辭之本義, 淡不限於語言,他如科泛、化裝、歌唱, 圳 原所以 斫 ○表動作 卽不必依其原義, 者。 在同 辭內, 以爲用刃具傷人曰 亦可 鮍 斫 淡 義宜 已如上言。 興 祈, 撥 斫撥, 相應。 而轉 依 與 今 陳 扑 說 撥 雛 之言撩撥, 限 相 附。 徐釋

唐明 本一 割裂 古代 其 點 若· 指 於 摑 末之間 木 謂・ 打 中 撘 4 此 īúi 唐參軍 杀 段, 蒼鵑 四字 情 亦 譝 其爲參軍戲之化身, 亦 и**ј**. 形 祇 孫 並 末 ᄎ 必 光憲北夢瑣言十八謂 非 用 打參軍之遺。 有 辭, 未 四 一般内亦 皆有 末泥、 鹹 棄玉 於唐戲蒼鶻之擊參軍, 把 字 及 淡問 竞分為 此; 據 向 華院 扑擊。 個 茈, **#** 副 有,則向無明文, 答以見義 皮棒槌, 「打的部分」, 非遺漏,乃· 的 本考 淨、 知此宗 解, 按此於宋參軍 曰一古代 殆無可疑 副 四 祇 副 末、 而已, 這 -所爲 視 援實也。 西( 興 「莊宗自爲俳優, 作 [遊記曲] 捷機 ٦-「諢的部分」,以打為补打, 劇情 得· 有· 從來不 亦無暗示,不敢妄生。 打作兩牛個 卽 意或指 故始終保持其古俳戲之規模。」 泗 戲與元院本內確有之, 弄 所 何 種· 色; 歽 内述院本情 一參軍 有之舉 굸 實例, 有 唐; 王考十三論 致公認為 唐 戲。 「扑擊」。 動, 然亦據輟耕錄 名曰 」原文詳見五章化裝。 可· 以· 因 形 不限 曰 李天下, 屬副末: 根・ 眀 參軍 元 笑一 於何 「此之棒槌 院本 壉 周 即上文列王周二史所舉唐參軍 щ̂. 憲 戲之特點 王考及古劇脚色考 聲, 以挪爲滑稽, 種 日 雜 王呂洞賓花月神 劇 故· 王· 鶴能擊禽鳥, 於鑑粉優 打 也。 其中 蓋 此所謂「參軍戲」 氏之曰「古代」, 而 認 棒槌。 當 孫楷第傀儡 爲不分 屬捷譏。 卓 副末 郋 立不 雜之間, 磕 打副 瓜, 叉引 末可 )所言已 居五代 徐說多病附會, 仙 移 者,爲 會 净 副 戲考原論 打 杜. 雜 時爲諸優 末 渚三次, 指· 宋· 副 劇 兩米, 詳 善 用 參鶻 與· 戲士 夫 內, 淨」之賦 以 (一古俳) Ш п<u>,</u> 見 此則更病 相 绝 附錄。 真要 麥鵬 內 扑 有 型 • H 亦 靚 述 指· 烷 抶

常 乃謂 参軍 其 臌. 無· 汉 活 更難 首 字曾謂戲中之參軍必被扑擊也。 在 錄 者, 劇 麥 點 中; 指宋 則 程史、 र्गे, 軍雖是扮演着官 L.-<sub>0</sub> 至於蒼鶴是否果代表一 此 多被扑擊」。 が 調・ 夷堅志 可, 指唐 **Γ**. 等書, 的 亦不 者, 分明將程史、夷堅志之說宋雜劇者, 模樣, 供 વી 指宋 則可, 給我們兩 般老百姓,又另一 董氏 却是可以被 林庚中國文學簡史 說 條證據: 1 指唐更不可 相 擊 代表 竟謂 問題耳。 般 ! 八十五據 在演劇 老百 凡 馮沅 有關 姓 君古 | 輟耕錄「鶻能擊羣 牽附於唐參軍戲,若因話錄內, 時, 於參 的蒼鶻 優解 參軍 軍 打 戲 拞 的 的 謂 脚 紀 ᆫ, 多是扮 唐 錄, 乃以 宋 鳥,末可打副淨 都 元說推 官 幾 的 乎 吏 筆 有 的 ; 想 記, 着 唐 扑 戲 固· 如 墼

打 鶻 「自唐以來, 參軍何以變成了兔子? 有 鶻打兔變二郎神二本, 以摩尼 雁」之說 之路線, |徐 釋依 (入唐, 據輟耕錄 見敦煌曲初探考層。 以 即守定扮演假官與受配演脚色打弄兩種 認定唐參軍 **唐戲內有鶻打變,** 語, 道倒 謂「後世流行的蒼鶴打參軍 遼曰:「這令人想起唐代參軍戲裏的蒼鶻 ·戲有扑打也。 是一個· 楊氏雖已曲 有趣 乃影射 的問 說詳 解 回鶻 |参軍 題。 四章脚色。 打 為現 摩尼, 實則北朝早有 作 表演形式, 風 尚未了事, Ifij 而未 最奇者: U 恐 變。 即唐朝參軍戲之遺法」。 「鶻入鴟羣」 打參軍 怕 乃楊 勢非 此說在原文第四節。 或 箋 再 ,似乎二者不 曲 鶻 洛 解 之說, 打 《其爲鴟、 爲 足し 辭 條, 叉謂· 唐 無關 是 憲宗 繑 亦 因 循 又謂: 膗 係。 有 床 不 茣 麥 戲 可 餲 有 須 軍 回

**秦鹘何干!楊氏之說略謂蒼瞻是和尚,** 雁也,不遲! 類此「有趣 與 於事何補 尊尊 音近, 竹 除非努力先發現一條的證,證明唐戲中蒼鶻確打參軍,然後再謀證參軍之爲冤也、鸇也、 **尋尋族好淫,兔亦好淫,故參軍乃變成兔子。** 體打冤乃曲調名。"變二郎神 問題 全 由 「空中樓閣」 參軍是先生, 乃故事;演此事時, 而 фp 道士; 楊氏更作 鹘打鑫, 唱此曲。 乃和尚打道士, 番 此乃宋戲名目內公式之一,何足為奇!更與唐戲中之 「卒中樓閣」 異教相爭也。 之解答, 叉訓 . æ 徒滋紛擾 軍」、「先 生, 而 均

保持 而云雄· 考。 中, 雖 則 不露;旣端倪毫無,安從憑空信有其制!至於五代史記伶官傳載敬新磨曾批天子頗事,根本不在 矣,足見其事無論在戲內戲外, 犯 亦不然。 帝 婦 倘 更無所謂參鶻問之關係。 乃疑唐之參軍戲或科白戲內設有其制, 王李天下於戲中時常受之,是否事實,應不俟辨。 阿布思妻之作參軍桥, 謂李天下之爲諸優 王、尊嚴也,汪氏古劇脚色考對於然攸與宋徽宗爲戲, 雖徐知訓挫辱吳王楊隆演, **『扑抶摑搭」**, **尙得爲「假官之長」,亦未嘗云受此。** 然而傳中亦旣曰「莊宗失色, 殊難於時時爲之。 亦不過命「鳌髻鶉衣以從」計六章服節。 即等於其常扮蒼鶻, 在下章科白類諸劇一節所見十九劇中, 徽宗爲鑫軍, 新磨於戲外, 非疑李天下既已好優特甚, 反而鞭攸,曾有變例之說,疑! 左右皆恐, 被扑受辱, 不過以殉相譏而已, 犯· 婦· 羣伶亦大驚駭, 共爲滑稽, 庸主於戲中所未背受, 而已, 臣不可擊君」, 倘 不應絲毫端 尚欲於爲優中 未嘗 以 Ħ. 供 共持新磨 使莊宗大 굸 人笑樂, 受此。 可 戲 倪

刞 耐 亨 注矢將 悲 憫 爲 攘 射 ", 特選 之, 是又何能時受請優伶之扑 取 此 途, 捨身受辱,至於 抶 時 遭 摑 扑 搽 敷 抶攌 Į 推宗 撘 ,以樂他 好 優, 謂 未 基 冤 於特 離 殊 奇 太 興 趣, 甚 自己 行

武打戲中 此· 四· 想 角觝。 也。 分明 或傾 此· 不· 點,乃 通(鑑) 跌之一 字, 揉 優 若 興 Д. 八角 常與王 揣 合北 用· 床 必 所有, 七三:「帝嘗與右武衞上將軍字存賢手搏, 麥 殆· 因· 玄 此 扑 然 夢瑣言 步。 굸 軍 力 條· 抶 业宗之 角觝 目 資· 料· 郁 戲之扑擊, 致· 攌 或誤 較· **參**· 攗 較 搭」四字 頻 **舊五代史五三** 而屢 批 奎 (太和 赶 莊宗: 軍· 引 拉 若徐渭南 ·戲爲近 勝, 莊 之義, Œ 宗 丽. 通過 雖 音譜之二 角 來; 殊 曾· 如 (自矜; 受如宋 觝情 ф 元 六七:「齊生沈湎益甚, 詞 與 戲弄· 李存賢傳, 院 乃因扑而傾 殺錄 形 竊疑 本所爲, 脱爲 雜 ス 叉與李存賢較, 謂 **教理言或因** 劇 優戲,或原指莊宗之爲武打戲。 無 關。 存賢不盡其技。 內. 末 跌, 副淨之所受, 把把 而 手 莊宗之於伎藝, 已,並 若· 必· 執榼 [於新] 或於諸貴戚家角力批拉。」 因· 楓· 個 謂· 瓜,起 非另 帝日: 皮棒 受之諸 致輸. 磨在戲外偶然行險之一 丽· 互 槌這 於後唐莊宗 更不必 『汝能』 却 拱; 獨立資料。 優; 大似南齊 \_ -勝我, 鎭, 明· 下 進而 爽・ 明爲角觝之動 打 **常授澄鎭。**』 與· 終以 作 誤・断・ 參看四章脚色。 關於武打戰, 諸. 東昏侯, 批 古謂之蒼鶻, 娳 李爲盧龍 優· 半 唐參 在· 猶 個」, 類 戲 存野乃奉 傅 弄· 軍· 戲劇之外, 作. 撋 略見下章述 戲· 明,而 中. 節 但 與· 轁 度, 幫 互 猾之史稱 未 寐. 「能難 爲; 拉 催补帝? 誇 嘗 雜·劇· 其荒 薩口鄉 猶 大成「 至 劬 則 叉 之於 於 Hij 互 也 指· 北齊 唐 頗 隊 <u>.</u> بائ 扭 作· 可 仴

唐

周.氏. 悔之 瞩 鴅 戲相較,不可不謂為大相徑庭」。 有二點:一、 未 **對唐戲之主觀** 周, 所 旣 定唐之參鶻間 'n 立予修正 耆 而 亦不以參軍之官或一般假官爲限,已詳上文。 遽限· 明 戲內必然一 唐 古 戲 也。 而已, 劇 內根本無扑 無 如何, 詳四章 扑打, 參 二、參必被侮,鶻必侮參,於是配 已一牛不成立矣。 實爲不可。 脚色論發影 鶻, 打 頗有作用。 事, 不能多; 尙 **周史原意**, 善哉周· 何 周史所據以定唐參軍戲爲「固定格式」與「通常 來鶻之打麥! 青木史一亦謂 其他脚色皆至雜劇時始新發生,以之與僅有二脚 加以參軍 史· 乃受汪考七論宋戲之影響。 於讀李商隱驕兒 則餘 戲登臺之脚色, 所· 謂· 合 扑 华亦復蹈 打 -. 固定格 制 度, 詩後, 空。 宋戲有馴淨發喬, 並不 式· 並 限 觀 對於鶻 於此, 制由 以二色爲限,詳下交論歌唱 與「通常熱套」者, 鶻 打變, 知沿 必· 刚末打渾之說 · 侮· 参、 襲成 參不 熟在」者, 參. 說, 色之怨軍 必· 問氏 受. 打

演, 戲・ 劇推 戲之優 ΙĘŰ 絲毫 詭 此 加 有· 種扑擊之動作, 殱 難 損· 戲劇 良傳統, 傷  $\bar{z}$ 深 戲劇性,或戲劇之真實性 性, 刻 威應,實滑 不 反而 入周史所 有此。 *ፓ*ታ 一件徹底雜技性質之事。指後世之所謂「雜技」, 稽 謂 伎 此去吳自牧所以贊宋傀儡戲者,「如真無二」、「百憐百悼」之境界, 旃 「固定格式」與 中之粗 而. Ë. 劣 者 祇能在 ţ 「通常熟套」。 唐戲 不 原無 顧 情 理, 此 制 在 雛 乃可 俕 開與資之下, 戲 非損唐代之所謂 演 Ħ 變 1년1 充實戲 平, 水 3 繈 劇 知 起 片1 如 觀 衆之仏 滇 何 岩· 用· IF. 之表 曾接 敝 ٦·

以朱喻唐

遂信衛主

而參輔,

亦

詐

内章图

AU C

之點, 不知幾千萬里!直接由人所演之戲,可以反不如傀儡所演,一至於此乎!此乃宋戲較唐戲另 話體 之滑 不知 稽 抑 相 聲 尙有其他解釋可以平反之否。 所 採用,有 如下文云云。 後來益趨於形式, 斯亦古今伎藝升沉轉變之一 此種扑擊, 端,可作 遂完全離開 專題研究者 機劇, 退步 被 說

利· 便· |北朝 賁 時,或在一敬宗時,必有其事。 範 畸 於此, 脚色,茲不複 已盛行。 在・ 鹹· 床以 流 傳及唐、除 淡· 前之表 系· 必不免於此。除官本雜劇名目內, 魏害載 統下,所以構成滑稽者,除斫撥外,尚有題材之爲愚癡。 公示,向 入參軍戲外,應無更 廢帝 難派 時倡優 五代則木大脚色,顯 舉一 爲愚癡, 衈 故說者亦從未以與參鶻配合, (適當之歸宿。 有急慢酸陰陽孤等,乃兩面並畢之例, 北史載 與參軍 齊文宣時石動 所 一對立, 謂 高 翟嵬 其爲參軍 桶 弄癡, 弄癡 然而參鶻所爲, 愚癡是消 大, 詳胡总雜劇考一七六頁。 戲更 迹其所! 或在太宗 無疑。 極 爲 面 料不 時, 實接近於此, ,其對 以 外 上 蚁 其事於 科口 均 在 ĮΉį 詳 玄宗 必 臌 爲 

**參·** 今日之滑稽相 戲·中· 綜 合三端:言辭之斫撥,行動之扑擊, 來,並不免進 聲內求之,則 步 作 去事實太遠矣! 且 顧"由今伎之情形, 題材之思癡, 不應不考。 以逆 徐 遂·使· 定古伎, 史論唐參軍 (近人聯! 認 爲欲 想今日之滑稽相 戲 求 唐宋 參軍 摩, 戲 者, 係. 由· 不 唐朱 妨於

以 意度之"現今之相擊,殆沿此流而來者也, 光参軍有 Œ 副 ,而相聲亦必 點 愚也、 然二者之雅

第二章 辩题

唐

三七四

相去遠矣!

等战处 田澤云:

帝每戡說丑相聲云:

發展完成爲戲劇,參軍戲的固有的成分沒有減沒,參軍和蒼鶻兩個角色, 變名而存在於戲劇中。 而我的看

法,參軍戲還另行單獨存在,及今仍保留其遺跡, 那便是雞耍類的相聲。 這個臆斷, 自然不能保證絕對正

確,由它的形式和內容上看來,不無百分之九十的相近似。

羅常培相聲的來源和今後的努力方向云:

多軍戲的演法是一個戴着幞頭、穿着綠衣服, 四做「參軍」;另外一個梳着屋角(俗作抓角)穿着破衣服,像

僩僮僕的,叫做「蒼鵑」。參軍後來叫做副淨,蒼鵝後來叫做副末,鶻能擊禽鳥,末可以打副淨。 這種表演

法,就是對日相聲裏一個逗哏的,一個捧哏的。 捧哏的也常拿扇子打退哏的。……参軍戲的對話法,也很像

現在的相聲。(下舉李可及演三教論衡爲例)

趙景深中國古典喜劇傳統概述云

豫軍」兩個字唸快了就是「爭」字。 演員演這類戲, 總有參軍和蒼鶻兩個角色。 蒼鶻的「鶻」字與「未」字同

一韻母。一帶一末,正如今天相聲寂的「逗哏的」和「捧哏的」。

林庚中國文學簡史十五云

多軍戲, 就現存 唐以來的記載看來,情形頗像今天的對口 相聲。 演時以參軍爲主要脚色, 而 以蒼鶻爲

其配角。

斫撥 有 ! 遺 屻 且. 也 薢 無 流 何・ 用宋之 擬·態· 泔 與 音 故 此 丽 如 終是戲 人愚癡 類型。 至 其 京 來 點 於活 調 天 在· 必 氏 - 洛是, 實, 不當 檷 敍· 亚. 劇, 所 尙 龍活 陳 《述中,終是平面伎藝; 擬態在代言與演故事中,便是立體伎藝。 名藝 非 篝 未及扑擊; 墨 實比 而·捐· 戲 乘. 語 忽· 香墨 劇。 人 現, 非· 噟 1 徐 說. 唐之 亦不亞古人。 比有之, 凡 以 香劇 狗子 宋 話· 從 而 董 機劇 蚁 名· ? 且 氏 雜劇 **董氏所謂** 於說相 辭· 話劇學月刊二 包 說 岩·檢· 审 爲限 括 眀 唱· 不僅相聲對參軍戲爲然。 抽 諸 像 聲時「 切 脯 去 查: Ę 「形式 生 凝態。 家 演 唐. 淸 一卷六期。 雖 **麥**· 代滑 故 宋已不行 與 引 軍. 事 和內容」,  $\sqsubseteq$ 用 . 戲之 致主張 稽相 古書, 相 未思擬態不僅 而僅 因 聲 行·檢· 擊 王 一參軍 採取 如此, 考彙列唐宋滑 **據其全文,** 之非 即使有 以 與· 敠 其伎藝, 愚· 但若從今日之說話講 戲一之名, 笑 П 實· 則· 癡, 表演, 談., 技, 像生有, 唐· 固皆以: 誠包含扑擊。 曾指 以 宋·參軍· 稽 與 甚 構成說 戱 唐 丽 削二 至小小塗面, 卽 (化裝代) 代 j李 說 戲之滑稽, 亦曰、 힗 可 話 話 者 及 Ħ 講 或講 扑擊於 唱中, 4 演 营、 Œ 徐 唱 按清 三教 與· 陳 雜 不 唱中, 等, 麦. 劇 邴 終是說話 寓• 稐 專. 唐 家所 止 代 演· |徐 K 表演· 可指 枚· 參軍 相 戜 }衡 史所 亦 (伎藝方) 事. 所 何 爲· 戲 仿 有 雜 丽 故事 嘗 僅 扮 旣 效 卽 其· Ë, ·通 不 礎・ 無 及 Œ

劇 字不 史謂 去・ 也 中……大 想· 像· 陸 容 Œ· 古 参軍 忽 就 居· ||戲劇|| 現 八抵全以· 「全以故 豊不· 存 也 唐 ,而忘其化的 雲溪 在・ 以 故事· 來的 \*\* 現· 存· 次議 記 之· 下。 と装代言 謂劉採 唐り 務在 截 看 來的· 「全 以 」 滑 來 與表 赤等 稽, 情 紀 演故事之根 唱念 載・ 形 頗 者; 蕃 範· 凮· 像今 弄 應 全・ 陸 對 天的 演· 以· 參 通 本, 也, 軍, 內. 遍 歟· 鑆 則古· \_。 ? 歌 非· H 床 識. 聲 而· 相 耐得新 ·戲劇破· 日 中之所謂 明 徹 聲 或· 雲」,林史十五智引全文。 唱• 鄁 ф. 城紀勝語 斌 歪· 矣· ! 間 |宋· | 參· 對· 夢 口· 梁錄 略 吳自牧夢梁錄二十 闸 軍. 相· 戱. 撆. 者, 起· <u>н</u>. 全 見戲 然; 郞 亦 亦字字不容忽過 故 果曾 劇之 唐· 事 L 趣· 做· 有· 四字 · 主理 務· 在· 異· 到· 林 滑.

上;何· |唐・ 軍 得 米参軍 故· 其 戲 諷 面· 乃今之 事· 刺· 極· 反 蓮 等 或 氏 重要: 與唐宋參軍 戲 (實之演 對 即. 歌·摩· 麥 曾· 以· 在· 雜 軍. 变 全· 何· 八代言演 iffi 徹· 戱 故. 部. 止 緾 兆. 所 事. 已,其全部 僅佔百分之十 戲較,價值· 謂 j 等· 地· 式 ,正是今日相 、故事一層;不然"代言與 與內容中,佔 遺 步 迹 否耶? 形質之中,已有百分之九十等於今日之相 高下,更覺 在 が 摩之十 ·
市·
已
? 達 百· 舉 雑 此 要類 聚· 殊· **分・**之・ 若從 九· 所· 兩 層, 的 無· 九 Œ 相 以 (演故· 十者 ※者耳。 確 **董氏於文末,曾道及參軍** 搫 概 觀 其 事 點 非 餘 爾· 點, 與 他, 何· 檢 闻 况 「百分之九十 討 相聲作用 正是其 知 唐 在戲劇 林 朱 氏之說 参軍 人首尾・ 與雜· 至・多・ 一戲之形 聲。 的 終 戲託諷匡正之可貨 爲 Ŋ. 相 須 要· 如 社 近 修 作. 彧· 式 此 伮 ĪΕ 俞 祈· 崱. 戲 主 嘲諷,絕不 撥· 恶, 内 劇 與· 實 容 代言 是·根· 說· 結 喬. 本· 能· 果 之· 붼 忽·略· 作. 床 ψĿ 恐 分· 而

討 相 雙 之內容果然相 雜 其「絕對相 說不成立, 一簧, 未觅忽視 論古今兩 要場中之『對口相聲』『彩唱雙簧』等,非大戲,可勿論。 同 的 現 詳拙 同」與否,可不論已。 在 伎「扑擊其首」時, 相聲內 同 古劇, 稿 者, 我國戲劇不可能出於傀儡戲與影戲。 歪曲 則含糊牽混而已, 容 如 古劇,實較徐董林 何,誰都知道, 乃曰: 孫楷第傀儡戲考原:七二頁「宋之雜劇, 在 實際大大不然! 不 內容上說: 必說 陳諸家爲尤甚。「事意」之說, 明。 **\_** 那 」孫氏曾指宋代祇有「小戲」, 以 孫氏指雜劇、院本之「事意」為 若 至於「便捷譏 『便給: 相 聲 內容, 禨 護, 誰, 亦作 即元之院本, 何其抽句 取笑 政治諷 乃 (為主一 形式 象 刺 也, 非真 其 點, 桘 事 樫 而 本 . 意略 戲 占 也 非 劇 今兩 甚 是 、內容, 如 至 絶 其 今 伎 對

脆 專取 尤過於董林趙三家。 薄 人其逗 羅常 已與塗林趙三家無 培將 哏 捧哏之形式 徐楊合演」一劇之情况代表全部參軍戲之服飾與演法,乃以 不顧參軍戲所有代言演故事, 與相聲 異 和似, 又牽附「末打副淨」, 作政治諷 強加於唐參軍 刺 與有 戲, 時 商唱入雲之三大 點代面,以偏 則 維 氏「來源」說之非 概 、特點, 全, 其失 常 而

指 貌故,參鶻之中必亦有俗 調 說 善 氏以為雅俗懸遠,陳氏以為不亞古人,二人所見正相左。 語 面,不指全伎而言,看可; 如今日之相聲者在,特記載未曾遍及耳。 惟推其用意之始, 恐亦不発專憑講 其所以認參鶻爲雅 認爲今日之相聲不亞 話以驗戲劇矣。 者, 因未見 古 雖不如 其 若 車 全

過如今日之相聲 有「瓢把兒」、 懂 在· 文,見曲奏工作通訊三期。 在 |参軍 內,其伎與唐參軍戲乃截然兩途,無從牽合,明矣! 氏「絕對相 戲, 73 同 「活・ 見・ 有力之證。 而已,流弊之甚既可能至此, 與「百分之九十相近似、云云,偏見之嚴重,然充其弊,並 乃行家專家之筆,不同一般文人之研究。 以至「攢底」、 其指相摩之「熟話兒」, 結束, 迄· 無· 則主張如何, 「全以故事」 便猶唐俗 贵可不慎!近人<u>侯寶</u>林相 其述相聲與唐伎之關係,在 **講之「押座文」**; 之要求, 足使人 戟· 一 八誤會唐 |歌聲徹 山整話· 曑. 记完開始, 樫 軍. 俗 的 戲 之· 成· 講 結 者,不· 羅 而 後 乑

踏、輕 相影響者,蓋有三方面… 面 面 賠 有,三日 常益 並 前 雖 之職 一行者, 然 海 後世 豐 | 颗語、 業 則 當 一戲劇滑 講 乏講 應有互相 ļ 話,其滑稽成分必亦甚多。 其 機繁、 與戲 話 稗 滑 劇 影響之關係 稽, 朝野皆有。 訛 中之滑稽互爲 日俳優滑が 語影帶, 雖 不足以方唐代之戲劇滑 稽, 在。 可能均屬於滑稽, 影響者,應毋俟言。然則唐代所有之滑稽伎藝,同時並存 上文合生節, 限於皇帝或豪門有之;二日講話滑稽, 若合併此兩部分言,則唐代之講話滑 稽, 引 乃士大夫間之娱玩 國 史補下, **岩庙代之講話滑稽,** 述唐之講話 Œ, 位藝艺 稽, 此外 與彼戲劇 士大夫: 在 倘 有 内 **Z** 削 容 戲 滑 興市・ 場 其 種 ιþ 中 頮 illi • 如 固

(二)諷刺: 作.用· 唐代諷刺 戲之意義, 絕不亞於唐代之諷喻詩,於末章首節群之。 唐戲之

間・

<u> 1</u>[.

力

衆

詼

同

刺云 之爲諷 私憤 笑樂; 效果,原則上須完成於觀錄之間;事實有極少數乃專對個人演出者。 之雜劇,且曰「新型趣劇」,都不考慮其有諷刺作用,可謂蔽之甚! 其義尤廣,乃兼 而不慎,且成罪惡!至猴戲之諷刺,自有其先天性與二重性, 進 刺,祇知有宋, 步發展,方入諷刺,爲譎諫匡正。 包磯嘲,甚至謾駡。 不知有唐, 頗受王考之影響。 此種 **岩用不得當,** 廣義之諷刺, 若·徐· 釋論唐參軍戲, **淪於末** 緣滑 利用觀錄以 稽 有不得不辨矣。 另群本章之末。 流 形式 乃成談 而 來, 洩憤,若爲公憤狷 一, 再· 曰· 嘲 故言 作 洩憤 一般人對於古劇 趣劇」;於北宋 用, Æ 首 न् 戲劇之 在 `,若爲 調 蠵

何以諷刺曰「作用」?汝心縣龍十五譜隱曰:

稱爲賦,乃亦俳也,見視如倡, 回,意歸義正也。 無益時用矣。……至東方曼情,尤巧辭述,但謬辭詆戲,無益規補。 優旃之諷漆城,優孟之讓葬馬, 但本體不雅,其流易弊,於是東方、 亦有悔矣!至魏文因俳說以著笑書, 並涵辭飾說, 抑止昏疑。 |枚字, **飾糟啜鹇**; 是以子長編史, ……古之嘲懸,振危釋憊; 薛綜憑宴會而發嘲調, 無所固正, 列傳 而詆娛姝弄。 「滑稽」, 難忭帷 雖有絲麻, 以其辭 战其自 腐, 雌 偱 無

**棄菅蒯。會議適時,頗益諷誠。 字戲滑稽,德胥大壤!** 

是謂有益於時用,亦卽諷刺劇最正大之作用也! 此於滑稽 與諷刺之關係,言之最切,而於諷刺作用,尤爲著明。 凡用滑稽形式以行詆嫚媒弄 蓋抑止昏暴, ,僅供笑樂帷 医正邪辟, 義有所 席者, 歸, 乃

第二章 游禮

雖祇陳 同 關了政治與實用,不再替人家辦差事,多少可以去發達自己」,顧屬病態心理 於 嘲隱之規, 般之科白 類 但已深發優戲之旨,「劇心 劇 俳倡 而 已,古代文人之所恥爲,爲則必 其· 循· 文·心 悔 퍄. ţ 其間價值之高下,終不 近人周作人再談俳文, 不用此意, 相 体。 讚 劉· 君·

ቲ 歌演 祇 Æ, 藝亦旣云退矣!是誠兩朝之政治差別使然, 戲劇史者, 李可及之滑稽諸戲, 一之評價者,却不可但知元雜劇之大抵軒昂,而忘却元院本之較爲猥瑣 列 (過點 :之假面具亦不存在, 論運與砌之分: ₽. 類之義陽主、「旱稅」、麥秀兩歧等,其盛已可概見。 唐 限 於滑 科白戲普遍用諷刺,歌演戲亦每有之,歌舞與全能戲則間或有之。下章科白類諸劇表內, 九劇,數目太小, 稀笑樂 但知元院本沿自床雜劇與唐參軍戲, 優諾於元代, Щ 因不 Ľ, 這論當面諷刺皇帝貪暴乎! 難云統計, 能託諷匡正, 至多爲趾 雖有「黃的亦要錢」條, 會濺 而可以確定其內容諷刺者, 嘲, 遂落下乘, 乃明人所紀, 初非劇人之有別。惟今日若於兩 對唐參軍 實不能爲政治諷 而未指明元院本僅得宋之「雜扮」 闕史至斥為「狐娟 戲言, 是否有移花接木情形不可 編末附載唐五代優語,其中見諷 刺 是有其淺處, 且十六劇。 終看葉玉華院本考, 耳· ! 詳下章科白類諸劇九。 체 無 益以全能類之西涼伎 朝 其大處,作用 **輸元代政令刑律之苛** 戲劇 及字嘴倉宋元佐藝維考 求有公平合 刺 者尤多 見夢架路一 有别。 近 入治 ļ 伎 土

若更與後來清初宮廷戲較,二者直代表兩個世界, 高下猛為懸絕! īfii 唐戲之諷 刺 作 用, 與 無

腿腿 鬒 」之價值,乃益 見光明偉 芖, 昭耀 千古! 近 人翦伯贊中國史論集十 大清代宮廷 戲劇 拷

有暴露他們自己的時代罪惡之尤許。 現,並不能意味着就是達到了思想自由的時代。 神怪劇到 歷史劇的 推移,這自然是表現文化干涉政策逐漸鬆懈 清代的作劇家之走上歷史劇的道路, 反之,那些古裝人物之出現於舞臺, 的 種結果。 與當時一般學術之走上考據 雌然 正是表現戲劇作家沒 如此, 歴 史 劇 的 Ш

道路,是同一客觀環境所規定。

戲場稱 戲之幼 爲顯著之事實。 非 我國 兩 故戲弄之特質,與戲劇風之意味,猶能養成, 於優孟之爲孫叔敖, 合於「無限眞實」, 今 朝之滑 Ė 反動 戲劇 (稚處正 朖 稽戲或「優戲」者。 ilij 時代封建之重點,尤其封建之方式,種種不同。 寥寥十數本參軍戲中所能完全暴露。 仍認爲「很幼稚的」,詳下文(四)。 在此,其缺陷亦正 王考雖 亦即其· 必不 羅列 恣肆於戲劇, 許爲戲劇, 唐宋 王氏曾一 在此、後來諸家戲曲 優 語 再指 與滑稽 曾日: 企· 圖· H 『完成其』 未嘗不自信爲篤論 参軍 戲之紀 而· 參· 「其目的却不過借這種形式, 軍· 但當時 戲派能 (最高 戲· 且· 史、戲劇史, 胾 凡 可予對 封建毒 使· 演 數 唐代之封建甚矣! <del>\*</del>+ 命之 時事, 條 建柴· 秦之侵 並無 也。 處, 託爲故事之形 但 張以直 :) 異辭。 詎· 得· 而· 未· E. 氏 入於戲劇 注謂之幼: 識· 僅 來實 接反抗 其罪 此 例 知「優諫」, 種· 如 行其譎 稚 靑 者, 悪 演 而 時·事, 與· 木 殊 Ë, 興· 難 缺· 史 却 意 灩 陷· 雖 比 並 頭· Œ· 許 宜, # 非 痛· 較 是唐戲 噫 擊, 周 唐 認 真 輕 史 當 參 繑 知 則· 是 軍. 唐 此 然

唐劇看 責買 定者 唐能有此而清不能,豈亦唐樂曲之幼稚或缺陷,而清樂曲之進步與美滿乎?曲調如此,戲劇可推。清 上聽,是直接以民間怨歎之聲,呻吟之情, 陳訴於統治者之前, 初更不 杒 何言哉! 亦せ 亦 何嘗免 承應之戲劇,不外碧月呈祥、雙星泳慶、 赇 (特性所在,雖宋滑稽戲內所不能及,何况宋以後! 如歎 満劇。 **聖而已**, 麥秀兩 譎諫之輕,果如此乎! 疆場、怨黃沙、 **蓄時代之個性也,惟唐有之耳。** 伹 岩允許民間 岐 **头頭聖之體,在封建時代文藝中,何代無之!** 其精神去唐曲 掠 地 皮」、 怨胡天、牧羊怨、 訴苦之原始歌聲,列入教坊雜曲,以與太常雅樂對峙,宋以後所未嘗見,清 太遠!敦煌曲初採五章論內容, 「焦湖作獺 作者在敬坊記箋訂中,曾舉唐代曲調名各從其本事或始辭之宗旨 \_ 等, 慈雲錫類、 退方怨 固知唐五代科白類或歌演類之劇中, 皆猛烈傾訴民間疾苦, 等, 朝氏之文又曰 喜盜寰區、 說明 亦可参考。 蓋公性 其 始 而無所忌諱, 也 發 此猶從唐曲看清劇也, 九九大慶、 於邊庭, 即唐曲 並對統治者作尖銳諷刺者, 顧在清初 後倶 中 萬載恆春……之類, 侚 督 流 如「早稅」、 発! 入 能 敎 有之乎 坊, 料 茲更當從 唐劇 得 逹 Πij 中

在當時,一 為當 一時正: 字之嫌,即可殺身夷族而 値 文字獄繁興的 因而出現於乾隆時代之舞惑上的,告係天仙化人、鬼怪精顯之類的活動; 時 候,滿清 有餘! 統治者對中國 故當時戲劇作家, 文化,採取極端 祇能尋求與人間社 的 干涉政策,甚至可以說是消滅 會喜無關 係的 人的活動從舞 題 材, 敃

退去! 就說明了當時世界,已經不是人的世界,而是匪類飛揚跋扈的世界!……所以當時的作家,

敢發揮自己的個性,從事於任何具有靈魂的 創作。

以與唐参軍・ 言之可 劇. 作 者與演· 謂切 員之所爲, 矣! 戲之託諷 李可及爲戲, 正· 匡· 拾·就· 者較,非代表兩個不同之世界而 此「狐媚」之宗旨, 味滑稽· 計 謔, 委曲擴 而不· 能託諷匡正, 充· 何· ? 至. ·於無· 然後知不從比 窮 高彦休旣斥之曰「狐媚」; 無· · 盡外, 較觀,不能與知唐戲 尙· 有• 何· 事• 可 爲· Ţ 若· 持· 此· 清· 價· 初·

値之所在。

此義之明,在我國戲劇史中,要不可忽矣!

並 馬 刵 非絡軍戲, 令 叉 確 南店書談諸傳對 ڍا ۔ 切爲 文謂 爲一 戲劇諷 戲劇滑稽與講話滑稽,在記載中,往往混爲 般之科白戲, 刺 「談器」二字, 詳下章科白類豬劇。 ፓታ 此說一 特著之例證, 分明指講話諷刺言, 馬書談譜傳序日 亦即 有 體。 關五代戲劇之一段極難得之資 뛔 傳中如李家明之演「自家何用多拜」, 今知戲劇諷刺與講話諷刺亦然。 料 ф 例如 此

劇

而爲之者多出乎樂工、優人。其廓人主之褊心, 必先順其所

好,以攻其所蔽

**蝉非君子之事,而有足書者!** 

扯 此數 無政治諷刺, 語 頗扼要。如上文合生節引國史補, 則價: 「値不高,蓋人雖「君子」, 唐代士大夫間有種 事却等閒矣。 種滑稽之伎,其內容設若祇 馬氏所傳樂工優人之所爲, 有社會譏嘲 八雖等閒,

三章 辨體

明也。 抑・止・ 分,能不於人之心,如此而說不行者,天下未嘗願也。 因此,下文特就類別與編劇兩端分詳之。 .甩. 譏 事. 後者對事, 爲戲劇之上層理論所在,亦不可輕視。 頗「君子」! 弊 子人是一个 | 画夢」、 既明而不行者"持之不固也。 政 也。 「見風原」等, 戲中乃特多。 「辭難傾回,意歸義正」者,上文已略引。非數! 至若 廓編·心 「先順其所好, 與譏弊政,正可作各方面諷刺之實際綱領。 皆屬於此, 如 既固而不行者,未中其心之所善也。 「繫囚出魃」, 不勝舉。 以攻其所蔽」二語,不但爲諷刺劇本製作之原則 「具税し、 文心雕龍醬隱所謂 鄭編 劉顯責買、 心也 辯之明之,持之固之,又中其人之所善, 唐五代優語中, 說施十一引鬼谷子。「說之不行,習之不從者,其辯之不 **婆秀**兩歧、 「嗤戲形貌, 削者對· 如「懼內」、「自家兒得人(醬」、 「掠地皮」、「焦湖作 人, 内怨爲俳· 戲中諷刺屬 Ľ, ,参看六章論劇 其(1)神而经, 此者 譎·辭· 獅等 較 飾說; 閳 13> 鼔 白 知

「施閉政」 魯賓所以致「笑君」之惡果, 有何預期之效果可得。 所諷刺之對象並無善意。 肶 、齊優所爲最相近。 曰 「諷刺」, 「侮李元諒」 既包含匡正與譏嘲兩類, 若言匡正一類之效果, 此類戲,不但無善意,且充滿惡 ,「忤龐勛」, 若 而身遭刑戮 「侮李元煎」 客, 「病狀内黃」 且借戲辭以嫚罵, 實開其端。 囯正之例, 則情形比較複雜。 「五縣天子」 意,當無複演之價值 唐李希 已無待言; 烈在 更何伎藝足稱! 「早稅」內容雖切, 加真卿 等, 譏嘲 皆是, 削, 類, 郞 使倡優 其始演 灰谷會中, 徒以 如 ず 却無以 )逞快 也, 讟 指 朝 天 動 齊變 時, 亦 败 子 占, 徳宗 以 未 必 爲 對 於

吾身」! 暗太深 無不 奮鬭之中,致間 與李實分毫, 設計之深, 上文認此劇之傳說,乃戲劇史中一鮮明可愛、不可多得之例也。 自然中,感 失敗。 韶 惟 固 此等戲縱不能收當時有形之效,若其人其事, 發其主, 攻擊之銳, 統 知論者於此,不當專執其一時之成敗以斷其是非。 觀 上層文化活動如戲劇 而編演者反遭犧牲。 接之效於無窮! 所 (傳諸劇 遂糾得政治上一大偏謬, 亦可謂至矣! 中,惟李家明之演「自家何用多拜」, 輔端之犧牲, 者, **豈成輔端藝有不至!** 但諷刺對象, 榯 所可爲力耳。 可謂 終不爲虛枉。 圓滿之至! 並不因 傳之後世, 輔端欲 乃當時「昏上亂相」相結, 而 編 所 輕 慚改者, 家庭諷刺劇如崔鼓與李天下 描 「掠地皮」 謂 於伎藝中「與之爲有方」,結果「則 淡寫, 詉 尚足以感召來者, 刺劇 前後且二十年人, 者, 就家庭瑣 與 (焦湖 原 督 應 故 政治與社會之 作 致 取 獺 於不斷 效如 材 叉誰 所爲,又 於愉 此 劇 |激· 發· 之 無 故 快 危

行 端 者被次殺 殊 爲演 爲戲者, 時 非 事誠 月, 金 鎹 斬 刺劇在 憲宗 須 利祿所能誘致,竟經常表現於若干當時之職業優伶,其事 有文藝才, .....所 時,編劉崩 編演上 謂「無過蟲」之結局,大抵如此。 有表 |究竟如何艱苦,因||宋以後已不許可有其制 **黃**買者被杖,戍邊! 演 Ħ, 尤須<sub></sub> 有捋虎鬚、 懿宗時, 不知當時究具何種力量, 批逆鱗之膽 以戲竹廳勳者被擒, 量, 度,遂難完全想像。 諔難理 與勇於犧牲之志 解。 將 獨能 斬 德宗 安排此一 後蜀 節 時,演「早 大艇 時 艑 以 訓 後 王 人

之·負· 乃· 向· 當時 所· 能· 想,倘 **位高,食祿厚,列品淸貴者,** 解 悠然事外, 爲, 則· 體其 濄 去 、뱱、危險· 被 祉 包像,使岩囊於取捨之間, 是無 向 此最終於不逃, 身 處境,初不 非其本愿被迫 雖如· 齏 仓之 榔 無 爲最下且賤,保洪邁夷壓志支乙四語。 腷 他 地 《上文分類表內所列幾本發剩之科白類戲,恐亦無從産 並. 圆. 避 位 之任務於 無 般不 轉得於住辰令節, 禍 ; 由當時若干所謂「無過蟲」者,經常周旋於虎口之中,以憂危震撼、血肉生命博來耳 後 如一般演員作 但 災 合理 於弄參軍、諷時事之一端,千餘年來,尚能薄負聞 **趣安避危** 巾 而出此, 安於其業, 一般優伶之醇 中, 不然,倘無此輩甘於犧牲、 ,乃人之常情。 竟又有此 雖同時面對國事之阽危、 何 **平常之演出者**, 不能選擇逃亡耳。 不逃避? 双· 何· 侍從宴<mark>飫</mark>, )頭,使慨然接受而不辭, 前仆後繼而不餒。 鳅? 種 即使優差伶役, 不齒於社會之人也!彼衮 **固知常時必尚有客觀環境之苦苦拘箝者在,** 特殊之不合理, 試爲唐宋 | 安享看戲、 當 在我國 番袍笏嗚咽, 勇於犧牲之被犧牲 班名雖 百姓之水火,反可作 評戲之樂, 檢梭甚嚴, 全部戲劇 愈爲突出, 「無過 生,無可流傳;所 或舞衫歌扇以後, 寒中, 望,知於不知,咸略 無罣礙, |変諸 應尚 過、 其故 香 公, **唐五代三百餘** 不比兵役工役之難逃 不 Пij 安 仗馬寒蟬, 讀書多, 斷· 目· 實際 在? 亦無恐怖 優· 伶· 「謂唐宋 歌刺劇者, 誠 險 亦旣下 非 者 犯·難, 可 加 是何· 非吾人今日 憐 愚 箝口結舌, 年之戲 何· 蟲 味 粒休 可,又何 敷· ? 種 者 者 所 也 Ü 踞· 在 設 得

將· 地· 其業之艱巨,其人之不朽,有不得不亟爲爭取眞正戲劇之地位,作大聲呼矣! 磊爲閟 ·根本無其事,並無其名。 [塞,以人類益可悲傷乎? 此吾人對於其事之實際情形雖尚瞭解不足,多所猜疑, 如此,試更爲蜷伏於當時封建統治程威下之千萬人民思之, 貴不 感覺天 但已深感

王夢鷗中國樂藝之銷沉凍方雜誌四十卷七期。日:

受人獸畜豕交者,安能不遊媚富貴,以邪淫換取衣食之資耶? 古風斯泯,胡樂迭與。民間遠於樂鑿,樂部託於倡門。 然而倡門歌舞,又向爲國人所獸畜而豕交之者也。夫

## 馮沅君古優解四日:

有顯魂的。 優與Fou, 既同屬骫骰媚主的 他們生死於其譏笑者的譏笑聲中 ۸, 他們如何獨能 有目 [由意志] 逜 類人,無論在東方, 铷 在西方, 都 是不

東方古 形,若古 說耳, 東方古優有不 此所慨歎, 固 優能 優磯笑人者在 可不議。 放 使 危 者 岩皆不. 但不以邪淫換取衣 賢哉 振,態者興,昏暴者醒;不但自己有靈魂, 知我國古優除爲弄人之外, (馬氏) 心,生死以之,正大光明! 在中國文學史稿十 食者,且濺頸血以伸張人間之正義,犧牲自身以爭取大衆之存 尚有諷刺医諫之偉蹟者,異矣!今敢正言以 四論唐滑稽戲,已有新解 上列諸 説所以 且賦統 誣我 (古優者 治者以 日 靈· 魏· 太甚 1 人職笑古優者在 然乃誅家舊日之 獻 曰:

邪二章 辨例的

這種戲劇……演出的目的,不僅以幽默機智的語言動作引人笑樂,更重要的是對統治者的醜惡, 投以辛味

的 諷刺。 這些藝人有強烈的關爭性,同情被壓迫者,敢於諷嘲一切,爲後人所崇敬!

如此知人論事、深切實情, 斯爲允當。 唐五代七大夫中遊媚富貴, 以邪淫換取衣食者,轉大不乏人。北夢踱言十二因 託公侯之勢,取容苟媚,過於優

**旃,**自非厚德殿正之人,未有不爲此輩調笑也。」

張林事,

曾曰:「東方朔以恢踏自容,

**隻**岩卿以唇舌取適,

非徒然也,

皆有意爲。今世希濟食之徒,

**董每戡說**丑相聲,舉兩宋雞劇之諷刺時政者數條曰:

開頭提過: 有些談言微中、頗足多者的丑, 有些人可說比正人君子、或王公大臣,都有骨氣,

有膽量,

有

見地些

託諷匡正,有裨時政,往往在袞袞諸公之上的!

段可蔑视嗎! ······這位丑,能在帝王前畿其失,故排難解紛之效,一如優區爲孫叔敖衣冠, 而有益於他人也, **遺類行**誼,

······這都是證明丑角不畏權勢,敢公然在帝王前譏刺大臣的貪污。 年的现在,也不易尋到這類有正義感和敢說話的人!現在的士大夫,對這些傻人該自愉 別說在封建制度的時代,在民國三十五

能 在漢奸面前肆其譏刺的優人,當然是可敬的!該使前些時落水附逆的士大夫們愧死!

在當時,榮僧權傾天下,有心肝的士大夫,惡朝奸祿國, 而不敢言,甚至於新序對泣亦無人。 而小丑反致

在大庭廣眾之中,權奸之前,肆其譏刺。 這樣敢說敢爲的丑,豈不在袞袞諸公之上嗎!

錄之, 此等議 近人尙習聞之;唐戲無人介紹,知者較鮮,故如成輔端等之伎藝與義烈, 嚭 之俳優但為笑樂而已, 向 日 來漢然相對,並如董氏之議論而無之,殊爲憾事! 以證 絶 論,在一般史論或時論中,原無足異; 對相 明 同」; 兩 點:一、唐參軍 其爲優談者僅在宋。 董史之論, 戲與宋正 既爲宋 此實一般人知宗而不知唐、 而發, 雜劇在託諷匡正之意義與價 然在 即不電爲唐而發。 戲劇史或說伎藝之文字中有之, 甚矣,唐戲固不可以不講也 失却重心所在者, <del>\_</del> (値上) 一最著之例。 宋戲內容, 於宋皆未聞有之者, 姑可借用董氏 ļ 因王考介紹 便甚可貴! 馮氏古優解五誤以 説相 ||較早 用借 聲之 國人

效果。 人隨 多君。 也!既有求專一之效果爲其程限,自由云乎哉!未免不知古人之甘苦矣。處說乃受圧考影響。 果,誠 塠 再 ·自造科套,非如今日智見成本子,俟主人揀擇,而日日此伎倆也。」此說不確。 五章論劇本, 尃 然其 隨 非 如 老一 就 時,自由說出 馬書所示之原則"須先順其所好,再攻其所蔽。 翼正難處, 編 製此種劇本言: 般劇本之僅求 **却在每一科套**, 一些極 一般娛樂或歐發而已, 有趣 假 如 味的話, 毎 戲無成本可循, 須對某一人或某一種人、 而含有深刻的意義, 漫無人事上: 須自造科套, 因之,此事已是一種高度技術, **這就是諷諫** 某一事或某 定之程限 固然難矣; 已證明唐參軍殿有正式劇 也。 的 遺留 明王驎德曲律云:「古之堡 類事, 盧 論二 言之何 收到 日 對其所欲 欲 收 定之 其。 此 都優 種 須

逕情直 檎. 甚, 星· 氣· 然 能 表 見 愈味愈深,終於咸發, ij. 尚。 並 云・ 雙方 長 演 縱. 實際之效果,則寧取家明耳。 颶 實 非 坐 等結構 思 者,不僅如設園獵獸,且若用 其中不無文人假借代言, 趣 何 **吞河岳,李家明不** 骶 遂, 收 斬則云斬, 從 便是其例。 進 人情化,使於所好更進 與編愎 激怒於當場, 而成,故其本身原已普遍引人之愛好 符 行 檜怒, 順 此 利 似較不實。夢樂綠二十"雅劇……本是鑒成, 而已,未嘗有諷 種矛 頂滿 明日下伶 夢粱錄: 是爲成功。 如成輔 盾,亦 成 徒使其人發生反處, 功,悉如文人筆下之所 述宋 於獄, 南宋時政 端;柔茹克剛,折 故爲奇峭, 宋人筆記中盛陳雜劇優 兵克敵。 雞劇, 一步,基礎益爲鞏 刺 夷壓志載徽宗閉 有死 與感發者 治更黑暗、人情更慘淡之一 應 者, 以自洩胸中壘塊。 所調戲劇者, 「從便詵露」, 在, 於是語禁始益 毫無回旋, 旋機局, ; 表現。 是編演 優 固,然後寓攻砭, 若就觀衆此種基本愛好 人終場之言: 人諷 (者自喪 **火隱於諫靜**, 夢粱綠「無過蟲」諸 本由種種動人之故事 戍 「隱情而 將終不肯俯就 輔端 繁。 刺之銳,事 如岳 其 不 種反 珂桯史七述「二聖鐶」 所 諫 已可窺見此類情事之必 「百姓 施憤悱, **教從便誹蹊,** 如李 守, 秧; 誠 家明· 亦 有之, 而 「攻磁」之範圍; Œ 中,在題 般 若唐五代之紀 説、乃 自取 促· 其· 同 **感受無量** 謂之《無過蟲』耳。 情節、聲 此理。 岩 推 失敗 但恐未 原則 回味於散場之後, 材與表現上, 重. 觧下文引。 書 也 與理 諷 色渲染、滑 必皆 事, 刺之伎藝, 被· 然 想 如此 若欲覓前 爲之惻 如此之 光· 結 末 肍 耀 設岩 果, 稽 更 祇

承應,亦無資罰。 必皆是戲,二者終於是兩件事。 載 臂,無責罰,無憤怒, 戲劇原脚本所有,必不止此,其故事亦必不 時取避顏笑, 則宋賢於唐者多矣。 凡有談舒, 若以優諫記載代替全部優戲, 至於前 或諫官 譲 人 华, (所編) 上不從, 止 優 語諸 此。 則此輩妝做放事, 優談・ 條, 任務 與優戲尺度不同, 因而嫌其簡單、短促, 專 題。 隱其情! 在 表 達 đij 儮 譲之, 練 戲不必· 圃 於上顏亦 믿, 智有 **遂懷疑唐宋科** 並 無怒 非 卓 諫, 戲劇之記 果 如 肵

白

一類戲至少唐代。

尚非真正戲劇,則誤

也

語群五章劇本節討論問

嚴 類戲二 果乃形成 此 以存唐宋之戲 考所孕育之此一偏差,略加剖析,藉作上文二節之總結。 展,王氏之說實啓之也。 後 辭代替「戲劇」。正氏著述, 重 在 我國戲劇史中,首先介紹唐宋優諫 者均衡發展之優點, 意識,對 四十餘年來,國內外 「劇本主義」, 曲也。 並 於歌舞戲之重視、及戲劇中演故事之重視,均嫌超過應有之分際,以致造成 |唐宋參軍戲亦認爲 | 戲曲 上文於參軍戲之滑稽形式與諷刺作用二節, 認爲非戲曲不能構成眞正戲劇,任考四:「虽戲劇必與戲曲相表典。」 如宋沅戲曲考、 研究我國古劇者,乃就此偏差, 以及我國古劇全面完整之精神, ۰. 共日 戲曲考原、 者,乃 唐有戲 王考; **一般等,** 曲, 偶然不經意語而已。 而首先等閒諷刺, 皆其例。 凝固成為一種不易動搖之成見, 其影響於我國古劇之研 其優語級自序曰:"是錄之朝" 旣粗見梗概,此處发再 **遂至失却其歌** 、輕視滑 稽者,亦 究 **登徒足以考占**, 進而 舞 九 者, 類· 王 以一戲 考。 煏 膱. 實相・ 撮 差。 從 與· 科白・ 取 由 ffii 曲 結 Œ 於 發

絲毫未曾闡明與推重。 故事之形, 皆輕之之辭也 何 以 誓 以誕 王氏 ;凡此, 「時事」, 曾等別 不但不符事實, 王考二與三又目 諷 「隨意動作」, 刺 而輕 視滑稽? 除一 已如上文所辨, 時 王. 考 地, 對於唐滑稽戲原指 不容 且對於滑稽之伎藝性及諷諫之思想性, 施於他處」。上文近人分類節已引 爲 「以言語爲 主 催託! 凡 妈

宋遼金三朝之滑稽戲……不能被以歌舞,其去眞正戲劇尚遠

保之滑稽戲雖託於故事以諷時事,然不以演事實爲主,而以所含之意義爲主。

至宋而傀儡最盛! 實與戲劇同時發達。 其以敷衍故事爲主, 丘較勝於滑稽劇。 此於戲劇之進步上不

能不注意者也。

影戲之爲物,專以演故事爲事,與傀儡同,此亦有助於戲劇之進步者也。

地位。 儡戲與影戲,雖假託於物之戲,但在此一條件下,衡其價值, 於我國古劇之分別評價乃如此,其等閒諷刺之偉大效果,與其輕視滑稽之廣泛作用 王氏蓋謂真正戲劇之第一條件,厥爲被歌舞;古今科白類劇旣皆不被歌 先 認清 謂凡戲之以申意義爲主者,皆未膂進步之戲;如以演事實爲主者,方算進步, 「演故事」 問題:吳自牧生在當時, 目视兩宋雜劇之整個體製, 竟勝過直接人爲之滑稽戲。 舞,即皆失却 H 「雜劇全川 Ш, 其其正 斯 爲如 足貴。 何 王氏對 戲 故事, 平? 謂 劇之 傀

戲劇 劇 考曾不正視為演故事。唐戲有其 别 ? 襚· 意歪曲之歟? 常中之別 在· 優戲言,已被斬頭去尾,删 榗. 吾人對於吳氏所下之此一「全」字,宜作何等體會,方不失研究態度?概予抹殺不 進 稽」, 步上,遂貶爲猶在傀儡戲與影戲之下,豈非主觀太過,成見爲蔽數 一體格,與其他演歷史故事者不同, 未知其可信程度究如何? 抑按常理常情以接受之歟?王氏所接觸者, 「無限眞實」 略不全, 何能憑此即斷爲古滑稽戲不演故事 吳氏所謂「故事」與王考所謂「故事」, 之特色, 則可;若憑此而指其演故事乃 參軍戲之選材多取諸現實人物之故 乃前 人書中闡明優讓之材料 ! le 戲如弄孔子、 「託爲故 其實質上究 事之形」, 事, **弄蘭煥王**智, m 顧 Ë, 竟有 敷? 謂 爲 對 抑 無 在 古 全 隨 差 LE

**夢粱錄所謂「裝做故事」** 並不等於在戲場上作歷史教學, 育」。 **能否定。** 蓋· 凡· 由 此 認清「含意義」 無論 戲劇,如從其中張主題,加強效果之一面看,則故事者,無不爲「託」也;若從其設人物, 進一 王 如何,劇本若能含蓄意義,演出若能闡明意義,在衡鑑戲劇之進步上, 步, 考對 更可瞭 唐宋滑 之「裝」字, |問題:凡戲劇無不含有意義, 稽戲, 解 舆 王 「託」字含義正同。 氏 或歷史研究。其作用在舊說曰「 因其「以所含之意義爲主」, 所謂 「託於故事」, 乃任何戲劇所有之一般狀態,初不僅 無不求其有意義。 仍是 「演 遂貶之在傀儡戲與影戲之下, 興、觀、 故 事, 衠 羣 歷 特從另一 史戲 怨 與看 Ξ, 角度觀 均 在 歷 唐宋 近 祇當肯定, 史戲之作 說 滑 矣 日 誠難 稽戲爲 歽 礼 用, 索 絕 會

去廠 用· 拜)· 流 指宋官本雜劇內 於故事之形 不理會其用之大,輕予貶退,終不可耳。 亦不· 代言,見情節之一 演。 節 其本位既正,則有歌曲即 म्. 已指 搬演之伎曾唱曲调, 又何從強判之日,演者非託,託者非演 而已,非真演故事;一指其佐以歌曲 明唐伎日 打調薄媚、 面看,則故事将無不爲演 打 大打調中和樂等日: 者, 便是歌舞戲。 有歌曲耳,何來「佐以」之說?蓋亦輕之、偏之之甚也 乃舞也, 汪考否認唐|宋滑稽戲是真戲劇, 演也; 也。 謂之「歌舞戲之支流」猶可, 而已,非真用歌曲 「實滑稽戲之支流, 乎. 演是其體, 宋之打調、 王氏於唐宋滑稽 託是其用。 大打調、 而 戲 打三教等之 佐 有· 用· 實無從認爲 兩點殊途而 曾循二途以 闕然未見其 以歌曲 無體固 者。 打, **公體之全,** 記不能, 進: 一 同歸。 按 稽 本 指其 有· 亦 |王考五 編 當 首 體. 而 解 查 託 無・ 略

故事 岩主 尤 뀬 鉾 而 曲 至於參軍戲, 歌 輕意義,是不但剝奪科白類戲應有之地位爲不可,亦且非真能推重歌舞戲者, 而 無 類 類 り は り 黎也 不主戲, 參看唐代能有**雜劇嗎**一 優,分佔唱與白之二要端, 以「戲曲」概括「戲劇」, 於必要時, 照樣被歌 稿, 栽四川大學學報 舞, 難冤陷入但要唱不要白之嫌。 合之乃我國戲劇之真源所在, 並不如王氏所云, 一九五六年第二期 上文已述及, 對· 於二 再結合上述之 下文「歌 一者· 不· 未足以 容有 唱伎 偏 旃· 水北 差, 軒 重 闃

(三)假宫內容 日「假官內容」, 非謂唐參軍戲之內容悉在假官, 並無其他也; 正· 相· 及 ፓታ•

巖 之此項資料,似以陸羽自傳之說最早。詳七章演員陸羽錄。羽謂天寶前曾投身優伶,「弄木人、假吏、藏 演假官戲,已略見之。「假官」爲戲之意, 珠之戲」。雖亦曰「吏」,而弄「假吏」,即弄假官也。 至指明此種想像之錯誤!唐參軍戲內假官戲之成份,過去估計太高,上文辨王考主張 已略見於漢之「創木爲史」司馬遷報任少卿書與傀儡 此外,以因話錄一之述參軍格者較爲具體 到 通 中 唐後始 唐 戲

恩,深以爲不可。」上亦憫惻,遂罷戲,而免阿布思之妻。 逆人也,其妻亦同刑人,不合近至尊之座;若果冤横, 者笑樂,公主獨俛首,嚬眉不視。上問其故,公主遂諫曰:「禁中侍女不少,何必須得此人!使阿布思眞 實末,蕃將阿布思伏法,其妻配掖庭, 政和公主,肅宗第三女也, 降柳潭 肅宗褒於宮中,女優有弄假官戲,其綠衣秉簡者, 善爲優,因使隸樂工。是日,遂爲假官之長,所爲樁者。上及侍宴 又豈忍使其妻與羣優雜處, 由是賢重公主。 爲笑謔之具哉! 謂之「參軍椿」。 天 安雕至

寶末, 新書八三諸公主列傳紀此甚略, **馘逆人妻,不容近至尊;無罪,不可與羣倡處。**』 軍· ₩椿」乃其! 蕃將阿布思伏法, 、類名,非戲名也。 趙錄 曰「是日,……上及侍宴者笑樂」, 其妻配掖庭, 故事如何, 曰:「阿布思之妻隸掖庭, 善爲優, 戲名如何, 因隸樂工,遂令爲此戲。| 兩文中均未 足見當時確有一戲, 帝爲免出之。」病部新書己亦曰:「弄參軍者,天 均不可考;但知不免用滑稽形式, 帝宴, 使衣綠衣爲倡。 **曾爲阿布思妻所主演。** 主練 然後滿足笑 Ħ 見「參 『布思 軍

辫體

樂之需耳。其他參看上文論中唐以後演假官戲, 及優語集附錄「語遊」內為「假官之長」條。

之創造已甚多, 撥」、「荷葉」、 有· 民· 論斷,縦有部分相近,終難免扣槃捫燭耳。 不切中事實,殆好奇之過耳,未足徵信。 在「鶻打兔」文內所見, **吏贪暴,以宜達民隱,不失參軍戲之諷刺本分。特此義祇可望於黃幡綽輩,** 云云。群見四章四 椿」,配角如蒼鶻者,不知抑另有對等之術語否。 將軍\_之稱號、「參軍椿」乃、將軍椿一,春氣之象徵;打參軍如同打春牛, 所謂"椿』也。」可知「椿」或有主角之意。周史一二頁目:「簡單的弄參軍, 「爲假官之長所爲『椿,者」,「爲疑是谓」之訛。 **参軍椿**」之 如此,在演出中雖以滑稽邀寵爲主,不宜於向座上格君之非, 但亦可借此場面, 詳六章論服飾。 節附錄。 內容頗不貧乏, 「椿」字, 立論完全脫離綠衣秉簡之假官內容,又誤認唐戲內卽已有打參軍之現象, 謂「參軍」或與韓國之神木「長柱」有關, 用途甚窄, 「陸參軍」、「參軍樁」等, **惜失傳太甚**, 參軍椿旣推爲假官之長,分明登場者不止一官, 見於此名, 楊憲益,零墨新選原本內,曾有「參軍戲」專篇,惜未觀。 吾人所知者太少。 唐科白戲內,術語特多, 清吳景旭縣代詩話卷五二引古今說海作:「其妻配掖庭, 有無訛誤, 皆是, 大都不得其的解。 不可知。 可能爲 春」字之促音。「長柱」並 在一 也有女子飾爲發軍椿。」主角既已日 時摸索之中,對人對事 旣 所以催促春天之一種巫 如「蒼鶻」、「鹹淡 恐非阿布思妻之流所能 「綠衣秉簡者 於此深處店戲積累 隨時揭露官 必尙有吏、 謂之參軍 爲假宜之 -、 -祈 丁,遽云 其 都

致 着 軍戲祇限 ·想,而許其有吏、有民,許其規模擴大,價值提高,奈何! **惜編末附載黃幡綽傳說內,尚無一條近似者。** 於一參一體,兩個脚色登場,於是配假官者,爲假僕一人而已。詳下文。必不肯從「假官之長」 再則過去對於唐戲,向以簡陋目之, 都認為演變

洪邁容齋隨筆「對雨編」日:

象笏上場」,祇說着假官,於「假官之長」或「椿」,意皆未切。明于愼行穀城山 但不以裝麥軍爲限。 或可爲因話錄作注解。宋趙彥衞雲麓漫鈔五三優人雜劇, 此 亦假爲之(參軍官),以贅玩戲。 雖 依據宋參軍戲之情形,然所寫正是「假官之長」, 官戲,其絲衣秉簡者謂之參軍樁」,並曰「古穿綠衣,今則改穿紅袍,即執象笏上場者是也」, 士之處世,視富貴利祿,當如優伶之爲參軍。 **裝狀元進士,** 今人多裝狀元進士,失之遠矣。」趙氏不解宋裝參軍從唐參 正合「假官之長」所含義。 方其據几正坐,噫鳴訶箠,羣優拱而聽命; 且於參軍之外, 必裝官人,號爲參軍色。……倡 宋廖紫中江行雜錄用因話錄:「女優有 尙有羣優, 房筆鏖日 不止 戲罷, 蒼鶴之一優, 則亦已矣! 軍 優爲戲 戲 執 來,

于氏 古劇脚色考「餘 所 云,未知別有所本, |人爲優,以一人幞頭衣絲,謂之參軍;以一人髽角敝衣,如僮僕狀,謂之蒼鵑。 說一」亦曰:「唐中葉以後, 抑僅據西溪叢語述徐知訓辱楊隆演事而已。詳三章十七節「除楊合演」。 乃有參軍、 蒼鶻: 一爲假官, 参軍之法,至宋猶 爲假僕, 但表其人社 王氏

第二章 辩证置

· ? 套」,周史語, 會上之地位而已。」 否乎? 巳見上文。 近人蔗耕道人西岷片羽見曲海揚波六。 誠如此說, 皆不僅示參鶻相生, 唐人爲優, 進一步並指內容之爲貴、 皆是爲假官、假僕, 目 則所謂「固定的格式」、 爲賤, 爲官吏、 爲主僕矣, 「通常的 然

後世每逢此等之謔浪遊戲, 而劇中人喬粧假官, 做作癡呆, 以受人侮弄, 而取悅觀者之劇, 統名之日

#### 軍戲

戲|鹹 元子, 誠 者, 又限制其人物情節,或必聯假僕,或必表癡呆, 史之說以修正之:「其範圍和故事,似乎可以隨時轉移」,而删 如 五十步與百步耳! 此說,假官又必皆結合癡呆,唐參軍戲必皆謔浪遊戲, 淡、之所爲,內容原甚廣闊,除智愚外,另表貴賤,自在意中。 阮之笑樂院本,皆同一性質,不復知有託諷匡正,其價值 此層有傳說中全部唐宋科白戲可驗, 皆顯然過分。 已如上文所云;四章脚色並曾論及, 取悅觀衆而已,則與宋之雜劇散段、 去似乎\_二字。 此與王考硬性規定中唐前 將一 落干丈矣!然乎?否乎? 惟若爲之劃: 可參看。此處當採周 内· 容, 必 必弄假官, 為罪 論 人戲 氟 紐

故 人耳。」按參軍、 云 清 雪面 吳偉業鴛湖 加官 假官及舞鸜鵒, 猫 有「雪」 乃俗稱, 面參軍舞鸜 參軍則典雅矣。 皆唐所有; 若雲面與加官, 鵒 有, 王芝祥解 加官』 云 者, 「卽謂 則後來之事。 假官也, 跳加 後 É 人諧其聲, 參軍以害面舞鸚鴿 加 官 面 具, 以 諛 粉 白 頌 如 富 雪, 貴 是

吳詩所命; 腦編舞始於晉之繼尚, 以假官爲加官,是王說所命:皆非唐人所有, 唐或傳之。參軍脚色與鸚鵡舞本無關。 皆以求「典雅」 之故而來, 難爲考據之資。

搬演, 第 之 具 言詞 我國戲劇之淵源者,於此應又得一實例:即後世之戲劇制度頗出於唐戲, 抵爲老生戲,內容不必爲假官。 戲也。略見下節之概說內。 折 謂之 定形式。 便給,正 孫 **,混江龍** 儼然爲參軍之與蒼鶻。 楷第也是園劇考附錄內釋「捷酸」, 『捷磯』, 參軍脚色必備之條件。 日 -此種情形,可能受唐參軍戲扮假官之傳統影響, 「捷畿的辦官員, 此假官也。 至於周隔二目,周密陶宗儀書內所見之二戲目。 上文論滑稽形式,已說明宋以後之 其始 凡認:裝孤」之戲皆假官戲者,又非。詳四章側色論參軍者體 阴劇中如此扮官,幾乎設立專 穿靴戴帽; "捷機』 曾涉及明代之扮演官戲, 二字,僅施於優人扮假官者。」 付淨的取歡笑, 載「孤」所主演之戲約三十五本, 抹土搽灰。」 並 門脚色, 捷譏」, 菲 頗足參考。 兩 K 並非出於宋之傀儡戲 以捷譏便給爲其表演上 前後之偶 與唐之「斫撥」, 孫氏 按捷譏與副 阴周 曰 憲 合。 王復落 優 淨作 果 人 爾 辦 或 同 如 娼 謂 劚 官 大 論 此

戧 便 .相牽混,認爲有「轉變」關係,難乎其爲「轉變」也 是跳加官的假官,是由參軍戲裏的參軍或春官轉變而成的。 近人 楊憲益等墨新箋柘枝舞的來源 一文之尾有曰:「我疑惑…… 」彼此僅有一「官」字相同, ·進花] 臺 襄穿紅 他的 樂官, 不顧實質 大概

第二章 辨體

M 000

所云。 軍戲,則不僅玄肅之間有之,即中晚唐亦甚著。 演,而歌唱專屬女優。唐女優情形, 名義、內容,俱不能詳,不知當時是否陸參軍必帶歌唱,帶歌唱者皆屬陸參軍;是否陸參軍必男女合 絕不經見。注考一論古巫優,曾曰:「巫以歌舞爲主, 四)歌唱伎藝——參軍戲在唐,可能繫於胡樂部之下,根本未脫音樂關係, 既有樂,卽難免有歌唱。 詳七章四節。 **麥軍戲之有歌唱者,目前資料,** 在記載中, 唐范攄雲溪友議下「豔陽詞」條云 而優以調闢爲主;巫以女爲之,而優以男爲之。. 凡婦女爲普通俳優, **祇限於女優之陸參軍;而陸參軍之** 作 .談言微 已如首節唐人分類 中, 但女優之作參 言解 紛

比 有俳優周季南季崇及妻劉採春, 自潍甸而來, 善弄陸參軍, 歌聲徹雲。 篇韻雖不及薛 ( ) ) 容華莫之

唐 群 能 吳 姬 詩 日

樓臺重疊滿天雲,殷殷鳴崗世上聞。此日楊花初似雪,女兒絃管弄參軍

全出 據范 以女兒弄參軍,「女兒」二字,似不僅示其爲女優,亦可能指其爲劇中人時,仍是女兒。於此可以聯繫及東 十五據此事曰:「參軍戲到了唐代, 採春, 說 周氏兄弟夫婦, 要以採春擔任居多。 以家庭組織劇 隨着市民文學的潮流, 採春又以色著, 酮 由潍入浙, 就也流行在大城市之間。一参軍之弄, 其所扮是否仍爲假官, 善弄陸麥軍, 探春必然參預。林庚中國文學簡史 乃成問題。 至於歌聲 微雲, 據 薛 詩 縦不必 吳姬

|酢||能 舞人抵相聯,徒歌者少;既有歌,即不愚無舞。 又有天上與人間之判,足見樓裏楊柳,仍是宮苑所在, 敷 **曾爲內人,此詩云云,豈在「出內」已後之回憶敷?明錢希言戲瑕二引因話錄「綠衣秉簡」云** 官戲爲限,即其體制 弄之體制相同。周史據贈錄薛詩,亦曰:「然則當時已有女優,且亦智爲此載。」因此陸參軍之內容,應不以罪人戲、假 猶之踏謠娘劇,原以且之歌舞科白為主,而後來發展,又由丑扮典庫登場,遂穿插調弄滑稽。詳下 徐釋指「弄陸麥軍」日 詩後二句,而曰:「可證女優裝束矣。 按蘑詩之「鳴鼉」指鼓,分明所以節舞;是弄參軍中,管絃大作,不但有歌,彙插 詩中雖未指明所弄卽是陸參軍,但據「女兒絃管」四字,可知其所弄者,與劉採春所 在參軍戲原有之參鶻對立爲主幹外,可能又發展至有且脚登場, |按此二句內未寫裝束,意者錢氏認||楊花飛雪」, 遂不免穿插歌 舞 품, 爲寫裝束 蹈。 | 奥姬豈亦 唐代歌 叉引

其中不過是把女優的「弄假官」戲添上些歌唱, 使有「歌聲徹雲」之致罷了。 所以仍當歸併於「弄假官」戲

之內,而不必另列一個門類。

此所謂「不過…… 體」之無插舞蹈情形俱不符。 馜 了 \_, 並 無的 徐史論採春夫婦之伎日 證, 特主觀臆說而已, 與唐人將「歌聲徹雲」作重點提出, 及 鳴

是參軍之戲,非一味弄辱爲事,而亦有歌焉。且不懂宮中宴讌演之,並已深入民間矣。……女假男裝, 亦

第二二章 辨禮的

### 唐 殿 弄 上册

不僅限於掖庭宮伎,即民間亦復然也。

衡 蓋 與阿 民 閬 戲者。 布思妻之演 因 此知盛唐以 參軍格比 前,女優之演踏謠娘,與採春入浙之弄陸參軍 較如此; 若女優之肇始,徐氏已曾推定,乃在踏遙娘劇中之所見, 兩 事、並 無 大異 亦正

獸陸 說 每, 臼 日 嫌: , 資料中亦未云羽善歌 脉 隔, 「梁」, 所謂"陸 或許因爲「陸鴻漸撰詞 何 謂陸參軍? 姑存之。 釋作跳, 一麥軍,我疑就是樂府雜錄所說陸鴻鄉的麥軍詞。」按陸初 不可解。 後世之跳加官, 謂 「陸多軍」 唱,故此說暫似難立,亦姑存之。 言紹州 上佩錚流碧精舍譚藝瑣錄引莊子馬蹄 猶後世曰 在臺上一言不發, 參軍」的 綠故,而又名曰"弄陸參軍"。」 「跳加官」。加育郎假官說, 唐之跳假官, 周史據雲溪友議 已詳上文。 何. 翹 雖曾戲假 以 又· 足而 滑稽 日 陸陸」, 「歌聲徹 以古義釋俗· 養談一 变, 並 張衡 無 雲. 九五八年 自創 西京赋, 夜・ 敷· 中· ? 出版 語,每: 格之 徐 怪 亦 穄

參軍上冠以 字, 當爲另 故事, 而沿用參軍的舊稱。 況有女子加入歌唱? 似與專 事嘲謔之參軍 戱

有別

承 其伎必限於嘲謔, 過 丢 認爲「另一 對 於唐參軍 故事 戲之體認,呆板已極!以爲其體制必然簡單, 胹 |参軍 於是此三字遂成戲名, 必被嘲;於是周氏早已目爲 與上文因王考限參軍戲必演石周故事, 「定格 劇中人必不離參軍, 爲 熟套」, 其解釋陸參軍 至多擴爲假官, 曾懷疑其 也, 認三 祇

辫體

字爲 歌 廣 仍 假 而 皆是· 外, 並· 本戲 舞 說 唱 乑 戲 日 說 ) 戲之類 参軍. 甚 僅 名 如 兼 有·旦· 此 爲 對 者 備 自 白 一色・歌・ 榕 雛 周 然, 然, 名; 性 是参軍· 重 史「另一 嫍 舞 滑 並不 即歌 絕· IÉ 稽 非· 同 戲 其始皆在宫廷,後乃行於民間。 嘲 強勉。 戲 唄 や一種前で を 故事」 謔 名 實則 依 化裝、 上文引夢樂錄之述宋 特於「陸」字不 麥 與 然不廢歌 軍 期形態,多演假官;陸參軍是參軍 「有女子加入歌唱 表演 戲 噶 等, 参軍 皆然, 可知 得其義, 樁 及 唐之陸 陸 皆能 雜劇 麥 「之說, 陸参軍 猾 軍 |参軍 参軍 有鹹淡。 既有「唱念應對通遍」之語, 内 既乗有 似皆不 容旣 歌 椿之「椿」字 唱 今用 皆不 眀 歌唱,已 一戲中 一 如徐 顯 此說以 以 乃其 Ř 参軍 史所 種· 後· 是全能類之戲。 包括 體 上文 認 期・ 者 制 罪 i陸參軍· 發. 爲 之演 認 人 展, 確。 定헳 假官 是宋 變; 參 鶻· 之有 於此 淡範 等 麥 並 爲 問• 作 非 軍 絃 圍 限 某 戲 甚

便·

才子 歠 官 入望夫歌之曲 如· 望夫歌是 之作。 劉採春 U 重· 調 爲 i。 謔之種 歽 劇曲 其 養 謂 調, 唱 嗣 望夫歌. 五. 種决定, 歌聲 六七 其非配合劇情所特撰之歌 劇 徹 非· 言, 雲」, 演 雲溪友議 戀愛故 皆 概打破!而上列之假 當即 可 和 事 矣。 在 日:「望失歌者, 不可,於是將 此 Ĺ.... 周 按 史引 좕 元 可 詩 元 知。一 設· 王· 明 稹 考周・ 崩 卽 飷 謂· 日 {羅 劉 虎史之 共同、 陸參 百二十首之數 選 顃 詩 之曲 H: 詞 軍· 中 更有 也 有· 主· 朗 張·麥· 採春 且・ 謂選名家之五 色, (太多, 惱 軍· 歌· 所唱一 人 腸 戲 舞 斷 者, 必. 亦不 演· 百二十首, 處 伮 麥 轉 六 軍. 劇 選 得 七 鞏 曲 詞 言 固· 能 臩· 歽 有。 皆 詩 唱 (望 當 唱 代

繼載, 事, 肵 載望夫歌七首 如問 善歌楊柳枝,爲乃母所不及,原洛豪門女弟子從學者衆。 相思之類, 可推望夫歌亦未必為劇曲 ,皆詠望夫本事,暗中似乎有情節, 當屬 可能, 惟不必賴採春之善唱望夫歌爲證 所唱七八篇,皆名流之詠,情形與乃母之唱望夫歌正同。 但太不 分明, 耳。 難遽斷爲劇 雲溪友議 題数題 **一**。 陸參 銇 軍 述探春之女周 衠 而楊柳 (戀愛故

雜曲、舞曲,非劇曲,

院 唐 頗 劇考附錄 劇不可能 以 **曾舉確據,** 全 元院本之赐 本 цő 難 面 科打 傼 貫 凡認唐參軍戲至宋謂之雜劇,至元謂之院本者,祇可云形式上大致不差, 院本 供調笑,如唐弄麥軍之類, 徹。 出於傀儡戲與影戲一稿。 至其劇情與聲音, 譝 云 點。 爲主,其劇情聲音, 斷元院本有歌唱者, : (金院本即宋之雜劇) 性質之五 **倘更逆求,以元院本情形疑唐參軍** 惟其對 花爨弄, 於唐參軍戲之認識大致如此,已可以驗。 當然有一定之限度, 此乃常情,料唐麥軍 脚 皆至簡質。」 色五 葉氏終認爲偶 與歌曲. 亦即唐之黎軍 種, 無人相關也。」 獨 孫氏原在彰著元雜劇之興盛原因, 無生旦。 戲 戲與元院本亦如此。 然究非純主觀之「至簡質」語所能中。 戲, 然。錢南揚戲劇概論於院本有唱, **益覺格格不入。** 其來歷本至久遠。 故胡元瑞莊嶽委談下日: 近人葉玉華院本考, 按宋人明指雜劇 茲試舉例 若專取其小, 然考其體, 替舉四例。 明之,非 **若精神或本質上,** 力嶷其說, 「元院本無生旦者, 自不得不稍 有大有小,詳我歐邀 不顧 不過滑稽 為元 觀於范議 孫楷第也是園 其大, 對於王考 也, 梢 小 乃爲 顯 強調 則 違 薛

f

詩等所 寫,劉吳諸女所爲, 又可知 矣 青木正 兒 元人雜劇 (序 說

虛 配稱爲戲曲的東西, 有唱 的 形迹, 恰和旧本的 却以唐代的參軍戲爲始。 「萬歲」 相類。 參軍戲是由主脚參軍和配脚蒼鶻二人扮演的滑稽問答歌 似把這稱做戲曲, 雖然是很幼稚的, 但却已脫離歌舞 的 曲

至以脫離 青木 代素所 在 國· 至 之意見較爲接近,究未得事實之全面耳。 氏爲「炯眼」者,何以於此竟大矛盾,而毫不顧及? 一戲劇之眞正 抑 有 原因,見下交引。 唐之歌 H 旦色,有無 所 盛行之普通歌舞,以進入戲劇之境界而已。譯文辭不達意, 以 歌· 舞· 舞 獨 . 起· 戲 許 舞者,對四家之說,不啻釜底 源所在,衍變至今,歌舞在戲劇中, 唐參軍戲堪稱戲劇,原文「戲曲」, 方算進步! 認 今青木氏又表示:能 爲不足稱戲劇也。 **王考二對於宋雜劇方以** 於脫 青木氏表示如此,若似乎有何標 茲旣詳明唐人之弄此伎,有歌聲徹雲者,有管絃鼉鼓者 離歌 抽 薪 皆臕政 殿劇」。 舞,方許唐麥軍 矣 青木氏謂脫離歌舞境界者, 仍甚發達, 「不能被以歌舞」 叉以 與青木氏原旨或不符。 戲升格作戲劇, 日倚爲・ 脱離 歌 爲「去眞正 重要成分;若於古劇, 準, 舞境界」 其實未 蓋指 何 敟 與上文胡集係 参軍 戲劇尙 必 爲其 靑 因 戲 木 進步 遠 E 氏 歌舞乃我 脱 固 之惟 離 倚 叉・ 甚 唐 何· 君  $\pm$ 

|周 史 綸 震演俳倡2 兼科輝與歌 唱,尤超越四家之所 取材,而足爲本書立說之張本, 應予参考。 周

第二章 拼發

謂之倡,亦謂之優,其實一物也

」周氏日

氏引說文目: 「 俳, 戲也 倡, 樂也。」 又引段玉裁注曰:「以其戲言之, 謂之俳;以其音樂言之,

俳倡旣分作兩種解釋,在優言之,雖爲一物, 戲之優。 若以今日戲劇熟套來分別,俳便是科諢, 但**優之本身,**亦一名詞,冠以俳倡, **倡便是歌唱**。 但漢書有「樂人擎鼓, 似當分作司唱之優及司 歌吹, 作俳倡」之

졺

",則又以此兩字連稱了。

**大簡** 靈· 活· **菁菁否認其融合歌唱之事實乎!** 原以科白爲本位, 青木氏對唐參軍戲所以終認爲「至簡質 | 與「很幼稚」者, 夫漢代乃俳優特盛之時期,既早已融合科**諢與歌** 運用,超過於偶然配合之程度;歷朝固一貫如此,相承不孝,若言其所同, M. 参看首章去蔽節(九)所論。 既然伎藝上又加入歌舞, 並爲王考「不必有故事, 因知漢唐宋元, 是寖寖乎已爲全能類之戲,尚何「簡質」 唱爲一藝,吾人對· 一千五百年來之科白類劇, 而恆託爲故事之形。 無非依據一般之劇說, 於後世以科· 諸説所囿 於 育樂歌 **諏爲主之戲**, 信其情節簡單, 應當在此。 而已 珳 · 哈· · 幼 參軍 叉何必· 至孫 均· 普· 椎 之 戲 形 氏 遍·

戲不 廢歌舞,甚至積極採用歌舞,致成全能戲,鹹然矣;但此亦有其一定之限度,若參軍戲之本質, 雖然,事物之本然, 在質與量,均有一定限度;岩雕此限,太過或不及,便非其本然。 唐參軍

「首先它產生了以歌唱爲輔的新品種」,方合事實之本然。爲「主」、爲「輔」,一字之差,而關係甚 稱義。 大! 未容忽略。 多概見"……一代面,……二撥頭,……三踏謠娘,……四參軍戲。……」馮沅君中國文學史稿十四 對立,各有領域,不相混同之情勢,亦依然明朗,並不模糊。上文引葉靑木二家之說, 述)唐參軍戲「獲得兩點發展」曰:「首先它產生了以歌唱爲主的新品種。」與另一點乃「扮演官吏,爲其新的述)唐參軍戲「獲得兩點發展」曰:「首先它產生了以歌唱爲主的新品種。」與另一點乃「扮演官吏,爲其新的 仍。 過與不及, 揰 歌舞,是爲不及;若王馮二史,雖相隔已四十餘年,而仍皆直認參軍戲爲歌舞戲,又同爲太過: 以科白爲主,則未嘗因此而絲毫動搖;其與歌舞戲之本質、乃以歌舞爲主, 二家之說對於歌舞戲與科白戲之分野,均發生混淆作用, 在離開當時事實本然之一點上,則並無二致。三考一曰:「至唐,而所謂歌舞戲者, 殊爲不可。馮氏之說應改正 以科白爲輔者, 替科白 類 彼·此· 戲 始 太 裶

移敷? 異同問題中。 之不容避免者,厥爲唐參軍戲與宋雜劇之異同如何。他如參鶻兩方究如何分工:各有所扮, 以上於唐參軍戲之兩要義、四大端,均已畢陳;所餘者,乃最後部分—— 第六兩章 抑有時互易數? 至屬於脚色、裝服、道具之範圍者,下列比較表內雖並見涯略,若其說明則分群於下文 **参**悔鶻歟?抑鶻侮參歟? 參智鵲愚歟? 抑攀愚鶻智歟?……亦均可包含於 討論問題。 問題 固定不 討論

第二章 辨體

未· 異 處在,辨之正足以減少對於唐參軍戲之誤會耳。 必. 確, 宋 参軍 而大異未曾舉。 戲之異 同 何 近人從之, Ø 成 %問題? 意識 曰:因王考及古劇脚色考內作比較 模糊,以爲大致悉同; 若宋代自爲發展,與唐無涉者,茲概不泛及。 而實則二者之間,有不能不辨之相 研究處, 多不 中肯: 小 異・

代情形, 近,硜· 其 周 帶 武林舊事等者但取優讓, 甚顯著或可。 彼 是饗戒,又隱於疎髀」, 唱念應對通遍」, 一中脚 史 舞,幾已等於全能類之戲劇; 此無異,甚確; 王 硜以能被歌 色較為 考 貫不認參軍戲爲真正戲劇, 以了解唐五代也。 一述唐五代參軍戲之參鶻對立曰「此說觀下章所載宋代戲劇, 按周密「官本雜劇 著明, 從唐魯軍戲發展而來者, 至於脚色較爲著明,布置較爲複雜二層, 舞與否為斷;今唐宋參軍戲既證明皆有歌唱,唐甚至有 當無從曰 始省略歐唱不識, 丽 布置亦稍複雜。 又二論打鄰曰:「宋人雜劇, 名目中, 「不能被以歌舞」, 乃入宋以後,歌唱反不顯著, 亦未可知耳。 故推許「療炉」劇之完全扮演故事曰: 用大曲為歌舞戲者甚多,更不得謂之「不能被以歌舞」。夢葉錄所指「正雜劇」,「本 如王氏優語錄所列諸條, 然不 然而 能被以歌 特關於宋雜劇歌唱之記載畢竟不多, 閒 題 舞, Œ 則祗有科白,並 由 固純以該諧爲主, 此 則均未必。 其去真正戲劇尚遠! 何耶?王氏· 生 唐參 無歌唱。 軍 上引夢粲錄, 舞,問 戲內歌 自可了然一, 圳 「唐代有此, 或原是優戲, 别· 與唐之滑稽劇無異,但 古劇 題又應 閇 按 去 極 真正 謂該 爲顯 旣明 有歌唱, 是欲人 謂之其 如: 頗爲不 謂宋 何. 戲劇之遠 諧 解· 因 居 就 事 甚至 决· ? 雜劇 程史、 多, 宋

原書六四頁。 戲 爲「進展」 又曰:「宋代優戲, 愐 反以 唐参軍 一戲尚書 動即予觀戲者以諷喻, 後,驗諸 記載,則 亦難 其由參軍戲而 苟 同 耳 進展, 殆無 **が可疑。**」 周氏 固以床

見三章麥秀兩歧劇;宋正 或 清貴,戲中未必以 四 「章脚色者,或專屬宋代,於唐無涉者,皆毋庸再辭費。 雜劇之實况,頗在其內。 茲草擬唐宋參軍戲異同表如次。 充罪人,而宋代罪人戲之意識則一度會轉 雞劇情形見夢凝錄二十,仍待考。 下表如有未合,正可據此項資料以修訂。 兩宋優語,王氏所輯約 惟有一點,必須說明者, ·強也。 Ŧī. 十條,茲增補已近百條。 表內末欄「表演地位」, 此表內, 凡已見於上文或 乃唐參軍 宋 五代情 官 所 謂 下 向 雜 甚 文 戲

他 以證實之。 罪人、或演罪人、 阿布思妻演參軍樁,乃因其善爲優,始如此; 亦未見當時社會心理,曾將參軍 7,如歌 唐參軍戲之制度,防於漢罪人石就事,而名稱定於趙罪人周延事, 舞戲等等也。 穆宗長慶初,沈亞之曾作河中府參軍廳記曰 罰罪人之說。 此一 人外,餘如段錄所舉擅 與罪 王考謂中唐以前皆演 人、或參軍戲與罪人, 未云動機因其爲罪人, 長此戲之九人,以及劉採春吳姬 石周 事, 者牢牢相結。 上文已辨明不然; 乃限之演參軍 已如上言。 茲可說 在 毒, 戲 玄肅間 唐代之記載中, 極鮮明之事例 更不見其爲 湴 有 不 存 罪 人 演

其

拏

國初設官無高卑,皆以職授任;不職而居任者,獨參軍焉。 觀其意,蓋欲以淸人賢胄之子弟將命,試任使,

| 劇                           | 雜                                                                             | 宋                 | 戲          | 軍    | 参           | 唐                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <b>伎</b> | 比      |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------|------------|------|-------------|--------------------|---------------------------------------|----------|--------|
|                             | 舞歌                                                                            |                   | ·<br>白科事,  | 故演   | 全類          | 白科                 | 類                                     | 體        | [      |
| 義見淡鹹立對鶻多                    |                                                                               |                   |            |      |             |                    | 艦                                     | 特        | ₽      |
| *憤洩嘲譏三正! [東國] 樂炎謔調一         |                                                                               |                   |            |      |             |                    | 用                                     | 作        | 同      |
| 多居稽滑                        |                                                                               |                   |            |      |             |                    | 尤                                     | 形        |        |
| 等色紙                         | 參有人專                                                                          | 事執外戲              |            | 以劇   | 戲屬          | 全 .                | 圍                                     | 範        |        |
|                             | 受以易                                                                           |                   |            |      |             |                    | 脚                                     | 主.       | ·<br>: |
| 3                           | 多海副不<br>。弄淨定,                                                                 |                   |            |      | 作を          | 第 /軍 :<br>棋蒼爲      | 色                                     | 要        |        |
| 0.                          | 海因   唐為   馬為   第   第   第   第   第   第   第   第   第                              | 一之罪<br>度意人<br>較識戲 | 清參因貴軍店 "頗之 | 見係   | 人後          | 充罪託<br>優人始<br>'之於  | _                                     | 内        |        |
| 一人腹                         | / 「一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一<br>一一 | 未陸櫓<br>見,俱與       |            |      | 1 可多        | 建為參<br>多假軍<br>軍官,格 | <u></u> ==                            | 容        |        |
|                             | 載                                                                             | 記見未               |            | 材品   | 夏庭多         | 有頗                 | 三                                     | ``       | 異      |
|                             |                                                                               | 通對應               |            | 撥板   | <b>斤生</b> 物 | <b>基</b> 由         | 白                                     | 對        |        |
|                             | 不   唱                                                                         |                   |            |      |             | 歌舞                 |                                       |          |        |
|                             | 老                                                                             | <br>              | 撃          | ト見え  | 未淡幽         | <b>武備祇</b>         | 作                                     | 動        |        |
|                             |                                                                               |                   |            | 著甚優女 |             |                    |                                       | 演        |        |
|                             | 拂竹色參戲瓜或執戲<br>了竿放軍外。                                                           |                   |            | 木館。  |             |                    |                                       | 道<br>具   |        |
|                             |                                                                               | 劇正 雜              |            | 在能正列 |             | 群唐,未五              | 地位                                    | 表演       |        |
| 異半同半項此者慣洩以用 <b>見未嘲譏有宋</b> * |                                                                               |                   |            |      |             |                    | 註                                     |          | <br>備  |

唐 殿 弄 上册

74 O

以 雅地出之耳。 且以天子在確,故其地益雄!調吏者必以其人授焉。 年,余客蒲河中城,某參軍, 不然,何優然曠養之如此!其差高下,則以五府六雄爲之次第。 某族, 世皆淸胄, 又與始命之意不失矣。 噫!今之衆官多失職, 乃相與請余記職官之本於其 **精河中界三京**, 不失其本者亦獨多軍 左雅三百

暮

弟」,亦可證明此點 之參軍又可知矣。 此,他地可推; 長慶如此,他時可推。 據此所云,當時之參軍皆由清貴賢胄之子弟充之,以培養其行政才能,然後轉入更寬之仕途。 嗾養:, 何其尊也!日 下文四章生旦節述弄假婦人注文內, 「不失其本」, 戲弄內之假皮, 何其榮也 必多爲現實之 曾引溫 去罪人之身分與境地, 庭筠乾臊子 反應; 現實之參軍 語, 謂 毋乃太遠! 「參軍多名族子 如· 此, 蒲·河· 戲· 內· 如·

惟 謂 至北宋,竟有一 曰 張駕朝野僉載權 軍 雖 條突出之資料,以視上 单 微, 懷恩條, 岢可令脫 謂參軍劉大子,父爲僕射,那州刺史權懷恩不知,令脫靴。「僕射劉仁 靴 耶 述唐 æ 懷恩慚。 代情 形,乃 此事 適得其反者,殊堪注 亦 可證 明參軍 每爲名族子弟, 意 胡仔苕溪漁隱 非 猏 叢 骩 話

後十六日:

木 朝張景, 景德三年以交通曹人趙諫,斥爲房州參軍。 **景爲屋壁記,** 略曰:「近置州縣參軍, 無員數, 無職

第二章 拼體

之一經年,乃放爲參軍。」然則戲弄參軍,自漢已然矣,不始於唐世也。 司戶參軍,曰:「要我頭時,斷去!誰能作此措大官,使俳優弄爲參軍耶!」 府雜錄云:「戲弄多軍,自漢館陶令石躭有贓犯,和帝错其才,免罪。 至於倡優爲戲,亦假而爲之,以資玩戲,況眞爲者乎!宜爲人之輕視,又將狎而侮之。」大略如此。 守,悉以曠官敗事、違戾政教者爲之。凡朔望饗宴,使與焉。外人一見之,必指曰:參軍也!皆爲某罪矣! 每宴樂,令衣白衫, 又五代王建時, 王宗侃責受維州 命優伶戲弄辱 余按樂

既有此段記載,可知參軍官、罪人與參軍戲,此三方面,自漢至宋已有五種不同之關係一

(甲)先犯罪,後罰其親身入戲,扮受辱之人以受辱;罰罷,令官參軍。

後漢石躭是。依湖

氏說。

(乙)先官參軍,後犯罪,罰其親身入戲,自演罪狀,受辱。 後趙周延是。

(丙)先犯罪, 後配掖庭, 因壽優, 遂扮 「假官之長」, 並無於戲中申罰之意。-唐阿布思

妻是。

一丁)先犯罪,斥爲參軍,因怕被串入參軍戲難堪,不受此官。 後蜀 王宗侃是。

·戊)先犯罪,斥爲參軍,因當時地方參軍悉以罪人充之, 於是在戲外已被輕視, 又聯想及當

時雜劇內每有參軍之受辱,益爲威慨。——宋張景是。

強 「垂軍」幾乎等於呼「假官」, 吾人旣 作 擵 握 調 移轉爲侮參軍,當是宋代雜劇內副淨受侮之漸。下文雅殿節內, 種 用。 此 此 侮 新 歽 中 背景發 弄 認清 列 原 茈 後三 麥 例 外之資料,便不能舉。 錐 此 生 H 種關係檢討之,唐參軍戲涉及罪人者在戲外,不過如(丙)所示 面 種關係後,試再參照 對歷史上種 亦有於五代, 地方參軍多於鰤魚,悉以罪人充之,當時之參軍戲受其刺激,始於題材之中,益 種 舆此正相契合。 錯綜 而五代時覺中之參軍戲,則已取用直接侮弄參軍之題 變化之事實, 上文分析器軍 至宋真宗景德三年,公元一〇〇六。 應不復爲其所迷惑, 戲演 臩 À 、題材與非罪人題材之四種情形,自可掌 引野人閒話, 或至相互葛藤, **逃蜀中猴戲**, 一條而已, 情形益爲複雜。 乃以參軍扮假官, 材, 並 進 無 生觀會。 由· 侮· 申罰 因 有 之 雞· 呼

3 戲· 漢 犯 在· 落 戲 也,遂得從 罪 南北朝 中,可以演種種人物,而多 在其對手蒼 於此可得 毎斥 尤 時旁出爲弄癡大。 本 位: 参軍 結論 鶻方面。 「發展,不受任 , 戲 日参軍 中乃加強對參軍之侮弄。 在鹹淡兒義中, 戲,是古俳優發展之最高階段, L何牽動。 。處於主位。 唐以 前 ||因參軍 其罪人戲之色彩甚淡,尚未形成何種社會 蒼 戲中 鶴間, ·屢有犯罪者,乃有爲「罪人 人凡 惟唐代處於中間,前後兩種情形俱不備, 爲輔 【處於消] į 麥軍答, 極 地 科白 位,如 並 爲主。 重, 受好者、愚癡者、貧賤者 戲 有時並 之趨 在化裝、 合歌 **勢** ; 心 理· 表演、 五代以 舞 其爲參軍· **黎**· 軍· 早見於後 歌唱各 後, 角· 因

東三章 辨體的

熍

軍」, 方 政治上之諷刺居正,以爭取國利民福,迥非元院本所能及;與近代之相聲雜技,更截然兩事 面 日 鶴 輔 軍 爲淡; 日 參軍 陸 主, 麥 軍。 爲鹹。 其最高價值在編演者能以智仁勇之精神, 其本位之發展, 反映於名稱, 遂 日 舜 麥 犧牲自己, 軍 曰 Ī 而·完· 韶

致被 所指, 廢, 境 認 軍 而· 方為(元院本) III已,終不: 使 唐 戲之真象倘所得太少,或對唐宋間之異同未曾扼要辨及者,當不免以宋喻唐, 可 宋戲分驗段、 其 然 一誤認爲俳優之長,又與起摑打制度,淨或副淨限於被打,但有時亦打末或副末。 此一 蒼鹘亦打參軍者,解蒼鶻之得名,乃因末常打淨, 說 骮 偶 Ħ ·若唐參軍戲中受辱、辱人,從來固無定制。至於唐宋之間,旣同爲一 雖演卷軍, 若· 唐 有稱 聯串之意義,似尚能融會貫 能舉一唐例。 元院本與唐參軍戲問,並無直屬關係 與後世, Œ 「參軍」 雜劇及雜扮三種。 其戲體不必曰參軍戲。 者, 在根 更有進一 乃已開始擬古;猶之淸初文人稱跳加官猶曰 本相異之伎中, 唐倉軍數下面之直線系屬, 步認宋參軍在戲內受辱,乃根 宋雖尚有所謂「參軍色」者,已在戲外服務, 渔, 故上表比較異同,假於唐床, 無所沾滯或矛盾。 具有大不同處, 僅有宋之正 猶之鶻常擊羣烏。 回看宋 雜劇中: 雜 乃反以爲大同,則 劇 而不及元。 源於唐者; 斜線系屬乃有宋之雜扮。雜扮下之直線系屬。 **惟上交論扑打、** 惟採其· 事 伎,雖有小異若不能辨 而不 北宋以後愛軍戲名稱已 面 (萬萬不・ 因於表演前先登場, へ究・ 竟, ||宋疑 知此乃宋之地方環 麥 讽刺與耿吼三事, 軍. 吾人對 可。據夢樂錄二 則·仍· 唐, 也。上文(戊) 見 米 例 於唐 於是 벬

均 已略及元院本矣。 倘就上表爲基礎, 擴充為唐宋元三朝之比較, 當留俟治元劇者爲之。

資料。 之實際情況如何,亦未能 語,都未得的解;於科白戲十九單位之實際內容,大华不得其詳;並偉大之諷刺 、研究進度,仍不免停滯在扣槃捫燭之階段,前後所言未知究有幾分是處,斯用惴惴 可算已大致結集,並已多所闡發, 合此節與下章科白類諸劇、四章脚色、 通赚。 乃深感此節文字雖已冗長至數萬言,對各部門之主張已紛紛然, 然終未曾徹底解决此中何種問題。 、六章服 飾 末章論 唐 詩關 係等 例如於 所云, 類劇 關於唐 唐 人 在當 所 乔 參 時構 種 軍 戲之 種 而 成 術

#### 附録

程史(卷七)云:『紹興十五年,就秦槍第賜宴, 今按夷堅志(丁志卷四)云:『崇寧初, 交椅從之。(中略)參軍將就倚,忽墜其幞頭。(中略)伶遽以朴擊其首。』齊東野語 【王國維述宋雜劇之扑擊】「酸耕錄云:『鶻能擊禽鳥, 上日"陛下好倜神宗皇帝!上以杖鞭之云"你也好倜司馬丞相!』 參軍四筵張樂, (卷二十)別記一事,則適與之反。云:『宣和間, 胥輩請僉文書,(中略)胥擊其首。』 伶著對御爲戲, 假以教坊優伶。(中略)有參軍者前, 徽宗與蔡攸輩, 由此三事, 推一參軍作宰相, 末可打刷帶。』正音譜云:『副末執磕瓜以朴 在禁中自爲優戲。 則副淨之爲參軍, **豈因徽宗自作參軍,臣不可擊君,** (中略) 上作參軍, (卷十三) 云"『內宴日, 褒檜功德; 一 剧者舉所挺杖擊其背。 無可疑也。 趣出; 惟齊東野語 伶以荷葉 攸戲 舰

四一五

第二章

辨體

之副, 子 占, 之, 其例歟?然容齋隨筆 『其副者』三字, 此當用以指揮, 故宋人亦呼爲參軍。」——古劇脚色考 (卷十四) 非用以擊人。又細繹夷壓志所云『推參軍一人作宰相,(中略)其副者舉所挺杖擊 當指參軍之副, 云:『……則參軍自訶鑑之事。』至東京夢華錄所云 即謂順爭也。 如此則擊人者爲醖淨, 而被擊者爲淨。 『参軍色手執竹竿拂 副爭本參軍

明唐之參軍、簿尉,有過即受笞杖之刑,猶今之『楚更』也。」 【孟棨本事詩】引杜牧寄小姪阿宜詩:「參軍與簿尉,萬土驚惶惶。 一語不中治, 鞭捶身滿瘡。」 [孟曰:「以此

# 十一、傀儡戲 附戲劇不源於說話辨。

戲之說,殊爲可異。 近年如王國維在錄曲餘談內,偶然表示, **解地方劇演技溯源亦有同樣主張。 此在我國戲劇之演進史上,實造成一大惑不解之問題。** 經過言,終不脫一面規撫前人,一面繼續創造之規律, 唐戲弄情形, 國戲劇之價值、 戲劇乃人爲戲,以人象人;傀儡戲乃物爲戲,以物象人, 達於目前所能詳之地步, 常任俠中國古典藝術等文內,已深信之。要以孫楷第於傀儡戲考原主張最力。馬彥 意在證實<br />
宋以後之戲劇有其歷史上之真正 則於此一問題, 尙未認真。 而由人爲之聲。 已不解自解矣。 **周史內半信半疑** 我國有戲劇出於傀儡 一來源, 本書努力 茲旣專述唐 就其發展 杜璟中 詳 明

傀 說 依 據。 儡 自王考 戲, 凡本節未詳處, 對 起, 於此層,當 在 此 参看分稿我國戲劇 均 加 更再三 Ü 検討。 致意。 不可能出於傀儡戲與影戲 惟 開 凡 /涉及唐: 始 鮵 Ē 傀儡 常 可信之資 戲者,勿論 犐, 正反兩面 對 唐傀儡戲 ,均集中 先畫 於此節。 輪 廓 藉 諸 作 家 有關之 立

耶。 陳設 皆備,令百姓士庶,恣觀三日。 有 溺 」唐盧子逸史「 ,靜止而不行動者。 ,騎有墜,寢有魘,飲有醉,食有饐, 與「土偶」並 華陽李尉」條:「遣蜀之衆工絕巧者,極其妙思,作一鋪 稱者曰「木寓」,見漢書注,曰「木寓龍」、「木寓馬」之類。 」不知是臆造,抑事實。 行有蹷, 其甚則皆可以致斃, 太平廣記一二二亦引逸史列此條, 木人, 無非危機 音聲關 唐權 • 其 德 輿 戾在内, 可 如 巨 文有 土 偶 曰 鋪」是

絲

竹

木

寓

舟

傀 戲, 者, 有· 棑 ;若生人! 儡 縦 與屬 戲 扮 冏 爲 倡玩具如朝野食載所見行觴傀儡, 戲劇 場 故 而已。 事 動 科者,正 作 性質者,又 而 ; 有容無 故唐 脚色登場無先後,故事情節 爲其伎藝已進一 林滋 (有別。 聲,或合以金鼓之聲,未作劇中人代言之歌節 木人賦日 百戲性質之重 野皮紀開所見助粧傀儡等。 「貫彼五行, 步, 達· ) 到戲劇 點, 無 鳋 展 《階段,而不在其機關巧妙, 能使木 在 超諸百戲」, 木 ,故其效果有限,不足感 偶 活 與傀儡 動 如 其言甚重! 生 戲 有別;傀儡戲之屬於百戲性 或 使 說解 人 鷙 殊· 不· 奇 ڔ ؞ j 縱 有趣 可· 忽· 唐戲弄內之所以收 有 盛 丽 偶作 Ë 容, **詳下文引**。 複 此 斪 W雑活動: 僅 種 情 唐 傀儡 人 物 質.

代之直 過去 「其發達狀況如何, 之新發現,從事 於此等資料,尚多未曾認清,未曾闡發,甚且 接資料尚 補充。 感缺乏, 今不能 孫楷第傀儡戲考原 下文半憑推想, 詳考。」二語均非無因。 曰:「唐之傀儡戲, 有所主張, 反加誤 惟現有資料雖 仍不能悉舉具體之事例以實之, 解者,正 **今見於唐** 須 審用 少, 内容並不浮泛, 人書者, 丽 利導之耳。 語皆不 返待 頗入 詳 有文獻 腠 叉日:

傳等所 起, 百 測 戲 構成想像而已,作用! 因之, Œ. 見 孫二 專以戲劇 其所 考及董每戡說傀儡等文, 次 八要者 舉有關 性質! 僅 為限, 下列後六條,舊書等所見。 不大。 唐傀儡之材料, 則真正· 有關 負有通史、 唐傀儡戲之記載,實在不多。 亦不得不廣泛, 除此十一條外,其餘零星諸說, 概 識 雖屬於百戲範圍者, 或探源之責, 主要者僅下列前 不得不從傀儡明器或 並未能遺。 祇 可供 五 **参**考, 條 茲 陵 若剔 玩 33 具 助 推 說 Ü 去

能 看 出 傀儡戲之源流與性質,從而肯定其爲歌舞戲者, 有陸杜二說。 全唐文四三三陸羽 自傳,

謂在天寶前,曾加入伶黨:

以身爲伶正,弄木人、假吏、藏珠之戲。

伶· 正· 文學,於伶業頗有抱負,曾自撰參軍戲脚本, 乃優伶中之正脚色,而兼弄木人之戲,其 用以醒世, 所弄非玩 县, 詳七章論優伶生活。 非陳設, 爲 Ē 式之傀儡 對於木人戲, 戲 可 规 亦 33 可能 擅 显

## 曾寫脚本。杜佑通典一四六日

樂也 舞戲有大面、 ,漢末始用之嘉會。 撥頭、 踏搖娘、 北齊後主高緯光所好! **窟礙子等戲。……窟磴子,** 高麗之國亦有之。 亦日 「魁礧子」,作偶人以戲, 今閒市盛行焉 善歌舞。 本喪

杜氏於此, 有大儒, 儡子, 條資料。 鈴傀儡| 信其已演故事, 壯 按之古門神稱「神茶鬱壘」,此義更覺明顯,常任俠饕餮鍾葵神茶鬱壘石敢當考詳之。 合越調。後人每截取通考此說, 越調來賓曲 偶人也。 醜 馬端臨文獻 ,骨鯁白首、耆艾魁蝉之士。」唐顏師古引服虔說,謂「魁壘,壯醜也」。 力外反, 初象之於木人者大,仍曰「魁壘」,繼象之於木人者小,故加「子」字。 其得名之故甚明, 等而言, 或曰:當書『魁疊』,蓋像古魁磬之士,彷彿其言行也。」唐書音訓曰 已連用三「戲」字, 李勣破高麗 五每反」一 有情節, 通考一 並非指 喪樂偶人, 四八 不僅歌舞而已。參看首章去藏節之說。 不明其源,一若另有所本者,非。 所進 條, 「夷樂部」 也 讀音甚異, 故雖曰「歌舞戲」, 謂傀儡戲與來賓曲二伎, 或嘉會所用之偶戲。 高麗 不知是顚倒否。「傀儡」 條,因杜氏 激煌撥瑣一○三「字寶碎金」內, 同時叉日 末語 新、 「高麗之國亦有之」 舊書等所述, 「歌舞」, 均李勣所進 ,非謂高麗傀儡 「今関市盛行」者, 原義在漢書鮑宜傳: 皆本於此;化見於數書, 仍當側 :「窟磴子,亦曰魁礓子。 **治翁雜說:「傀** 語, 重 戲 遂 日: 蓋一魁壘 乃指 之意 儡戲, 朝 有「昇傀 肵 之樂曲・ 其實是 傀儡 謂 一本義 跓 Ċ 盤 木 ÌÆ

「正是 後一語有「魁壘」始辭之原義爲證,可信也。 字音看來,大概是譯音」,其說均不確。 來的語言,而不是我國原有的名稱。」日人鹽谷溫中國文學概論講話, 所自有,並非由外生成。 非謂日本將外國東西傳入唐代,凡讀杜氏通典「窟礓子」節及下文引段錄傀儡于說者, 之同音辭耳。 出之幃帳之上,則正謂之『寫禮子』矣。」以「窟」指幃帳,說甚牽強。 有關「傀儡」之古音義,群見孫楷第傀儡戲考源。 ·傀儡子] 徐史曰:「中國戲劇採自外夷者多,獨窟幔子乃本國產。」前一語想像而已,未見其確 的音變;大概由唐代傳入爲我國傀儡戲的一個分支而已。 陳志良中國的傀儡戲,謂「兩字……宋朝以前還沒有固定的寫法,……是外 焦循劇說引明于愼行穀城山房筆慶, 常任俠中國古典藝術六謂日本稱傀儡子為 Kukutsu, 「魁壘」爲始辭, 謂「從『寫禮』『慰禮』』『傀儡』等 」——謂唐代傳入日本, 謂「又有以手持其末」 「窟礫」等乃後起 均不可不知

能看出制度與內容,從而肯定郭郎是一本古傀儡戲者,有段氏父子說。 關氏妬忌,即造木偶人,運機關,舞於阵間。 自昔傳云:起於漢祖在平城,爲冒頓所圍。 爲「郭鄓」。凡戲場,必在俳兒之育也 家但云「陳平以祕計兔」, 蓋鄙其策下爾。 後樂家翻爲戲, 其城一面, **閼氏望見,謂是生人,** 即冒順妻閼氏,兵陟於三面。 其引歌舞有郭郎者, 慮下其城, 冒順必納妓女, 段錄「傀儡子」條曰 髮正秃, 疊中絕食, 善優笑, 遂退軍 陳平訪知 閻里呼

史

格致 濄。 而棄有 此點最為重要,其次,段氏於此,亦連用二「戲」字,雖同時曰「歌舞」,亦當信其已不僅普通歌舞, 段氏此文,述唐傀儡戲之方法,原於運機關而舞蹈之百戲,但已進入有歌、 科白 任俠中國古典藝術指段錄此文曰:「大概演者以插科打譚, 爲傀儡。」按前漢高紀七年注,應劭曰:「平使畫工圖美女,遺遺閼氏,而無刻木事。」 演故事、作戲劇之惟一資料,不常誤會郭郎爲弄傀儡之技師, 鏡原等類 段氏 類,古今一貫, 科白。 明明謂郭郎 書 高承事物紀原九:「世傳傀儡起於漢茲祖平城之関, 引 段錄, 不應忽略。 以丑脚之扮相,引歌舞爲優笑, 作「後翻爲戲,其引歌舞者日郭郎 尤當注意者: 此文最後數語, 用陳平計,刻木爲美人,立之城上, 不應轉移重點;傀儡戲畢竟屬歌 ,禿髮,善戲笑。 恣爲優笑, 或以真人扮傀儡之脚色。 爲現存 係考引極調新離所述, 記載中, 以取悅閻里」, 凡戲場 有· 舞· 以許官顧關氏, 說明唐 亦未及刻木事。 必在俳兒之首」。 有優笑之戲劇, 信傀儡以 舞 則又言之太 囚 類, 牝 後人因此 齊 不屬 <del>II</del>: 時 惟 傛 脚

者,滑稽戲調,故後人爲其象,呼爲「郭禿」,猶文康象庾亮耳 俗名傀儡子爲『郭禿』,有故質乎?答曰: 風俗通云: 「諸郭皆諱禿。」當是前代人有姓|郭而 病

秃

稱「傀儡子」爲「郭禿」,顏之推家訓書證

篇曾解釋日

秃亦爲傀儡所演之故事人物。 萷 章 歌舞 戲總,已從另一方面,證明文康樂爲晉魏以迄初唐之歌 情初曾廷枚香墅漫步二引家翻此文曰:古有秃人, 舞戲 ,演庾亮故事,於此 姓郭 好諧謔,今傀儡郭郎子是也。」未知 피 反 郭

「閭里呼爲 依據何本。 先化裝爲傀儡, 曾氏及謂 郭·郎· 再扮演故事, 傀儡: 音騰器。 者, 已足證明唐代民間之傀儡戲, 可 見北齊以來,乃用傀儡為郭禿之象, 而後滑稽戲調也。 因之, 亦沿襲前代,而演郭禿故事也。 吾人於段錄之文, 以入戲劇; 遂得肯定臼 並 非 由 郭 禿 試看 段·氏· 其人者 其父 所謂・

成式齊陽雜俎八亦曰 高陵縣捉得鐭身者宋元素。…… 右膊上劄瓠盧,上劄出人首, 如傀儡戲有郭公者。 縣吏不解,

間之,

貢纸

慮精也。

故 一獨之常非月詠談容娘詩,表示對於扮演談容娘戲之女角,即呼之曰 談容娘」也。 則以上因段錄之所證益爲鞏固!唐人凡見傀儡便呼爲「郭郎」者, 仍四其以傀儡 扮演郭郎之

煌 撥瑣 正梵志詩內,不知見否。 繩子若斷去,即是乾柳樸。」王梵志,隋唐間人, 若柳木。 敦煌寫本伯希和編號三八三三三梵志詩有日: 掣取細腰支,□□□□□。 見即可以校正 □□□底月,似提樹響風。按訛脱待校。 其時傀儡亦大演郭禿;傀儡以柳木爲主。 造化成爲我, 如人弄郭禿。 攬之不 **魂魄似繩** 可見,抽 牽動 此詩在敦 -f; 眉 形 目 骸

蛟龍頭角。 南宋吳曆秋 誰知鮑老從旁笑,更漷郎、 夜雨「依韻戲賦 傀儡」 搖手消薄。 云:「腰棚 傀 歧路 儡 曾 難難託。 懸索,粗 瞞憑 田 稻熟、祇宜村落。」徐朱嗣二七六八頁 層幕。 施呈精 妙 處 解 £] Щ

本相 戲演 段錄「在俳兒之首」說也。 眼真 和間 FI 南戲張協狀元嗣變雞曲云 不同之二伎有所諷,顯謂郭即在傀儡戲中扮出長袖而舞,不指臺後技師之着舞 人郭郎之神 色之身份, 怪 郭郎 「鮑老當筵笑郭郎, 潘郎 潪 金 л. 元院本 狀 少 同 ; 榯 元 指 當不能· 河壤、 亦· 欣· 態 所用 探花 劇中 「衝撞引首」名目內, 《賞劇中人之假相者多, 曲 眞 À 獨·取· 郭郎 調之遺聲。諸關之辭格, 榜 言, 「好似傀儡棚前一 眼 郭郎爲臺後人物。 派 也 潘良貴, 笑他 宋柳永樂章集有仙呂郭郎兒近, 非後臺之技術 |舞袖太郎當! 若敬鮑老當筵舞, 注謂「傀儡 皆少年, 個鮑老」,是鮑老亦演入傀儡。 有憨郭郎 』 憨· 而費美演 詳後附錄。 人。 號郭 美風: 合楊 也, 宋旣如此,唐可以 大年詩 鄭。 姿; 本, 買之 真 面 益爲著明! 凡劇場之觀 探花郭孝友, 看, 郭郎 應爲唐傀儡戲演郭公之遺。「引首」者, 清褚人獲堅鄉十集二引 爲丑, 旧者少。 日本· 北 知宋代郭郎鮑老二 一般,接 と 知· 鑫看下文(甲)放事問題。 曲大石調內有憨郭郎, 轉更郎當舞袖長。」 而何郞潘郞爲生,同有舞臺上 親古怪。 宋釋正 觸 l「憨」字, 前臺之扮相者多,窺見 受嘉泰普燈錄 時日 衣 戲, 已活潑潑傳出劇中 宋人筆 長袖, 果同 『狀元眞 |宋||楊 **詩**旨借當時筵前 應皆爲 大年 時有, 記 分明 五. 何 光後臺之 唐 謂 極 (傀儡 瑯 貌皆 矣! 石 傀 噟 廝· 政 儡 (Ip

古劇脚 色考於「郭郎、 郭禿」條注, 引颜氏家訓語, 並曰::「則北 朝已有郭郎之戲, Œ,

成

長壽曲,木人唱起太平歌。

到牌诗, 時都稱為『郭郎』,因爲在漢以後、唐以前的六朝, 其以 證者無忤; 大年詩, 人當在|漢世矣。」 傀儡扮郭公之故事,非謂郭乃弄傀儡之技師。 故事更趨完整,『郭禿』之名已留下來, 亦曰:「詩意似以鮑老及郭郎皆作劇中人名。」——足見諸家之意,原皆與段氏父子之說 後來多有動搖,改認郭郎爲技師,爲脚色,實不近情理 孫 考因論 傀儡源於方相, 曾屢日 變為『郭郎』了。』其說最為近理!周史因見楊 董氏說傀儡,於傀儡戲在唐代之盛行民間曰:「當 這傀儡已能搬演簡單故事, 「郭公戲」, 又屢曰「舞郭公」。蓋二家初皆信 一般呼之爲『郭禿』。 所

能看出種類與風氣,以盤鈴傀儡爲特例者,有韋氏說。 章絢劉賓客嘉話錄日:

瀕衫,入市看盤鈴傀儡,足矣!……」司徒深旨,不在傀儡, 疏,言三公不合入市。公曰:「吾計中矣!」計者,自汚耳。 大司徒杜公在維揚也,嘗召賓幕閑話:「我致政之後,必買一小駟, 蓋自汚耳。 八九千者,飽食訖而跨之。著一縣布 司徒公後致仕,果行前志。 諫官上

個數 所謂 徵,始用以標作此戲之類名,表示與他類傀儡戲不同。 自然分類,若「盤 「盤鈴」, 乃暗用唐杜佑看盤鈴傀儡事。 已群孫氏考原, **一鈴」者**, 乃 其 一 耳。 發看上文首章六節論雜伎樂。 科白內並示諫宜彈桁之辭:「三公入市,有失相體。」 乃銅鈸也。見後附錄。 必戲時之奏樂,以此爲主要樂器, 當時民間之傀儡戲,必因十分盛行之故,已 明王衡真傀儡雜劇演朱杜衍以宰相致仕, 唐宋標準一 数。 断背云:"這些小後生, 脫寫 在市中看佛 一種特

我對中也!」全是杜佑之心迹,可參考。馮沅君中國文學史簡編譯「唐傀儡或不很盛行,尚未全廢」,不知何據。 **群言之,** 可

分爲四點:

(一)此類傀儡戲, 市参與其戲場,便足以自汚自貶。若正居高位之士大夫,不得與之接近,更無論矣。 當時極其平民化,平民可在市中自由欣賞。達官貴人雖致仕以後,倘入

(二) 其內容必演故事,已完全戲劇化,足資欣賞。必如此,杜佑方有「果行前志」之事。 其「深旨」雖不在傀儡,然必傀儡戲尙有可觀。 不然,日日小駟布衫, 何以據! 此特臆测而已,若資料本身,並未說明盤鈴傀儡扮演故事。孫考又謂「魏鈴傀儡疑亦除舞」,見滄洲集三二 二五頁,莫名其妙。 臨一無聊境地, 將 濫

(三)演戲時,用撞擊之樂器,爲之節奏。

(四)尚有不用盤鈴之傀儡戲在,形式不一。 足見其戲之發達。

史書中實例,可以見晚唐情形者,有數事。 乃擅迴戈,沿江,自浙西入淮南界,由濁河達泗口。 其衆千餘人,每將過郡縣,先令倡卒弄傀儡, 舊書一七七崔愼由傳,載徐卒之戊湘者, 擁驅勳叛: 以觀人情,

孔帖云:「唐崔彦曾爲徐州觀察事, 桂州戍者脅糧料勻官廳勵爲將,北還, 達泗口。所過, 先遺俳

第二章 辨情

兒弄木偶,何人情,以防邀遇。」孫光憲北夢瑣言三稱唐崔安潛之鎮西川 目

頻於使宅堂前弄傀儡子,軍人百姓,穿宅觀看,一無禁止。

如· 此· 戲, 按龐 |蜀 敘成都春日比賽雜數,弱,使宅後圍名西園, 旗幟,列於山下,而潛遁」。 云:「盡是一場傀儡! 使節官大,不能入市觀雜戲, 後主王衍荒於酒色, 勳 惜均不得其詳。 叛在咸通五年,許下文科白類諸劇(八)。 據通鑑紀事本末三六「廳勳之亂」 嘗云:「切道斷人生幾何! 足見其生平看傀儡戲甚多, 此種意識,未嘗非得之於當時之傀儡戲。 足爲上文章絢說之證。「使宅」,賴言原作「宅使」,孫楷第已辨。首章末節引雞肠編 春時縱人行樂」。一曰「堂前」,一曰「後圃」,固同一酒川之使宅也。北夢瑣言又謂 崔安潛鎭蜀在乾符五年。 有分者任作傀儡 蜀傀儡戲頗盛, 條, **謂龐在彭城之任山,** 予王衍印象之深、感 所謂弄傀儡, 比降後唐, 崔氏頻於使宅內弄之, 至咸陽、 曾「爲偶人, 均可認為演傀儡 發之切乃 撰曲子 Œ 因 執

詩 賊 中之描寫,可以補 充種種者,有數篇。 天實中梁望「差」一作鋪。 綠木老人詩,一題作「傀儡」

·」,效爽爽選二一二題作「窟磊子人」:

刻木牽絲作老翁,雞皮鶴髮與眞同。 須臾赤罷寂無事,還似人生 夢中

·弄」一作「舞」,「夢」一作「世」。敦煌變交集五雜摩語經講經文,數陳人生處幻,終及像儡,亦引梁覺詩,

傀儡戲情形。 能政府漫錄八已辨為非明皇作。 明皇雜錄云:「李輔 稍後,順況越中席上看弄老人詩日 國 矯制, 遷明皇西宫, 戚戚不樂, Ħ. 蔬 食。 嘗詠此詩, 或云明皇所

不到山陰十二春,會中相見白頭新。 此生不復爲年少,今日從他弄老人。(「十二」」一作「二十」,「會」

作|鏡」)

不僅作龍鍾踊踏, 以老人爲主角,散場之後,致使觀者興「此生」 腴弄中必甚熱鬧。 詩合看,則顧詩所詠,亦復窟磊子老人戲也,未必爲眞人之戲弄。 傀儡戲中, 以博淺笑而已,可知。梁詩第三句 盧綸焦縣店醉題時看弄郤翁伯 與「一世」之感,其有故事、 굸. 「須臾弄罷寂無事」, 「弄罷」 有情節、 專以人生爲主題, 如此, 有相當效果, 亦 피 反

洛下渠頭百卉新,滿筵歌笑獨傷春 何須更弄密翁伯,即我此身如此人一

**焦離店** 仙傳拾遺列陽翁伯, 疑 通鑑二三二載貞元元年, 亦 據漢書食貨志 傀儡戲弄老人之一。 應是洛下渠頭之一村店。 孝, **翁伯以販脂起家**, 種玉, 仙去。 **馬燧等軍逼河中,** 劇中主人名郤翁伯, 濁氏、質氏及張里, 情故事不詳;可能爲今日所知唐傀儡戲中郭郎以外之第二名目也。 百花初放,村衆聯歡, 至焦羅堡。 注讚堡在河中府河西縣西。 亦類之。全唐文九八二無名氏對盜酒與, **全唐詩十注:** 遂演 部 傀儡戲, 一作 是地名准鑑, 邵. 足見當時此戲風行民間之廣。 張衡西京賦:「若夫歌伯 不止一 謂中媼與窮伯並業啊 踸, 俟考。 此詩末句 濁質 張里

鼓笛乔浮生。] 後二句, 者,乃唐傀儡戲中一重要部門,何斷言矣。宋黃庭壓莳:世間雞被鬼神誤, 雖不必爲數老,而盧集中此類感慨却甚多。 知予髮已華。」「苦心三十載,白首遇艱難。」-----人!」「顏衰重喜歸鄉國,身賤多慚問姓名。」「今日主人還共醉, 亦與此同一生題, 特非傀儡戲手 與唐人諸詩意境正同。 故能政務漫錄八曰「蓋用蝗意」,可參考。金元院本諸雜爨内,有諱老長霧仙一本, 如「舊居無舊鄰, 舉不勝舉。 則梁顧盧三詩, 似見故鄉春。 應憐 看取人間傀儡棚。 世故 固同一 儒生!」「去矣謝親愛, 復對別離酒, 煩機自無安脚處, 即事, 而弄老人 欲 成孩老 看他

[宗紀] 之傀儡戲,其扮演雕飾之事,今雖不可考, 效果之高,乃各方藝術綜合之成功。 曾徽巧匠楊思齊,先令造傀儡戲具;太宗怒其淫巧,削編階。 蓋當時唐君臣猶事事以亡隋爲戒,必其淫巧有驚人之處, 調史臣韓愈之說:"對侍宴魚藻宮,張水嬉,綵艦雕聲,宮人引舟爲楹默,絲竹閒發, 梁詩首句,示當時此戲已用提線方法。 們中志所記隋事明事無異。」 觀於梁顧之詩及段編之事, 其提線技巧,必亦甚高, 然舊唐書順宗紀有水嬉, **夾句則說明傀儡之雕刻與裝飾,皆甚精工。** 此事反映唐代傀儡製作之精, 叉可知也。 然後始如此處分耳。 固不得謂之不可考矣。按舊書 順宗歡甚。去云有水傀儡 如卽水傀儡, 新書及事文類聚均 則其制當與大業 孫考日: 『唐 足· 見· 北 其 演 出 未 載 必譲 段綸 四 {順

茲更以全唐文七六六所載林遊木人賦,

爲上文種種作

總結。

賦以

周穆王時有進斯戲]

八

孔易。 **苦而語言何有?心遊刃兮在茲,鼻運斤兮罔遺。 兀若得木公之狀,塊然非土偶之資。** 振。 今日,短長合度,寧自伐於當時!莫不脫枯槁以前來,投膠漆而自進。低回而氣岸方廟,佇立而衣裾屢 枝。 行,超諸百戲。 關以中動, 自攻堅,終資假手 何伊人兮異常一爰委質以來王。 寧取笑於周穆 可謂暗合生成, **禮華不改,對桃李而自逞芳顏;朽質莫侵,指蒲柳而詎驚衰鬢!旣手舞而足蹈,** 進退合宜, 假丹粉而外周。生本林間,苟有「參爭」之美;;立當君所,何慚 誤穿節以瞪目,疑奪幹于舊臂。 依然在斯。 雖克己於小巧之下,乃成人於大朴之後。 育因 習熟。 旣無喪無得, 想具體之初, 雖則對身於斤斧,曷若守株於林麓!宜乎削爾肩, 亦不識不知。跡異草萊,其言也無莠;情同木訥, 旣因於乃雕乃斷, 如令居杞梓之上,則樹德非難;若使赴湯火之前, 來同辟地, 及抱材而至,執知其爲棟爲梁!原夫始 舉趾而根抵則無; 「柴也」之儔!是則貫彼五 必左旋而 曲直不差, 刳爾腹。 動必從繩, 既有亂於眞 右抽 其行也有 既無點於 則焚軀 嚴機 絽

明指 指· 綜其所言, Ħ. 懸絲 色;「朽質」 傀儡, 不僅爲玩具, 動作語言, 二句,分明指老人。旣 爲百戲, 皆待人而有。 且爲戲劇。 「藏機關以中動」, 「低回」二句, 故賦曰「超諸百戲」! 其中「來同辟地」 分明指表情與科泛。 當不止於提線而已, 「穠華」二句, 且其體積必不甚 四 句, 分· 明· 分

**承** 鉄體

小。 舞 字後象, 入戲劇,可知矣。乃賦辭多就題目 | 閩中三絶」! 蹈、抽旋, 曲直不差,長短合度, 潤人, 瞪目、 武宗會昌三年公元八四三年。 官終金部郎中。據念唐詩。 奮臂, 削屑 進退合宜, 剣腹, 生成習熟,……可以見其技術。 木人——二字抽繹,而不詳木人之作用如何, 穿節、 進士第。 與同年詹雄鄭誠齊名, 膠漆以固, 丹粉外周,....可 総之 時稱雄詩、誠文、滋賦、 既超諸百戲, 爲可惜耳。 以見其 其已進 製作 滋

接描寫漢代故事,却透露不少唐代木女之製作情況,與林賦有不謀而合者,可參考。 較 林滋略早,在文宗大和間,有謝觀者, 作漢以木女解平城圍賦,改苑英華六六、 全唐汶七五八。 如 曰: 雖直

於時命雕木之工,狀佳人之美。假剞劂於績事,寫嬋娟之容止。逐手刃兮巧笑俄生,從崇綯而機心暗起。動 刳剔之刑無懼, 則流盼,靜而直指。……旣拂桃臉, 娉婷之淑態,用撓關氏之所忌。 從繩之容楚楚,混如椎之鬢峩峩。 **禮華窈窕**, 見削成之肩不疑。……旣而踟蹰素質, 果將如劍之阵,不識選斤之鼻。…… 有貌而自爲節詐,無情而不轉橫波。 旋妝柳眉。……摘粉藻而標格有度, 婉娛靈娰。 時也, **傅簪裾而樸**略生姿。 匈奴合園, 日照額色, 嬖人與事, 風 奉綺 節操堅貞, 羅 故持 覩 狀

所謂 從索 綯 「從繩 皆指牽絲。 「機心暗起」, 即林賦 藏機關以中動」。 唐末維隱雜文木偶

人人经想文八九六。

於風俗 也。 漢祖 之園平城 以後人其言木偶者,必以徐爲宗。 良以絕粒不反,今留無復絕粒者。 也,陳平以木女解之。 其後徐之境以雕木爲戲,丹雘之, 管過留,留即張良所封也。 而评之木偶往往有之,其剞劂移人也如是。 平與良皆位至丞相, 衣服之, 雖聲口勇態, 是宜俱以所習漬 皆不易其身

**平城** 木偶 記三一扈載傳,謂陶穀有木偶耕人頌,不傳。 京光崇義寺沙門 撰 如傀儡子戲圍之類,今不用之。」亦一好例。 在今山西大同;唐或唐以前之徐,均不能及山西。 」與「平之木偶往往有之」, 四分律,删繁補闕。 **均包含傀儡戲之意在內,** 行事抄卷中二:「若露地食, 既曰「耕人」,或係農具,非戲中之傀儡, 謂後人言木偶者必以徐爲宗,尚待研 不僅指玩具或神像之木偶 應特作障幕。 諸師不曾見此衣, 俟考。 īfii 겉 考。言言 唐道 五代史 宣

階· 段· 詩見其內容、效果;杜佑之特好,民間之盛行, 後世似未能過之。以唐而論: 何. 至· 宋, 以 Ŀ 乃元楊維楨東維子文集十一朱明優 種 有提線、 種以 )斷:我國傀儡戲,在唐以· 担· 脚、 林賦見其構造、 藥· 發· 水機諸 前. 與百· 一戲序 類, 雕 愈可因效果而推 戲相・ 飾· 做· 到· 脚色、技術;韋錄見其類 「如·真· 混, 爲·生· 無· 長階・ 及其造詣; 嵏; ~; 百憐百 至・唐・ 悼· 剿 以當成熟階段, 超諸百戲, 殆爲最· 音·樂; 高階段, · 顧 盛 諸 爲. 成熟· 並.

强家起於偃師獻穆王之伎。 漢戶牖侯祖之,以解平城之圍。 運機關,舞埤間, 關支以爲生人。 後翻

第二章 拼體

爲伶

者戲具。 其引歌舞,亦不過借吻角咇卿聲。 未有引以人胥,至於嬉笑怒駡, 備五方之音, 演爲諧謙嚥赃,

而成劇者也。

外,亦未見有述,即並無其人也。 或一般唐宋人著作中,皆未嘗見。簽音倘非人之語音,又何以曰「引歌舞」乎?序中殆欲推尊朱明, 已,尚未作人之語音,故其伎尙不成劇。 按楊氏此說, 其「引歌舞」云云,顯用段錄語,顯指唐代情形。謂唐傀儡戲之聲, 驚之若神」「原序語。 我們的傀儡戲,到宋代纔完全成形。」其書所據有關資料太少,而結語遽如此,可以不論 遂不覺抹殺朱明以外之一切,不但以為唐宋人無如朱明者, 楊氏用意偏向一點,而不顧全面, 未群所據。其上文皆用段錄, 不過由技師在吻角作「咇唧聲」而 可知。 近人之主張, 並完世於朱明而 若此說則段錄 如周 史日

面,亦有待辨明處,詳五章音樂節 ·丙)引歌舞問題,(丁)居俳首問題,(戊)宮庭戲問題, 至於此中存在之問題,目前已覺甚多;舉其要者,約有七項:(甲)故事問題,(乙)肉傀儡 (己)舞隊問題, (庚)本源問題。 他 如音樂方 問題,

非者,當不能不辨。 使備祭鑑, 甲)故事問題 刻木爲尉遲恭與突厥觸將, 其以非爲是者,如封演聞見記所載: -專有非唐傀儡戲內所演,而誤以爲是者,亦有是唐傀儡戲內所演, 及整漢鴻門會, 大曆間太原節度使辛雲京 機關動作,……良久乃畢」, 舉殯, 王考指: 范陽節 叉誤以爲 此,謂 茰

飾; 稿十四 哭觀戲」,所觀者不過爲百戲中之現象而已;在唐傀儡戲, 子戲是最流行的, 可驚 董氏 演· 與 百戲之傀儡! 唐之傀儡, 故事・ 鴻門。宴二故事也。下交述元傀儡戲,曾演尉遲平寇,方是真正演此事。不然, 一說傀儡 所謂「七十二勢」者, 則 於是傀儡戲在唐代正式盛行, 何以汪考、孫考、 認 水飾 指 亦演 料無歌唱、說白,有容 此曰:「演述 與喪禮祭盤中 故 而且它仍與喪禮祭盤有很深 事一。 īĘ. 整個 董說等書,均未嘗如此許之歟? 劉大 扮· (杰中國) 飾歷· 故 所扮鴻門宴及奪槊俱 事, 史上水濱不同之故事七十二件, 丽 無難, · 文 學 眞 民間也都 Œ 由 發展史從之, 但誇張於機關 喪家之樂, 的關 有 演出了。 爲「隋唐傀儡戲」。 係, 演 因 如封氏見聞記云云。 尚不能依據 動作耳。 進 而 常任俠中國古典藝術 爲 調 傀儡 木 偶 戲。 人物又皆活動如 如大業拾遺記載 難 戲 此事, 曰 於 其實此項祭盤 「線経 文曰: 大 朝 其實的 馮沉君 唐代, 者皆手擘布 「這番 亦謂 生, (曾演 所 隋煬帝時之水 爲 已演 中國文學 進 唐 突厥 豈不皆爲· 步, 幕 75 時 故 近 傀儡 濱在 事 读 收 於

|周史五〇頁。日:

論隋 許眞是形成中國戲劇的先聲,亦未可 粉墨登場,而此類水飾,已略具其基礎。 水飾、其爲模仿人物的傀儡,及就故事的情節而裝置, 知 **退是** 個很正確的消息, 我們却 無法否認。 比之俳優歌舞, 則戲劇 僅露 一鳞牛爪, 在隋 時, 雖未以 傀儡也 人來

第二章 辨體

周氏 然。 假 捐 載之繁簡,並不悉等於史實之有無, 清方濬師焦軒 「臺閣戲劇」,有龍舟中「裝十太尉、七辈、二郎神雜劇」,皆裝而不演,俱見明田汝成西湖 於中國遠古之戲劇, 車、旱船、結綵樓閣、寶車等,無用之物, 木公金母 大有别 扮而不動, 如 此項 謂 僅 動,類乎後世傀儡戲所用木人, 固知研究戲劇者, 綵臺」。 僅 消 靜 諸 平 **(**[] 息 或機械的動, 止之裝置 ご與 扮而不演之學, 足見樂臺、歌臺、演劇臺、扮故事臺,四種內容,顯然不同。 雖 循 記中於其他,則 (其體, 第十 亦 誠然僅有俳優歌舞之消息, 誠然 二鱗半爪而已, 未 載李紱萬壽圖記:路右,有扮演故事臺,演海上羣仙 而已,並無變動 於 可知」, 然認爲屬於百戲性質之傀儡則 隋唐以來, 而非情節之進展。 扮 並 原屬疑辭, 曰「演劇綵臺」、「演劇崟」、「連像歌崟」、「節節 宜 故事,與 禁斷 **迄於近代,** 而實非舞劇。」 更不 與演進,即可認爲戲劇之基礎, 此等車船樓閣、 ´\_ 演· 能即認作發生之先後;乃一 IJ 未嘗決定; 有之。 雖同 故事, 日 如玄宗景廟大融廣費勒云"「自今以 其說大可參證:南宋伎藝中有「裝扮 外飾甚奢, 「扮演故事」, ΊË 必須加以判別。 然旣謂之 確; 內中並非空洞無物; 認爲是傀儡戲之消 「裝置」, 其實與 則雕 般通則 不及隋水飾說之具體 扮· 孫考曾曰: | 塑應早: ;.....路右故 「演劇 何 後, 所實者宜皆扮而不演之故事人 高歌臺 如此, 事在演戲之外,分明是 得 兩京及天下翻宴, 息 指 被定為戲劇之基 「綵薑」 初不 爲 「喪家之俑 」、「演劇 則 戲 事 止 不 劇之基 遊覽志 上之所爲 祉 傀 Œ 夥」, 機臺 儡 確 所作山 然 臌 演 有 設 記 關 爲

## 物,共裝備服飾則更奢。

興兵、漢高被圍與美人舞陈三點,唐傀儡 而已。 形象不易搬上 家翻爲戲」,爲以樂人翻演平城之事爲戲也,則亦不免誤解。 樂人乃將木偶人舞於陣間之辦法,翻爲傀儡戲劇,搬上舞棚; **木汝解平城**圍 傀儡者,起於陳平六奇解圍故事也」,堪爲的證 於是否由人演一層,另於下文辨之。 Ŧ 戴 所謂「翻」者,意不在採用故事方 維 綠 舞臺: ,曲餘談日:「唐之傀儡戲, 賊 (所云, **阵之布景必高**, 乃敷陳漢故事, **陴上人物必小,** 画, ||戲中, 非敷 本以人演平城故事。」 而僅在表現之辦法有所翻改耳。 (陳唐戲, į 果有演 上文引元楊維楨語 班 以傀儡致此固難, 可驗。略見上交所引。 如許情節者乎? 蓋若謂其演平城之事,至少當包含關氏 又將運機關之辦法, 乃認段錄 後翻爲伶者戲具」,亦可證 段錄在 如有, 以 「傀儡子」 人致 故夢粱錄二十日「懸 此 何從 此條中, 翻為手法之搬 盌 條所云 知之? 難。 明 謝 謂 舞 觀 「後樂 海之 唐代 漢以 絲 演 至

林氏對 傀 相 儡 戲的 林庚 所 於唐代戲劇, Ø 內容」。 中國文學簡史謂李商隱驕兒詩 驧 兄詩 **叉**謂 中 祇 有 認 · |唐 張飛 有傀儡與參軍二 時傀儡中又有 胡、 鄧艾 順順, 吃 「或離張飛胡, 種而已, 的笑謔 則其時正是從 別無其他,飛胡、 或笑鄧艾吃」,「是演三國裏的 其說都 『滑稽調 無憑證, 艾吃, 戲 亦未 與其 發展爲扮 舉理 謂之參軍 由 衡 故事, 實 當不 難 君 信。 正是 臣 如 謂 將 因

之傀儡較是耳。參看下章待考舊劇,酊飛胡、艾吃為歌舞戲

凡此種 人於此,有先信後疑者, 其 以 種, 是為非者,如唐傀儡戲內,沿襲前代演郭郎故事,從多方面看,確乎有之, 言以蔽之曰: 根本上皆不認郭郎爲劇中人, 有旁出異說者, 有指肉 傀儡之爲演員者,有指郭郎爲弄傀儡之技師者。 並有其故事在耳。 修靜因譯東方的傀儡 已詳上文; 乃近

ᄎ

好了一個架子,是像一個藍包袱, 行耍傀儡的, 在中國近代,也有幾種新式的傀儡。 有一幕禿頭兒童們圍繞着。 四角被繫着, (原意指偃師與陳平所製乃舊式的。)有時在空地, 他們說 而能襲起。……他的手便伸入娃娃的衣服內來表演。…… 郭 或是 「郭先生」, 脱是秃頭的 意 或者能見到館 思。 單 支 遊

來,當無待言。 演 日 (乙) (丙)兩 其他故事, 「娃娃」, 那吒。 王國維指郭禿為脚色名目,孫楷第指郭禿非傀儡所扮,均有損於其故事性或傀儡性, 即「禿頭兒童」,乃「郭先生」, 郭 但· 唐代所演, 「郭先生」之所以得名, 盧前中國戲曲 那 聲韻, 正有此一原始故事存在,要不能否認;外人所見如此, 秃 所受印度文學及佛教之影響文內, 吒 猶之 參軍 雙聲, **分明爲傀儡本身**, 疑 戲之得名,乃從其原始或早期所演之一故事中 "郭禿』 乃 而非要傀儡者。 「那吒」 謂「梵語戲日 之變, 雖 未必果 可用 那吒 並可協助證明。 迦, 有其 「郭先生」 另見下文 優伶

關係頗著,較之盧說,可取多矣! 則已別無依據矣, 也。」比汪說尤支而玄! 者曰「耍骨頭」,即「耍郭禿」。 「意譯曰 『俳兒』, 其說自難置信。 所謂雙聲疊韻者, 香譯曰『郭禿』, 佟氏自承為「據想大概」之辭,難以作定;但「骨頭」與「郭禿」 修晶心中國傀儡劇考, 劇學月刊三卷十期。 衍而呼之日 從聲與韻以求之, 郭郎。 首覺牽強附會, 原是脚色通稱, 謂北京俗語, 並不確切; 猶今之云 指 然 『戲子』 不 而 敬 除 事 此

傀儡戲故事,吾人宜實事求是,有所以昌明之。苟非確鑿有據, 派倡卒在各地所演等等,其內容如何。 演劇 強可用以作答外, 中, 或恣意歪 叉稱|朱明所爲,有「嬉笑怒駡,誰諢嚥哑」, 遲不寇、 唐戲 總之:吾人若求唐傀儡戲曾演何故事,必須問杜佑在長安市中所觀, 從無諷諫之說, 曲 固然重 悼 子卿還朝二劇, 在政治上之託諷匡正, 更有一義應於此附見者: 其他直無以爲對。其在疑似之間考頗不少,具詳下文(己)舞隊問題。然後深咸此等僅存之唐 無非「苟爲一時耳目玩」,最多作人生諷刺或社 謂 「於降臣民辟之際, 今除郭郎滑稽及郤翁伯歎老二事,有固定之劇中人物. 惟此點祗多見於變軍 楊氏言之鑿鑿,當不能謂元代之無此。 楊維楨論元傀儡戲特重諷諫。 不無諷諫 戲之一 所係, 足以訂正其說者,不必輕率否定, 類。 會嘲笑而已。 丽 崔安潛在蜀 舉當時傀儡戲專家朱明所 誠以參軍戲本先 黻非苟為 一時耳目玩 據前 惟在 中 唐宋 妡 節 覩 麥 於宮廷, 傀儡戲 軍 者。 龐勳 戲所 勉

曾盛於宮廷, 而 述 演歌舞戲,猴叉獨擅先天性之諷刺,始被用以構成「二重諷刺」,就地以諷侯弘實 猴戲「侯侍中 宫 廷中 ·來 」, 有 諷 爲莫大諷刺, 刺 對象; 若傀儡戲, 亦正 図 猴戲 則先於民間, 祇配合人之語白而演參軍 亦盛於民間, 戲, 初無政治諷 걘 Į 未 配 諫· 合人之歌 可. 施。 К 唱

言爲眞傀儡戲,確 言爲真鬼 「猶文康象庾亮耳」。 摹仿傀儡扮戲之象,所謂「肉傀儡\_ 下文接日 並 曲 略見上文。 好者爲偶,驗之宋沈建樂府廣 非生 其家伎假裝順面,執翳以舞,象其生平容態,見隋曹音樂志, 人 )肉傀儡 先扮傀儡,再扮亡人也。 「北齊後主高緯尤所好」, 通典 問題 **、日「作偶人以戲,** 用木偶人扮演,不如後世情形:傀儡戲已發展至極,逐翻新花樣, 彼誤會之甚者,將謂顏氏此說, ——段氏父子所稱當時傀儡戲中之爲郭公或郭郎者,今日雖不得其詳,但 題 所云,樂府詩集八七引。 者是。 至顏氏謂後人爲郭禿之象,仍是用傀儡子爲之, **羚耿舞**」, 明明謂|緯好偶爲人 上文引顏氏家訓, 正杜佑 亦然。 從當時風行之盤鈴傀儡中, 卽爲肉傀儡之漸。 形之歌舞, 群上文歌舞戲<del>鄉</del>引。 )廣選 謂後人演郭姓病禿者之象, 曰 **並**・ 非好人爲偶形之歌舞。 其實文康樂內演 但爲生人直接扮演亡人, 實際體會 非由 别 闢 깄 途逕, 呼爲郭禿 (庾亮, 爲之, 加 得。 緯 用 īī. 斷. 人 已 其 雏 所

北齊後主高緯,雅好傀儡,謂之「郭公」,時人戲爲郭公歌。及將敗,果營邯鄲

批 齊 時, 傀儡戲之演郭公、既係用傀儡扮, 若謂傳至唐代, 傀儡戲之演郭公或郭郎者, 便已經過大

變革,改由人扮,於文何據?於事何徵歟?殷成式謂葫蘆上出人首, 亦 郭公曰:「不知是否扮演故事。若然, 極自然;若指爲人象, 化於鮮卑, 曰「但看木傀儡, 以鄭茲琵琶例之, 弄了一場困」, 曲而遠矣!陸羽既曰「弄木人」,梁皨詩既曰「刻木牽絲一老翁」**,** 高緯所好,可能出於西域云云,乃抹殺周秦漢以來國人之早弄傀儡,均不可據 則傀儡劇的出生,當已先於以人爨弄了。」乃信漢唐間無戲劇之說。 林滋復有木人賦, 其爲木傀儡, 其象如何?若指爲傀儡象, 尙何疑?周史(四五頁)指高緯所好之 及謂 (一三三頁) 北齊已 寒山 則 許

代戲劇情形尚是早期橫面發展之時代,直線進展猶忠不前,又何從知其爲迴旋而進乎。唐代樂家 用以演人,乃迴旋之進展也。周史認定唐詩應先變為曲,方始再變為詞,亦是一種迴旋,已於末草首節內辨之。 儡演人,二者適相反。」夫以人演人,或以傀儡演人, 之木老人詩, 果以人演故事,則與傀儡何涉?段錄又何必於「傀儡子」條下引之乎?宜乎王氏於餘談中,續擴梁鍠 王氏,並非肯定之見耳。 乃王氏錄曲餘談曰:「唐人之傀儡戲, 逐日 「唐時固已有此戲」, 以自調和前說, 本以人演平城故事」, 又曰: 「唐以人演 在伎藝上, 而在王考之中, 皆直線之進展也;以人演 亦不復見前 (傀儡) 說; 傀 可 宋以傀 按諸 知 此 唐 再

孫氏考源中, 由此知郭公乃滑 曾作推想曰:「郭公體至肥, 稽舞劇。」甚是。 然凡此種種, 其狀擁腫,因如酚蘆。 用精製之木偶, 髮禿而善優笑, 在熟練之手法下, 乃淳于髠 無一不 流

Æ

<del>平</del> ? 廣題 詣,傳說甚高。 下交引夢樂錄二十, 行· 文· |齊後|||高緯尤所好」二 可供參考。 必待後世之人始能辨之歟?孫考又曰:"近代傀儡有二派"一以真人扮演,……一以假 所謂「近代」, 邎· 遙推斷古代北齊至唐之常態, 及段氏 乃孫考之結論曰:「郭公鮑老皆以眞人扮,非木偶人戲。」又評通典之文「作偶人以戲」及「北 先後皆疏歟。顏氏與段氏父子所寫,固皆其常時耳目所及,豈並人與偶之間亦情 不必皆爲眞入扮, 以至於維妙維肖。 甚至對觀察飛眼傳情, 據水滸傳, 若果由人演,則在戲劇之初期,必逕曰「戲劇」 **属属傀儡之笑舞,應不難致。** 父子之語, 原指宋以後之情形 **逃白戲伎藝**, 確是眞人扮; 然後方能有此嘲笑。 語曰: 而結果之判斷, 曾誇陳中喜等懸絲傀儡,「弄得如異無二」,水傀儡則「百濟百悼」,可以想見。 謂之「丟意子」; 碎步賣佾, 滑稽舞劇用傀儡演,固優爲之, **|宋郭耶伎如何,雖據楊詩亦難必。** 「一似緯 亦無不皆然, 而言, 川中傀儡數, 唐以前木偶殿中之郭郎, 所好乃木偶人戲者, 竟不同如此。 非 本書所當及;惟倘據所謂 據者宿傳說, 可. 乎. 謂之「觸魚上水」" 皆一如川戲中所為、 **抑不但通典之行文疏,** 四「當筵」二枝、雖一眞人扮,一本偶扮,彼此不同, 手法有百三十餘種。 孫氏謂 至宋而另由真人演之, 而已矣, 初不限於直接人爲也。提弄伎巧, 乃行文之疏。」 「郭公鮑老皆眞人扮」,或因上引楊大年詩云云。 何至始終假借名義曰 近代」 傀儡能脱去、 事亦可能; 孫氏 至於閩中傀儡戲 之部分變態爲然, 並此顏段段沈 接箭、 所據 但不必因此便推 人扮演。……」 喘氣、 不 唐人百般之造 同爲家訓 「傀儡子」 不可淺測。 能 技術更高 吹鬚、 四家之 鮑老仍 辨,而 定唐 *T*5• 瞬 掓

以前之郭耶伎亦非與宋同,用眞人演不可。

仗姓劉 標芳軸 宋元間劉仁甫略莎行「贈傀儡人劉師父」云:「不假牽絲, 人,就中學寫奏城築。 1全宋嗣三五八八頁既然不牽絲刻木, 伎倆優長,該諧軟熱。 而爲天然容貌, 當場喝彩 疑是肉傀儡。 醒羣目。 何勞刻木。 贈行無以表 天然容貌施裝束。 「秦城築」應是演 般勤, 孟姜女哭 特將 把頭 謝 意 全

)郎, 引歌 今民間多有之也。」 已有戲場之集。詳六章劇場。 語,究作 合編排, 當可隨日 乃戲中人之引歌舞,引歌舞乃戲中情 舞」云云, .丙)「引歌舞」問題— 條, 何解,非常 原採段錄之語, 同 在此臺上, 理 頗類指郭郎為弄傀儡之技師;許下交楊維順就。 解。 謂郭郎爲俳優之首, 重要! 段錄之傳 依 場内 夾表演。 而注 此乃專指唐代情形 於此乃覺段錄所謂 可能 本 日 向 其滑稽戲之一類中,即供兒所演。 公用一 「後樂家翻爲歌舞之戲。 **水残闕錯亂** 在後魏即然, 節之一。 表演多, 術言, 「其引歌舞有郭郎者」, ; 茲據後 此節文字是否幸免, 雖不必百戲、戲劇, 倘此二語之意明, 說與今本段錄異。 說以 若聯合顏氏家訓、 後魏有郭郎, **推之日** 必首列傀儡戲之滑稽。 及「凡戲場必在俳兒之首」 不敢 唐代 剘 若專說今本**段錄**看: 唐 完備, 至合爲俳優之首 )民間 必 傀 酒陽 儡 |陳 |李 戲 要有多種 即所謂、関里」。 雜俎等資料 如 何 八五 至於郭郎 演郭公郭 技藝, 其 早 偶

郭· 引歌 交。 局限,不如原意之寬矣。 如弄傀儡、參軍戲、弄假婦人,甚至拍曲 **禿、郭公、郭郎** 舞 據下文七章三節說, 多所調 笑, 諸說,無所參差,似較妥貼。 均戲內之所表演。 「俳兒」乃與「優子」並 者、緣櫃 用傀儡以演郭郎故事, 即驗之金元院本內「衝撞引首」名目, 者, 稱, 皆可稱「俳兒」。 猶後世日 「戲子」。 自北齊以來, 此 處專指為演滑 俳兒於一切之戲皆可 一貫如 亦無 稽戲 此 所 此說統· 者, 乖。 Ù 已見上 爲, 加

不過劇 之郭秃 之 色名。 制之,遂指之爲脚色歟?於此不妨參考宋之耍鮑老,旣能有大小斫刀鮑老、交褒鮑老、見武林登事二, 可知。宋脚色引起, 而裝且,依次敍列,引戲自亦屬脚色之一。 引 郭郎, 戲 成 中情節或動作之開始部分而已, 查武林舊事四,記乾淳教坊樂部內雜劇三甲人員, 稍鮑老,見宋無名氏應川碎冷。 <u>a</u>, 維 古劇脚色考將段錄之 卽 則 郭郎 不然 可能即日 其自身爲劇中人, Ü 之遺否, 祇因婆梁錄謂「引戲分付」,遂引起後世莫大誤會,詳四章生旦節。 原文在舞旋下,列隊舞、柘枝叫笑舞、縮鮑老「鮑老送燈蚤」等。宋孝宗時, 「引歌舞」, 今不可考」, 繼此必尚須表演 既爲脚色之一, 由丑脚扮演, 與武林舊事所謂「引戲」,合爲一 但終將引 戲 其他動作, 須 均從戲頭 則祇司戲中一定之工作而已, 自始至終, 郭郎、 起, 何能截 郭禿三名, 盡其情節; 而引戲、 「引歌舞」 若後魏至唐 談。 列為 而次淨、 岩 同 王氏雖日 引歌 之 僧智 昭編 不及其 傀 類似之脚 舞 而 端以 温戲 副 -|宋 泛天 末 煺 應 内 他 傀

眼目六「禪林方語」,有曰:「老鼠吃生姜,鮑老送燈蓋。」 於唐之郭公戲,又有何 理由, 可以限其所爲止 

郭郎在北朝,既原本是戲, 果爾,使唐之「郭郞」, 今僅知有鄭郎滑稽與卻翁伯數老二事, 之內容,令人益感茫然矣。 戲,獨廢而不演, 王氏意,或者謂郭禿 而改其制爲脚色?其故又安在?杜佑崔安潛等當時所觀之傀儡戲, 果已成為脚色者,吾人不得不問: 此一脚色,在當時所扮之劇中人又為誰? 事實所無,不能妄設其有;有,亦不可妄化爲無。 北朝之戲如臟陵王、踏謠娘等,唐人則皆一一承演不廢,何以對於郭郎 在後魏 勉強可數。 時尚單純是劇 設如王氏又將「郭郎」昇華為脚 中人,若演變成爲脚色,則從 色, 唐之「郭 則 如上文言 (唐傀儡) 鄓 戲

郭郎乃 隊舞, 其承認郭公爲 劇 中人,已屬肯定。乃因段氏父子所記, 儡。 相 「隊舞」 孫氏考原內, 一人爲白舞, 引歌舞者,可爲唐除舞有傀儡之證。」原書四一頁。 聯合成隊, 亦曰「方舞」, 與宋之「舞隊」, 如上所云, 既曾屢稱「郭公戲」, 遊行表演。 四人或五 如魏書十三文成后傳所見。 人按東南西北中方位而分舞, 詳下文。倘如孫氏說, 截然不同。 宋傀儡 除舞爲多人同場, 舞隊見武林舊事者, 則引歌舞將成 又熡稱「舞郭公」,原書一五、一六、二〇諸頁。 夫隊舞者,對「白舞」與「方舞」而 孫氏又曰:「知唐時有郭郎, 日方舞。 動作 爲 舞 如聖壽樂舞及五方師子舞等是 致, 乃人各扮一劇中人, 頭,催記日: 故難演故事, 「奎戲日,… 與六朝 盲 "多人始成 亦 動作不 難 諸方藩 榯 用 傀 是

它是百戲雜劇的首舞。」語帶誤會,估量過分。 郭公戲」之演故事矣,安見其可!陳志良中國的傀儡戲云:「唐朝的傀儡在戲曲界的地位是很高的, 首既引隊,衆所屬目,故須能者。」王建宮詞內有「舞頭」, 花蕊宮酮有「舞頭」、「教頭」。 乃除舞之領班者, 亦復打破

在戲劇範圍以內;若楊氏以爲未引人言,孫氏以爲隊舞而已,皆已不認爲戲劇, 成人語,故亦不成戲;進步以後,引以人音,始成爲戲。按圧說以引歌舞爲引戲,以引戲爲脚色,猶 可得,豈非有益趨益遠之嫌乎!脚色也,劇中人也,戲也,舞也,實不容不辨明。 聲容者,乃第四說。見三六五頁。楊氏說明「引」字頗具體,以爲早期技師, 以上謂郭郞以劇中人在情節上引導歌舞,乃第一說;,王氏以引歌舞同宋戲內脚色之引戲,乃第 孫氏以引歌舞為唐宋隊舞之事,乃第三說,元楊維楨以引歌舞為技師之事,所以主持傀儡之 祇知引出口角咇喞之聲, 雖欲爲歌舞戲而不 不

承乾所獨之俳兒稱心,明明乃弄假婦人爲藝戲者,詳七章演員, 辭, 於確答。明方以智通雅三十日「窟檯子即傀儡子,唐戲之首舞也」,並未明 方氏所造。 (丁)「居俳首」問題 殊不然。 孫考曰:「優戲以郭公居俳兒之首, 因俳兒所事之廣, ——殷錄謂郛郞曰「凡戲場, 已如上言;擴唐人之解釋, 蓋重其爲本來之傀儡戲, 必在俳兒之首」, 俳 宜無指旦, 乃優之狎褻者, 其故何在?此 所以 不皆指丑。 **獨近時優伶之重丑** 如初唐太子 首 間 且在觀衆 題 亦 脚 難

之心 算丑 曰:「小雜劇者, 恰恰相反。 對郭郎之滑稽,特別愛好,故戲場中人迎合觀衆心理,首先演之, 者顯然不同。 並見之,以便讀者研究。五代時,寶禮燕饗演劇,亦列鑫軍戲於前,詳下章劇錄麥秀兩坡。 理 脚, 上,如有輕 是優伶間之規矩, 東京夢華錄五謂「杖頭傀儡任小三,每日五更頭回小雜劇, 段錄此語,似指戲碼排列之前後,不指脚色班衣之首從也。 重之分,當基於對 蓋是滑稽小戲。」足見宋傀儡戲棚中, 觀衆可置不理;而愛滑 所演 戲劇之好惡: 稽, 好則重之, 亦將觀衆愛好之滑稽小戲提前先演。 乃觀衆之嗜好, 以嬮衆望;與近世以好戲 不甚好則輕之。 優 差晚,看不及矣! 」 6 伸却不 上文特將孫說與後 疑當 能 朩 一時関 重 懕 里 軸 至岩 說

奏一二語。 出 設女伎,其人須色藝兼擅,其伎則精美之歌舞, 甚周群。 邯 曾蓄傀儡戲。 機頭、 鄲 戊)宮伎問題----郭公高韓多多, 惟對其有於禁中一 踏搖娘、 所謂 舊書此條全用通典一四六語。通典原文於散樂下,尚有「非部伍之聲, 「俳優歌舞雜奏」中, **原種子等戲**。 與趣面亦比較廣闊。 孫考於唐傀儡戲,指明其有於禁中,演於貴即,盛於市上,普及於州縣, 層,所述似嫌過分,宜稍稍修減, 玄宗以其非正聲, 當亦包括窟磴子在內。惟玄宗之增置敎坊,主要目的 傀儡戲旣殿於散樂之末, 乃至歌. 置教坊於禁中以處之一,並據此以證 舞戲, 均有。 孫氏引舊書樂志:「散樂歌 料亦邀貴人之偶然顧 李三郎欣賞伎藝之標準, 俳 舞 明 盼 優 戲, 歌 唐代 在 滿 有大 固 説 高 盛 足 雜

自由、宜於正 肆發展之本分園地。 人百姓」,——此應為唐時之真實情形。 時典 趣 而 規戲劇所不易致之時間與地點出現,以濟其窮,則州縣小 按 首章所列中晚唐各節, 既已詳之。 諸常情,似宜設 在宮外之左右教 孫考並 日 (坊,未) 故殷錄曰「閬里」,韋絢 必入禁中。 。邑、民間· 傀儡正· 大衆之前, 以 曰「入市」, 人事 簡· 單, 孫 方 是 其 光憲 而: 裝扮· 日

頹硁子乃人間 俗戲, 玄宗謂「非正聲」是也。 乃置之禁中, 立內教坊以處之, 可知玄宗意非屛之, 乃好之

室也,

容見 院專處內人,限於女伎。若普通女伎及內人之家屬,則均在左右敎坊, 子,未必宿在禁中,未必與兩院內人雜處。 通典之文,於四伎皆納之禁中,孫考因亦將爲疊子納之內敎坊。 恐言之太過。 因話錄, 按禁中指宫城。「內敎坊」對宫城外之左右敎坊言, 弄參軍樁者有阿 布思 妻 據准記, 三人可能皆爲內 弄踏謠娘 人。 者有張四 此事應先疑杜氏,後疑 窟壘子: 與宜春院、 具詳 娘 ; 有 無 雈 據展祜詩 官春北 用 凯 女技 內 院 飾 敎 孫氏 坊 弄 者, 相 鉢 蹝 近 頙 無 兼 有 此

男

有

枞

於唐, 률| 鍁 舞者, 己)舞隊問題 則可以斷言」。原書二一頁。 可爲唐隊舞有傀儡之證」云云而外, 孫考謂「宋之傀儡舞隊自唐出,其發達之狀,不知視 所謂「自唐出」及「唐事」者, 在孫氏原書內,別無所見。 除上文(丙) 倘從「引· 唐事如何, 所引孫氏 歌· 語, 然至 轉而爲· 郭郎 少 無

之郭郎 中,却遺 「 隊· 文引王氏錄曲 戲猶居早期,在傀儡戲之發展上,應未到肉傀儡地步,紀載上亦絕未見有,並如上文所述。 傀儡舞隊, 問題,將大改面 戲之演故事耳。 研究之前提,並不在信此等資料屬於唐傀儡中之舞隊,但假設 舞」, 戲 留不少唐樂曲、唐故事之資料在,大可注意!正賴孫氏上項之啓示,打開研究之門也。 再轉而爲· Ĥ, 皆巡迴演之。……」 餘酸 而僅 目,爲頗不寂寞矣」 倘下列七條九事之中, 有段錄之 語恰恰相反! 「舞隊」, 「引歌舞」三字爲證而已, 益爲不可!「除舞」「舞隊」 蓋宋之傀儡舞隊原爲肉傀儡, 唐宋之間, 能有幾件幸而言中者, 此一 判別, 萬萬不能成立。 不容忽略。 絕非一事, 以人扮演,不用 真 傀 則本來深感寂寞之唐傀儡戲演故事 —僅僅假設 若指床之肉 已略見上文。 轉是宋之肉傀儡舞 傀 其可能屬於唐 儡 孫考 儡 舞 隊 情形 亦曰:「凡 而 (除名目 郋 唐 傀儡 與上 傀儡 自 此項 唐

餘隊。」 끏 孫氏認為有其他舞隊名目混淆在內,其近似傀儡者,僅二三十種,乃謹慎看法。其中著唐樂曲名者, 甚夥,不可悉數。 周 周氏旣於名目之前後,皆言傀儡,則此七十名目中, 密武林舊事二「舞隊」條,在「大小全棚傀儡」之標題下,列名目七十種。 首飾衣裝,相矜侈靡。 珠翠、錦綺,眩耀華麗。 雖不至全屬於傀儡之舞隊, 如傀儡、杵歌、竹馬之類, 名目後有說明 至少六種 殆必 佔多數。 屬唐代 白:「其

者,至少三

種;

其他則尙待續考

故事

可能 原爲唐 )騙 、內,亦有此曲名,屬般涉調; 傀儡戲之所演,並有特製之曲調, 見崔記曲名,乃人像之有特徵者,合於傀儡中之丑脚扮飾,亦極 即名日麻婆子。 事 與 曲 均 爲 宋傀 || || || || || 儡舞 隊 故・ 肵 事之題口。 沿 在

南北曲內因襲之,或猶有唐曲成分留存。

諸宮調

竅。 曲,又知此曲在唐, 心變入貢之史實, 儡 之,拔其刃,療以不死之草,其後人皆穿胸。 此已有其國。 穿心國入貢 「轡」之異狀, 西湖老人繁勝錄於「社會 清陸次雲八粒荒史:「貝胸國其人胸 故愈可信其爲傀儡戲故事。 俟考。用肉傀儡扮此,旣難辦到,疑所謂遊行之舞隊中,或亦雞有真傀儡在, 可能爲傀儡戲所演之故事、 人猶可扮, 崔記大曲名內有穿心蠻; 若 內,則稱穿心國進奉。 一經前後互證,便知此戲在宋乃用穿心變唐· 「穿心」 檢圖書集成「邊备典」, 中有竅,相傳其先乃防風氏之二臣,以刃自 戟 按竹書 黄帝時,貫胸來賓, 「穿胸」之異體, 此後歷代樂曲中絕未見用, 及所用之樂曲。 南方諸國內有「穿胸部」, 用人扮, 题绝"巾 虞舜 云 所引皆神話。 實無法辦 惟宋傀儡舞隊名目內獨 賞胸 时, 買胸 國 到, 盛唐以前有無類似 獻 質 珠鰕, 其 其爲 丽 心, 極 特形 宜 禹 製較 胸 於傀 是 前 艮 有

顣 曾因劍南西川節度使韋畢先獻奉聖樂, 孫武子教女兵 此又一絕好之傀儡戲題材!且有引歌舞之需要。 因續獻孫武 順 聖樂。見闡史稱下, 唐德宗時, 及唐會要三三。 山南節 舞用 度使于 女伎八

九塵, 聲態壯妙。 或者以後乃改編 入傀儡戲內,其聲態流傳,並入宋之舞

可能 用 南水王姪尙悉奏等六國君王, 歌「夷」舞,寫實寫意,任情參合,都可動人。 **驚害十三德宗紀:「貞元九年七月,劍南西川羌:女國王楊立志,哥鄰王蘆臥庭,** 詞 盛 (內有異國朝天),諸宮調有仙呂朝天急,北曲有中呂朝天子, {四 唐)所有。 爲宋傀儡戲曲之所本,而宋詞有喜朝天,宋仁宗所製樂調有朝天樂曲破及萬國朝天大曲, 六题 潮 行。 四國朝 盛唐時外國朝貢事太多,特未必有六國之同舉耳。 其前後源流,歷歷可指:獨羅雜志五謂宣和問唱此二曲為番曲, 自來朝貢。 此亦適合傀儡扮演,無非摹擬:蠻夷」入貢,作一羣奇形怪狀人物,演奏「蠻」 **六國初附吐蕃,** 唐德宗時,有六國朝貢事, **埠泉出西山**, 討吐蕃, 南曲有道宮慢嗣四國朝令, 白狗王羅陀念, 故六独内附, 程記曲名內有西國朝天及朝天樂, 宋戲情節或戲之名目本之; 未探源 各授官勉遣之。」但其樂曲不妨 弱水王董避和, 逋租王弟鄧告知 及越調近 宋隊

內有嵇琴子,此後歷代樂曲中亦絕未見用,惟在宋傀儡舞隊名目內獨存, 樂器,無論在普通舞隊或傀儡舞隊內,實際究竟如何表現,均不易理解,當是另一問題。 阮 を 此一伎名內,包含兩種樂器名,不似以上五 項, 顯爲傀儡戲之題材。 不能謂其彼此無關 但 崔 記 曲名 至此

紻 括三郎、 事 始門 快活三娘 曾載五事,今本不傳, ——此唐代故事, 而蘆浦筆記轉載之。 分明屬之**玄**宗與楊妃二人。玄宗有「三郎」之稱, 敦煌曲初探考屑內, 另舉三郎之九事 能改

間之所 經鶴 |州布衣良寒上中書姚元景書有云:'若使君當不測之時,遘不測之禍,身從吏訊, 爲不忌之時,者。詳見末章論唐詩關係。 曲 覓以 ₩. 若將三郎三娘傀儡化、戲劇化,以資笑樂,頗合唐人之趣味與 劍,以白君宽,使酷殺之刑,不能陷君矣。」 如此。乘興軒陛,自不敢正斥。」此乃宋人封建加強之謬見,宋不知唐如此。 在 合十四事, 唐之異術,從空中飛去。 一世時,民間 林 此: 二: 正是三郎快活時。」「三娘」當緣「三郞」 太眞遺事爲一 編演。 玉露云:「時俗所謂 阴皇遊月宮神話,於開天間即入歌曲 故事入 茲不 可能即有傳說, 採取當時真實人物入歌曲、入小說,唐時不忌。 備錄。 、傀儡,與其謂爲宋人所創,毋寧謂 通常練習詩文之題目,此觀於唐人詩文集,即可了然。」詩文如此, 快 元和中寫傳奇, 活 『快活三郎』 三郎 並無禁阻。據朝野食職推。 清俞樾在茶香室叢抄内認為「以平居無事之日,為此不祥之意,……古人無忌憚 李商燈詠淮西碑云:「言訖屢頷天子順。」宋黃徹並溪詩話云:「雖旁務奇崛, 四 字, 者, 更派明皇與穆天子漢武帝 傳唱。 見唐鄭綮開天傳信記。 即唐明皇也。」 而來。就「快活」二字看, 『爲·沿· 晚唐王棨玄宗幸西涼府觀燈賦,仍謂玄宗 此等處, 用.唐. 唐人心中筆下,對皇帝尊嚴,比較平常。王定保摭言載管 人 (唐代之風氣,且不必在二人身後始有之 妻子滿獄, 作。 本。 雖太宗入冥事,政治吳味極濃者,太宗 魏鶴山天寶遺事詩三 弄成晚 在初盛唐時, 同場, 陳寅恪元白詩箋證稿 清俞樾茶香室叢鈔三引宋羅 則參請以醫醫之身, 詳末章唐傳奇與 應是馬嵬之禍以 信有如元稹所謂「今日 戲· 弄· 渺渺之命, 何嘗不· 百二届 歲 如 前,民 用 人臣不當 邬 集法 當 大 亦

可書載京師爺嘲鄧志剛曰:「好個金陵快活三!」蓋一時以肥人爲「快活三」,其義已變。 如· 代 {郎 人物彼此互見,而描寫各有輕重耳。 因宋諺而有。 此: 蘄州 明皇生前, 可知此戲不僅演於傀儡, 遺事如・ 祉 戲內,以黃袍與遠遊冠扮唐明皇,說者謂爲天實末,由樂人從長安帶來者。 此所以 卽已被扮演,入民間戲劇,當無問題。 此, 日二故事者, 時事何嘗不可如 而三郎之劇情較三娘爲尤著耳。 因二名在武林舊專內分列,中間且隔有黃金杏與賭判官,當是二劇 此· 西湖老人繁勝錄「社會」內,單有快活三郎 王考八 論元劇淵源, 指快活三.源、 金院本名目內有夜半樂打 元北曲中之快活三, 快活三娘,「蓋亦宋時語」,顯非。 ;「關撲」內單有要三 及明 **詳下章劇錄西涼** 人快活三傳奇, 说明 皇, 米展 知浦 睭

可 備 唐,已開始入民間, **久之,逐漸戲劇化,** 能亦源: 通俗化之脚本,爲傀儡戲者 喬二教 於唐劇。 唐代儒釋道三教並重,每由朝廷主持三教論衡,母其駁難,如白氏長慶集所見者是。 必由 終於由李可及演爲滑稽戲, 然後宋雜劇金院本內, 孔子、釋迦、老子, 倘能照本宣揚,使觀衆發科,效果已著。 三枚傀儡, 以「三教」爲題材者, 已如首章正名所云,下章十七節(九), 登場做弄。 始不勝舉。 此劇 須有內容, 此項 南宋 另有詳考。 料由民間作家先 傀 儡 戲脚本 其事 在

舞 綜 其事 上以觀,謂宋傀儡舞隊 旣屬 渺茫, 叫 暫不 論; 自唐出,初不必指爲 不妨改换方向, 求其是否自唐代固定搬演之傀儡戲 步一 趨, 亦自唐之舞 隊 Щ 唐是 內 否 傳 有 出 肉 傀 如 上 與

儡. 伯 戲 **婆子**或亦爲滑稽戲。 굸 而不僅於歌 云,則 ·歎老而已,其中天地正寬!如三郎、三娘,及「蠻夷」入貢等,皆取材於本朝之眞實人物, 所演「多虚少實」者, 確 演·故· 此 。事,確係戲劇,而高出百戲性質之傀儡之上。 厬 舞。郭郎 實大 有 確爲劇中人,而非脚色或舞頭, 可 至於郭郎滑稽,乃傀儡 能 都城紀勝及夢梁錄均有此說。 此 在本文之目的,並 嚴中 顯然不同。 非為宋傀儡 典型之老故事, 又皆可因此而 所演故事, 與舞 麻婆子教女兵等, 隊 絕不寒儉, 探 一一肯定, 有歷史淵 尋 木 源, 源在, 乃藉此 必甚合民間趣 不 無復致疑 止 郭郎 其確爲歌 见 證· 滑 明· 稽 **與·** 宋· 味。 唐· 興 舞 郤 傀• 練 œ· 翁 儡

題 並 日 無 惟 補,而於側面之觀感,則可能混淆。 宋之傀儡戲, (庚)本源問題 孫氏繼此又曰 木承 一除上列諸問題外,尚有本非問題,亦竟構成重大問題者。 原書一一八頁 唐傀儡戲 之 舊。」原書一一〇頁。 其事原不止一二端,茲姑舉重要者,以概其餘。 此乃歷史上之必然性, 確切不移, 於正 面之研究, 孫氏 絕· 無· 考原 似 曾 唐.

凡中國伎藝之以扮唱故事、 宋之傀儡戲、 、影戲是。 此等戲與說話較,惟增假 講唱故事爲主者, 語其源, 人扮演爲異,其話本與說話 皆出於唐之俗講。……後世扮唱故事自俗講出 人話 水同

樫. 夫 唐 傀儡 以 系 統完全不同之兩種伎藝,分鑣並騁於當時之民間, 戲 腴 唐 俗講、二者 扮 藤· \_\_\_. 代言、一· 敍·述, 立· 體· 對於後來之床傀儡戲, 平· 面, 原於歌· 舞· 者鳥得 同 原· 趣 샏

是否果 之舊, 主 ; 隔世無別。 間,或言其異,或言其同,原同一 之事矣。 育與孳生之作用乎?除非否定宋傀儡戲之戲劇性,亦以講唱視其伎耳。今旣 竟立此說,未知究曾先驗否耳 唐宋傀儡之劇 戲弄所 可以 文謂: 曰 本 近代講唱話本,與近代戲劇劇本, 用劇本,以代言爲主:二者無從合一。 其源出於唐之俗講, 「俗講」, 茶, 兩 用 則今日一本不傳, 乎?應不難立驗而得。 重點明明在講; 憑藉不周, 是將 無所 認唐傀儡戲 曰「戲弄」, 依據。 難得確切之結果。 以此喻彼,以近喻遠,此事固可以先驗而後再奪; 固皆有實事實物, 既然 與唐 唐宋之俗講文, 重點明明在 俗 明 講同性質、同科類, 暗, 但 弄」。 同時存在, 祖宗雖遠, 尙不能兼 今日流傳 俗講所用話本, 謂宋 曉, 者, 其間之同異究竟如 子 甚至爲二而 孫猶存; 總數 傀儡戲承 則吾人對此二者之 雕 近 血統 Ø 唐 百 敍 種, 傀儡 相 述 孫氏 而 何 爲 戲 III

出 否. 規,宋之無 (扮演) 唐俗 尚不用代言,而用 講 耳。 此 |尙有兩點,必須詳究者:| 所承. 果 可 李? 爾 卽 否乎? 唐之無 孫 、講唱?倘宋傀儡尚停滯在講唱階段,並 氏 固 竭 所啓, 力主張近代戲劇原 唐傀儡戲將 在· 源· 唐俗講是否已分別脚色而用代言?一在流, 亦 屬 出宋傀儡戲、 溝 唱而已, 無戲劇性可言, 影戲者,倘直 並 如孫氏所言, 截了當, 則按諸歷 較之俗 卽 謂 更上 講 宋 傀儡 我 惟多 國 啓承之常 劇 戲. 假 頋 是·

存在之其: 之 緽 唐之俗 朙 **)唐傀儡**: 戲劇之繁複,似尙不 及唐戲弄。 由 講 、他伎藝,先有以刺激之, 戲 人兼爲各種人物之敍述,乃講唱之基礎階段; 在講 在 上本質 講吟一人擔任,無多人同時分任之局面;至於戲弄, 图 佊 循 上之發展尚未充 上,畢 足予其他伎孌以此項 竟初步。 然後模倣 類至盡,亦不至便 雖 有掛 刺激。 而來。 圖爲輔 與俗 近人葉德均宋元明講唱文學 者, 尚不能謂其便已發 有肉傀儡之變態發生。 **满同時流行者**, 由多人分擔各種脚色代言, 所用脚色比較簡 乃詠 展 **歪**分別 史詩之講吟, 此. 푵 變態, 脚 乃其 A. 單, 色 〈發展 以 宜由 同 未曾. **詳第六章** 觀 階 如 段 元 時, 猶

俗講以後的講唱文學,……它們都是俗講的嫡系苗裔。 自身的發展,或受其他文學技藝的影響,而改用代言體的。 道 類大 多數是用第三人稱的敍述 體 祇 有 炒 數 曲

於

何況唐 正 也 一是此 俗講 Ü 乎 在宋元明之講唱中,曾發展至用代言體者,旣尙屬少數之特別情形而 ! 故不 能如孫氏之說,謂我國伎藝,無論扮 |明或講 唱, 萬 水歸 宗 無 已,並非一 不出 於唐 般 辦法, 俗 講

書說 的 静· 起。 傀 止 儡 的講 戲之重點衆 近人字家瑞有由說書變成戲劇的痕迹一 唱 **爲**, 在唱與演之兩 而派· 能以立體的、形 項, 正欲就戲劇性上發揮, 象的、動作的歌舞為· 文,見歷史語言研究所集刊第七本。 原耳: 唐· |宋· 此層當 例;均不能以 從我國戲劇 專主戲劇之 原 弃. 面. 啊. 不原 在 於說 想· 像· 說

Ş,

效・ 書, 之以 之表現乃 惜 舉 同· 必不免於一 夫 何 更發生存 而 有· 其· 八戲劇 己; 沱 .樣,從話本中,亦定可覓得表演之「痕跡」。 此等表層之痕跡問題雖然接近, 綸 四 干年 前. 阴 甚至謂 近 決定兩位之本原問題,實均有不足。 李氏 着實」 倚 以 人於我 典 階段之 來各 主張 在於宋代說話之前,則其事豈不又若釜底抽薪!如此,李氏之主張, 賴· 灕 前,王考掉以輕心,未加正 盛於兩宋,遂認定說話爲 部分之接近, 此等痕跡,實未足以解决本質之問題。 近人指我國戲劇原在八蜡, 唱,在原則上 體 與不「着實」乎!足見唐戲之有無, 國金元之戲劇,或主張原在 中最有力之依據, 存在,不應被任 戲劇脚本中所存留之說書痕跡, 同一 甚至不止所謂「痕跡」 託於聲容,以敷演 何敵障所蒙。 不外宋人關於影戲與傀儡之說; 戲劇之原, 視,遂招致近人 原在攤等, 解· 决· (傀儡) 此等問題,向來惟 且覺「比較着實」。 欲破此蔽,至捷之徑, 故事, 或主張原 而已。 關係我國伎藝之全盤 爲之證實。 種 李氏蓋祇見我國戲劇之表現乃盛於金 均不若指其原在說書, 種觀 感發人心; 吾人從劇本中, 在 解, 一說話 但綜其所得, 層出不窮, 有從根· 設若唐戲 而對此等宋 在任何時代、 而均 莫過於虛 不考慮 理·論, 本着手,從大段着手,方爲有 固可覓得講 若李氏 經 「比較着實一 亦終於 客觀證明, 將根 心腺 與逐段發展者甚大! 說之所以體 戲劇本位在· 任 然在質在 (此說, 何情 解 本難於成立, 表層之 唱之 唐 況下, **點**· 乃 果然成立, 元, 歷 痕 認 情 量 英 「痕跡」 更上・ 渚, 而 况 跡 說話 叉列 欲 彼 耳。 先 憑 此 倘 偷·

四五六

史書者 說話之體裁,有敍述而無代言也。 已大成問題。 頗同 耐得翁 大抵真假參半。」明明謂在故事之真假參半一點上,二位頗同;非謂二伎同 《都城紀勝「瓦舍衆伎」條與吳自牧夢梁錄二十均曰:「凡影戲,…… 此層,吳曉鈴在雜論影戲內早已詳明歌謠三卷九期。 其話本與講 一採用

**吳氏不但對夢深錄等「大抵真假參半!一語,** 竟將「大抵真假參半」六字删去,於是全盤失據!魯迅中國小說史略十二於此文之句讀亦甚正確, 及影戲,均認清爲代言體,與宋之辭史諸藝爲敍述體者不相牽混,尤爲卓識! 爲 我總疑心"影戲「話本與講史書者頗同」之語,是指的內容之「大抵眞假參半」, 便是後來的事。 劇,……大抵多虛少實。」但雜劇却實在是代言體。) 所以在宋代,「影戲爲代言體」,很有可能, 「講演敍述前朝故事」, 唐代的參軍、宋代的雜劇及傀儡,都是代言體,影戲和他們的關係非常密切, 大部分是散文,額文不過是附庸也。(夢粱錄中傀儡條下云:「其話本或如雜 已掌握其正確含義, 且於唐參軍戲、 而不是與뽊史書的 李氏 引夢梁錄 宋雜 劇 則又在吳氏之 亦 則不然, 可類推 不 傀 話本同 見得 儡戲

前。夢粱錄又曰:

**儡者**7..... 凡傀儡敷衍烟粉靈怪、鐵騎公案、史書歷代君臣將相故事, 弄得如真無二;……其水傀儡者,……弄得百憐百悼! 話本或講史, 或作雜劇, 或如 崖 訶 如懸絲傀

此文難冤訛奪處,大意應與說影戲之用意一貫,仍謂傀儡戲所演者,乃史書中、 或小說中、 或講史

之「話本」二字否認其唱, 演**,** 中之故事,結果或成雜劇,或如崖詞;並非謂傀儡戲即用說話之本作劇本也。 是。 信· 較含糊之「話本或講史」五 以斷定其爲戲劇之代言, 同一 崖詞之唱而不演,亦可能謂崖詞之唱與雜劇之唱有異。故葉氏於宋元明講唱文學內解釋此二句曰 無問題, 有的同宋代雜劇用詞 語, 而有徵,孰語意含糊,事難實現, 故事, 或紙敍述而無代言, 是僅辨其 吳氏對於傀儡戲戲劇效果之高,已竭盡描繪之能! 西湖老人繁勝錄曰:「唱涯詞,祇引子弟。」 若用話本講唱, (唱醉句) 格之不同而已,尚無否定其表演之意也。 調 試問吳氏尚得曰「如眞無二」,「百憐百悼」乎。綜全文以觀, 當亦不能因此二字而單獨否認其演。 字, 較之從「話本」之一「話」 有的 終不能做到 便武斷宋傀儡 用 涯 誠不難判別耳。 詞。」 「如眞無二」,卽不能使人「百憐百悼」。 祇不明其有演否耳。 意謂崖詞不唱詞調, 戲僅僅說話 字,以斷定其僅講唱不代言, 宋 雞劇之無有唱演, 而已, 吾人終不應熟視無覩。設使祇講唱而不表 乃業氏叉日 吳氏謂 無唱 何況 而唱齊言長篇, 無演。 「如真 「或如崖詞」 無問題, 無二」, 退 一步: 不能因吳氏此 寒 書所謂「詩讚 從此二 二者孰 **崖詞之有** 與 設若不 者, 就強而有· 百憐 語之八字, įή 吳氏正 能謂 文有比 因. 唱, 百悼」 此· 文· 办 亦 如

傀儡戲旣是戲曲, 的 本子不 是用第一 人稱代言體的劇本,而是用第三人稱的敍事體。 所用的底本, 應該是劇本或脚本, 不應稱為 「話本」 這說明傀儡戲雖是演出 **它所以** 不稱為 「話本」, 的戲 曲 是因為它

膊

涯

**詞,祇是說採用** 

涯詞

的腔調、

侚

式和體製,而

兩者

並非一

物

用說唱: 的本子。 這和後來演唱的攤簧影戲的一 部分脚本用敍述體,完全相同。都 城紀勝等書所說俄 溫戲用

毋· 乃· 漫 脫 攗 傀 刞 顧 以 詞之體製 不 儲 鯔 |葉 使 無目的之支辭 戲 失· 但 講 說 兩 叉 僅 經 據 名 乃 者 唱 如 而 孫 爲 僅夢梁錄中 常 調 旣謂! 普 入於戲劇,然後唐傀 何,尙在不可知之列,今謂傀儡戲採用崖詢,除腔調、 體 說之注脚 認之不 物, 遍 ijέ 兼採 用 又何 說,逐 說 所謂 也, 同 Ж 唱 從知· 其體製, 敍 泛濫 必 並 述體, 「話本」之一「話」 棄說 其體製雞 義理 而 、居然能 儡 立,然後孫 亦 遠及唐代範 則體 大相 戲始有此 同,腔调句 演 製」之含義 @庭矣! 出 說 [爲戲劇] 閘 硾 始立; 可能。 以 字而 式· 謂 外 雖· 是 廣, 币 涞 同,仍然<sup>™</sup>並 Ξ, 則其矛盾 部分用 此處不憚辭費, 傀儡 别 有非 戲乃 無機 敍 腔 雛 逃體 唐 非· 一· 調 藉, 句· 奇, 傀儡 式·外, 乃特殊 物 其 將 爲之剖白者, 侚 戲之發 (說之未) 平? 式二 不 尚兼及體 叮 情形, 事 思 磁給 議 展 所 屯, 尙 能 製, 此 義固 比, 也 可 而 點 必宋傀 在 不 亦未 從何得· |文獻 在 辨 充 可 其 此 知 免牴  $\widehat{\mathbb{B}}$ 儡 上之根 若 戲已 阆 知· 且. 謂 並 牾 崖 ? 非 可 浨

不 ग 餬 總之二 孫氏 講唱伎藝之中,普遍有戲 唐宋傀 海中, 叉何 儡戲之扮演, 若依 必屢日 郭公戲」 有舞也。 孫氏 說, 「舞郭公」 **今於廚之傀儡戲,吾人方且作** 實講 唱 敷 ? 也 任 並 何 非 、戲劇, 時代之伎 剫 進一 麥, 亦 口「說傀 步看, 雛 體 裁 儡 指 極 岄 舙 其 彧 恣 有別 肆 傀 儡 於唐 要尚 樂

有理論與事實, 更退一步者為則,使與唐俗講同科平?凡此所謂進也、退也,果主觀上之願望與安排而已乎?抑尚 百戲中之傀儡,惟一要點,乃先認淸其戲劇性,確在戲弄範圍以內;又焉可反其道而行之, 雙方之夾持在歟?是又不可不察者。 轉取

說,欲得進一步之效果,應兼從根本上指出王考此項結論之未的, 期研究中所得之結論也。 而搜求若于所謂「痕迹」, 王考二與三日: 認 爲 我國戲劇昉於宋,宋戲之演故事,又得力於當時之講演小說及傀儡 孫氏據此, 並信其說已較爲「着實」, 而將王考所謂宋之講演小說推進爲唐之俗講; 皆王氏在前之說有以導致之也。 不僅有關傀儡戲之本源問題而已 戲與影戲, 李氏機 辨正孫李二 乃王 考於初 此, 進

者迥異。 至其(宋戲)變爲演事實之戲劇,則當時之小說實有力焉。……此種說話以敍事爲主, 今日流傳之古劇,其最古者出於陰元之間。 其發達之迹,雖略與戲曲平行,而後世戲劇之題目多取諸此,其結構亦多依倣爲之,所以資戲劇之 觀其結構,實綜合前此所有之滑稽戲及雜戲、小說爲之。 與滑稽戲之但託故

六朝之際,此戲(傀儡戲)已演故事。……唐之傀儡,亦演故事。

發達者,質不少也

宋時 此戲(傀儡戲),實與戲劇同時發達。 其以敷衍故事爲主,且較勝於滑稽劇,此於戲劇之進步上,不能不

第二章 辨體

## 注意者也。(此條上文三三三頁已引。)

戲劇; 者 [王 乃 行之說話與雜戲指傀儡戲與影戲。耳。 尙 遠一; 指 氏 ,<br />
王氏不以爲<br />
唐五代之歌舞類戲也,<br />
更不以爲<br />
漢晉南北朝<br />
隋之戲也, 雖 重大之進步,並非普通之漸變。 許宋以前之滑稽戲為構成金元戲劇因 換言之: 並着重 其詞曰:「欲知宋元戲劇之淵 即從不演事實之戲劇進步到以演事質爲主之戲劇。 叉王氏: 化所謂 素之一, 源, 不可 「戲劇之進步」, 但王考二固曾斷定唐宋滑稽戲「去真正戲劇 不無於他方面求 乃指由非真正戲劇進步 着重在「變」, ż 乃認定是與宋金戲 丽 此 並意識為突變 所 謂 他 劇同 -到 方 真正 時不 面

真正 各節 救, 「古之俳優, 雖曾日「其事至前, 戲劇, 而前 則且敷衍故事矣。」 在 確 此處 此 悉王考之要旨以後,續當認識其書中已經構成之顯著矛盾。王氏 所引並曰: 至宋方始「變」而爲此, 雖有歌舞, 自漢以後, 與其謂之戲,不著謂之舞之爲當也」, 六朝傀儡戲已演故事, 未用之以演故事, 又曾曰:「其作『遼東妖婦』, 則間演故事。 但汪考首章曾曰: 而合歌舞以演 未嘗合以歌舞, 唐傀儡戲亦演故事。 但諸戲其備許多條件, 事者, 「東海黄公, 或演故事。」 不可謂非優戲之 實始於北齊,.... 終不能指鹿為馬, ——凡此皆王氏所自設之矛也 赤刀粤祝, 又曾指蘭陵王踏謠娘 雖斷定宋以 創 例! 降戲為舞。分群下章劇錄 有歌 冀厭 」王考於「闡」 白虎, 削 有 舞, 無 演 三劇日 事實之 卒不能 以 踏踏 演

戲之· 壊・ 之・ 之前 王 探求 爲· 史· 解之中,使不得進,猶若熟視無覩也者,絲毫不以爲意,豈可得 (主力所・ 考 實,設若主 中 適· 我國古劇之淵源,有所結論,是研究文化史中之一重大事件! 规 演· 之 為其 故. 足· 事, 在,以利 以 (攻王氏) (基礎) <u>[]</u> 觀 並· 非· 構 太 成 假 過,離開歷 爲主力之所在; 因空前之「變」 而 自設之盾。 說,已屬不可;及牴牾之甚, 已足昭示 史傳· 我國 此盾· 統之基礎,捨戲劇本位之主力不 演故 發生也, 謂· 岩本朝同 何· ? 事之戲劇 郎· 上· 乃沿前代之傳統· 時平行之小說 逃王 固早始於漢, 至於形成顯著之矛 氏· 在初 雜戲 期· 研. 苸. 而· 面 脱發展耳。 則 盛 究中所得之結論 取,却· 吾· 人· 於唐 爲 A 盾, 輔 、於此, 取・ 翼, 不 本位· 爲不 矗立 於眼 在 此 佔 以外之助力 面對達・ 助 項 可 是也。 力之 發 掩之史實。 心前, 展 唐爾宋 地 中, 並· 横・ 位 此項矛盾 灦 而 之·種· 例· 亙. 反目・ 틴 以 一於理· 如· 床· 種· 在 唐

予 結· 結 與 構· 伎 戲 構 關 亦 虁 劇之影 憑 曾資 j. 小 依 中 說與雜戲之力,不但不能 依 倣 相 戲劇之 (放き 響,誠 爲之,所以資 承 相 [傳奇而] 長而 ~ 發達, 然有,但亦不大, Ë 爲者,亦復不少, 堪稱不少者, 戲劇之發達者, 宋固如此,唐亦 逆轉時代,以孕育戲劇, 使之發生, 初未嘗能使 又何能限於宋稗, 如此。 便堪 **若與宋小說方面較,** 稱 其有何重要之變化 設 日 實不 依 王. 氏 少, 所言 而略不顧及唐稗 後 則後世 祇 世: ; 有超過, 僅 戲劇之題 |戯| 郎以 於同 敷? 並 題· 時 發 代相 目· 之· 展 無 目 六朝以 不及。 多 而 取・ 取 論 輔 諸· 諸 面 降之傀儡戲 **詳末章唐傳奇與** 唐・傳・ 宋 進 者 小 奇, 在資 說 所 能 其· 其 料 給

爲宋元真 旣皆已演 固矣。 現有之資料中, Ē. 事 戲劇之三源,除滑稽戲王氏已溯自唐代外, 實 **尙無所發現。** 在 萷 則 於戲 實際亦無一不發始於唐,而王考於此所下之結論中, 劇 上促 || 成進 步 |而值 得注意者,亦何 其他小說與雜戲二源,其中惟影戲 止宋代雜戲 爲然 並不稍瞬及唐, 1 綜 合· 王· 端, 氏· 在 唐五 所· 所倚· 可, 謂·

儡· 無 倘將傀儡戲屬於戲劇之一類型,為求其本源之所在,首當從戲劇本位以內求之,其次方可旁及其他。 劇之產生與發展,不必皆託於劇本; 制度,一乃人爲之古劇,不可能源於小說話本。 論用於人爲戲劇或物爲戲劇, 在 知 本 我國古劇,自有其 源問題之範圍內, 漢牌以來歷史上一貫之傳統源流,正屬主體或主力之所在,爲不 尚有外] 李氏所謂「着寶」之條件, 國關 其產生絕不在小說之後, 係 層應略: 物爲戲源於人爲戲,人爲戲不可能反源於物 述。 固均在此耳。 其變化亦絕不限於小 傀儡戲惟有二源: 說所 到之範 <del>n</del>j \_. 乃· 傀· 爲戲。 忽。 圍 戲

牽 已受印度 所 幻 術之色彩。 述 混 者。 沐胥或身毒 很深 常氏 、此說 Ė 的 影響, 國之幻術婆猴伎略見下節往文引。 漢以 實在不 來, 而非原始的形狀了。」 根。 由 西 城 又因印度傀儡戲 傳 入之幻術 名目亦多矣, 按唐代傀儡戲內容之可考者, 乃傀儡戲, 亦 有用 牽絲者, 常任俠 資無從與傀儡 遂曰::「因此, 中國古典藝術六疑晉王子年拾遺記 逐日 唐代的刻 相 使我推 頗· 爲· 牽 木牽 混 測 真 資 資 絲 亦 從無 傀儡 唐代的傀儡, 作 並· 不· 與 如 业 此之 帶 頗

戲 有淵源,却未明其何以故。 爲 國・ 共 源. [絕未交通,各自閉闢而守,亦可各在本國以內,分別發明其方法,不約而同;不俟孰爲師生, 同之 關·係· 祖 可能淵 一形,孰爲源流,而後始能致也 (者)舉不 點 源 亦 於印度,但必須另舉深切可靠之事理或原由。 甚 多,若日 足·信· 不然, 印人之睡 凡並無特殊之事理或原由可憑,而泛取彼此所有共同之迹象, 誠如首章去藏(廿三)節所示, 帳淵 源於國人,或曰國人之飲食淵源於印人, 若牽絲之法,或類似之原始迹象, 中印兩民族之飲食、 其孰信之? 睡眠, 從迹象看 遂指爲淵・ 唐代傀儡 卽 j使兩· 孰

## 附歸

【陳竺同 的傀儡戲因列子述偃師是西域人, 有舞偶人戲,且不同於機關之制,而是人爲之手技。 儡戲是異域的文化產物,還是印度的產物。」不可將機關美人之寄巧,直視爲憑手技演出之傀儡戲 **書义爲晉張湛所發現並注解。** 「傀儡戲的演變」查明列子偃師故事乃出於佛典生經第二十四章, 陳氏斷列子偃師 假定「傀儡」二字是我國西部某民族語文之譯音;又用陳竺同說曰:「傀 節乃湛所託,「可視爲外來的文化產物」。 祇可說「機關美人」之制作是外來文物耳。 而此經是西晉僧法護所譯。 陳志良中國 質則漢代早 ·列 ·子

梁元帝女出通波閣下觀效詩云:『胡舞開齋閣, [孫桰第盤鈴考] 「盤鈴, <mark>胡樂器之名</mark>。 新唐書卷二一七下點夏斯傳云:『其樂有笛、鼓、笙、觱篥、 鈴盤出步廊。』樂府詩集卷四十九, 載南朝知 無名氏共戲樂 盤鈴。

第二章 拼發機

曲云:『腰鼓鈴柈各相競。』鈴盤當即盤鈴。 樂淸曲, 敗寸,中間隆起如浮漚。 北庭,一在西南徼外,相去絕遠,不容樂器相同。 鈴鈸,云:『鈴鈸二,制如雞茲部,周圓三寸,貫以章,擊磕應節。』余初凝鈴鈸即鈴盤, 嘉話錄所謂『盤鈴傀儡』者,乃緣當時扮傀儡所用樂器有盤鈴得名。」──傀儡戲考原四○頁: 有銅鈸相和之樂。 出西戎南蠻扶南高昌疎勒之國。大者圓數尺,以章貫之,相擊以和樂。 今 浮屠氏清曲用之』云云。 乃悟盤鈴、 新唐書卷二二二下縣國傳, 及讀文獻通考卷一三四樂考,載『銅鈸,亦謂之銅盤, 鈴盤、鈴鈸,實是一物, 載貞元中, 原國王雅羌所獻樂,有 而點戛斯與驅, 即今之鈸也。 唐之燕 一接

事新來常恁地?」— 厭厭如度歲。 **《北宋詞郭郎兒近調格》「帝里閑居,小曲深坊,庭院沈沈朱戶閉。新霽,畏景天氣。** 愁悴!枕簟微凉,睡久屐轉慵起。 —柳永樂章集下。 硯席塵生,新詩小闋, 等閑都盡廢。 薫風簾 慔無人, 這些兒寂寞情懷, 永書

何

【北曲大石角憨郭郎調格】「當爐心旣有,題橋志須酬。 莫向風塵內,久淹留。」—— 九宮大成體卷二十,採

散曲,

原名蒙童兒。

錯認他來吼松濤。 【北曲高大石角憨郭郞調格】「聲滿空新簋抽籜,參玉版東坡博笑。 稚子雷鞭起,煨茶竈。 共是歲寒友,冰雪操。」——九宫大成譜卷四十五,投清傳奇太平圖,原名蒙蓮兒。 琅玕風拂秋凝早,

入城,見一棚傀儡,不免近前看:或見端嚴奇特,或見醜陋不堪,動轉行坐,青黃赤白,一一見了。 仔細看時, 【北宋僧才良編法演禪師語錄卷上】「且道下水船一曲,作麽生唱囉選里,囉選里?」又:「上堂云:『小僧昨日

選哩! 烟,黃梅路上多知己,今日同乘般若船。』乘船即不無,且道說衙什麼事?『幸遇三春明媚,閒行不妨掉臂,囉 原來青布幔裏有人,小僧忍俊不禁,乃問「長史高姓」。 句,直得無言可對,無理可伸』。」又:「『二人長老共談玄,正值陽和二月天,渴鹿飲溪冰作水, 野猿啼樹霧成 囉選哩!』乃拍手大笑云,『是何曲調?』『萬年歡。』! 他道:「老和尚看便休,閒什麼姓!」大衆小僧被他

【沈繼生編建的提線的木偶戲一文】載一九八二年九月份百科知識,甚精要。

## 丁二、猴戲

任説白。 之獼猴緣竿,或猨騎,或戴假面之猴戲也。 偶 以象形,由人晤中諸聲; 以爲戲劇者,更進 非生物,無靈; 於唐戲弄內,列猴戲一 彼弄而象者,木偶猶附着人手,不能自演;此馴而象者,猴已與人對立,獨自表演。 而猴不但有靈、且甚慧點!唐人掌握此點, 步。 指歌唱與說白。 目,所指乃確係戲劇一型, 此則因 猴伎 人馴猴以象形, 如確 爲戲劇, 演故事, 必較傀儡戲更進一步。 運用入伎, 而由人與猴同場合演: 有科·白, 熟練成戲, 而能感人者, 故較傀儡之所 猴· 蓋 任· 彼 並非百戲中 上表情, 因 (弄偶 Œ Ū

|王考三謂與戲劇平行者爲說話,「與戲劇更相近者則爲傀儡」; 其他似戲劇而非戲劇者, 尚有

第二章 辨體

猴戲 刺 彲 則 娸 《相近 戲。 一猴戲較之傀儡戲或影戲, 脱白多於歌唱, 者。 其實 斯二者之異耳。 找國 若在猴戲中,猴旣與人合演,即已取得劇中主要扮演者之地位; 舊 時之所謂 偏於科白戲方面;偏於歌舞者,作用多在玩娛,偏於科白者,作用乃易為諷 當然益爲相 影戲,與傀儡戲之戲劇水平同一高低,按王氏標準, 近 惟傀儡戲與影戲歌唱多於說白, 岩循與戲 偏於歌舞戲方面 皆可謂爲 劇相 「與戲劇 近之說 IM

中卷 中, 中 合章程; 徵,絕非「齊東野語」。 使,低昂合度; 四五、 海馴 ġ. 程 猩 據 此並具神話, 能自道,並能傳送言語,却未謂經調馴而致之,殆不足信。 難巧, 新書二二及明皇從錄等。 歷來傳說,唐人調訓動物之技術 劉實客高品錄。 此「打\_乃舞、非鬭。 終不能付猴以歌喉, 勝負旣決,強者前 宋人尚有殺蟲蟻之伎, 又太平廣記四四二 則訓 能使象舞隨拍,皆合節奏;嚴表級異及六帖智謂玄宗時所教。 練獼猴,與人合演戲劇,在物情與人力上說,當屬可能, 能使蠅虎子分五隊,舞凉州大曲, ,弱者後,雁行 見耐得翁都城紀勝。 或使 習人 表高! 戲場明一條,引李綽尚書故實。「二刺蜎對打,既合節奏,又 言,孤遗 能使百馬分行, 뛔 成 歸。陳鴻祖東城老父等。 賈昌剔鬭鷄,能使其 完備之演員。 强强能管, 蹈舞傾怀樂, 不離禽獸。」 於應致詞處, 故猴戲之造詣, 其 序立廣場,進退有期, 中以舞馬尤爲著名,信 張秀門好放敬謂安南武平縣封溪 至於數十遍之多; 尙隱隱有聲。 杜陽雜編 能使刺輯 毫無疑 亦始終限 打合, 問。 殖 (於人 鞭 膩 im 通典 唐 指 符 有

猴合演之階段,並未荒幻其說曰「猴家班」,指戲之全部皆由猴演

**戲與傀儡戲之比較,略如上;至與百戲內猴伎之比較又如何?** 曰:唐百戲內猴伎之較著者有

# 二,茲並其來源,說明如來——

效猴, 所以得名者,應仍在猴之自爲也。 駒」,清俞樾茶香室續鈔二一「走解」條詳之。旣已由人象猴之所爲,則由猴之爲此,時間更宜在前,而「猨騎」之 在馬脇,或在馬頭,或在馬尾,馬走如故,名爲『猨騎』。」蓋謂以人扮猴作馬伎,非與猴戲也。 有「獼猴騎士牛」說,喻緩急相懸,無可施展。」唐僧拾得詩「壯士志未騁,獼猴騎士牛」,已足反映魏晉 述及「沐猴戲狗」之伎,應爲騎狗,而非關狗。古代扮猴屬狗, 有 中屢用「獼 曾有真猴 所謂「跑馬賣解」者,大之則爲健婦騎馬,小之則爲猴騎壯犬。亦詳蒸香室纜學二一「走解」條 一) 
缓騎戲 始騎 作發騎戲, 猴 馬耳。 騎士 车, 此種真猨騎犬之伎,古代雖不可考, 晉陸翻鄴中記: 「石虎正會殿前作樂。……又使伎兒作獺猴之形,走馬上, 類乎廣配所云。 如單父東樓秋夜云:「沐猴而冠不足言,身騎上牛滯東魯。」 觀下文引太平廣記,有「騎犬作參軍」語, 至於唐時,真猴騎與假猴騎 並非真猴關狗,首章溯源已見, 後世仍有記載。 必同時有之,又無待言也。 明李 知猨之所騎 日華紫桃軒 下文另詳。 近代江 75 雜綴 湖伎人尚 魏晉世語 明有 李白 以人 「走驃 三曾 或 詩

獼猴緣竿伎 梁「三朝三十四設」中,有「獺猴隨伎」, 見隋書十三音樂志。 同書又載「三

不二章 辨代數

舊書二 朝 淘 設技 也 九用 \_|內第三十 此語, 八 而 設 日 獼 木 猴 幢 審何者 伎。 為是。 通典一 四六三梁有爛 其實可兩是之, 猴幢伎,今有緣竿 蓋緣竿簡單, 伎, 而 幢 伎 叉 崱 有 在 獺 髙 猴 處 緣 别 竿伎。」 有 表

之舞 爲 夜 與 其 不 四 龍 亦 有 沐猴 字 爲」中。 事 有所 諸 狎? 齊 呼 殊 若指 儮 他 更 召 亦 如 百戲。」沐猴 爲 流 彼 而 貧 傳 通 二人 文官 獺 }北 'n) 客, 並 伎, 解, 典 齊 猴 饵 與 藩三七 (耐比) 固 惟 說人 凶 剕 料 四六謂「梁設跳鈴劍、 昏陋不足 獅 猴 此 亦 鲰 百戲須執斧斤爲之,未知何 鰄 與 以 間 何至亦樂此不疲,淪於恩倖歟? 眞 筋 及北史 狗 推 細 鬬 斗 帝 猴 事 而 |唐代 道, 寵 戲 戲 狮之。」 틴 Ť, 無 有何意義? 若收 謔, 關, 六魏收傳均曰: Ħ 戲之中 **南史六五** 人者,乃 無所不 附 西 擲倒、 蔽 漢 樂樂 於此, ,果有 有 爲 及後齊 陳始興 何 獼 、史才, 奇 猴…… 說 猴 ( 敗旣輕 以免 分明! 妙? 伎, 同 王叔陵喧帝女子。 此 斧斤終非鞭 是說 混淆。 諸 因收之曾數爲此, 裥 ·等仗, 其 詑 智容 優演 灰, 源 載, 評 固 Ž, 漢書 發, 話。 陳因之」, 在 是果有此 好聲樂, 捶, 南 蓋寬 猶 若以 且 北朝 能 有 傅 不 **純原曾** 爲足, 沐 刑 H 過於下 想唐 伎矣。 對於此伎, 蕃 恒 猴 U 胡 歸 調剔 爲 亦 舞 更 百戲, 文所 調 而 因之。 隋 有古代扮 坐 也 値 植長卿作 唐 灩 文宣 引 得 ₩, 終不敢貿然淺 去 正 叔 阮 君 後齊 末, 陵 在 籍 擲 臣 猴屬狗 或自執斧厅, 傳 傅 所 倒 沐 共 數 不 曾謂 玄 謂 效 猴 於東山 遠 與 灩 之戲 獼 狗 無 其 团 測 猴 深 在 JL: 容 肵

岩更與 府皆傳此伎。 伎 無涉 也。 「好聲樂, 『歪末代,猶學焉。 太平廣配四八二「扶樓 善胡舞」 得粗忘精。,代代不絕,故俗謂之『婆猴伎』,則『扶雲』之育訛替也。」果爾,婆猴伎中,旣無眞猴, 條, 兩點聯繫以觀, 引王子年拾遺記, 此伎當是樂舞之一 謂「扶漊之國其人能機巧變化,易形故服,… 種, 究屬人爲胡舞而已, 輔 怪数忽, 衒 與眞猴之 證 於時, 叉未 樂

象猴,自與此根本無關

不開 筋斗等。 無論 理 者· 是, 卽令其在奏伎時曾戴面具,有裝服,亦終無 猴 展於無窮・ 指玄宗時之舞馬。 ニ論 極 如何,非有· 上,本有兩 此, 則· 正· 易使 設・ 若・ 《唱雖絕 矣 ! 唐 |為猿猴極豐富之本能所在也! 人從二者之間 百戲內之以猴爲伎者,不外跑馬、 更能不趨奇異,轉向平常,從自然生活中 本文所論之猴戲, 則以獸爲戲,然不能不謂爲戲劇之雛形,或發展之途逕,而有一言之價值。」 表情之機會,供其施展不可。 種主張:| 望,於舞蹈非不可能。 主源於百戲, 發生聯想, 正在於此。 若沿舞蹈之方向,而趨於生活中自然動作之幕擬, 以爲百戲爲戲劇之源, 故猴伎中設若能 主源於歌舞。 表情之機會, 然後知百戲與歌舞二者,惟有歌 王玉章宋元戲曲史商權 緣竿、筋斗三種, ·表現戲劇性,便是投合正軌,機 雖自古迄今, 故不能涉及戲劇範 有 舞 蹈, 其實不然。 旣無歌唱說白, 縱 日:「前此 百戲 極 鮪 與戲劇, 圍 單 舞堪爲戲劇之眞源耳。 因戲劇效果在於慮人 假作互 在 亦 | 愈於跑| 我國 亦非舞蹈科汎, 樞. 在 獣以為患,此 大朋, 戲劇起源之 舞臺上分拆 所謂 所謂科汎 馬 將· 發· 雛

唐

之距離,較之上述唐代 形 」與「途逕」者,王氏用以許馬舞, 兩種猴伎與猴戲間之距離,畢竟爲短 其實尙遠;若以許猴戲, 也 庶幾近之。 惟 仍當 承認 馬 舞與 猴 **放戲間** 

值; 有獺 敎 如其是實,我出千錢。。便將獼猴共至王所,令作音樂,是事皆成,彼出千錢 猴,善閑音樂,歌舞絲竹、無不備解。。諸人報曰:『前無浮石,已罰 獼猴,善閑音樂,告其子曰:"汝因集會,可問諸人:誰復見有奇異之事? 印度材料有初唐義淨譯根本說一切有部界奈耶雜事卷二八,見大正職第二 Ŧī. 百 金錢; 一四册, 他皆說已,汝當報 一以酬 **今岩更虛** 殺日: 「大藥家中 賭値、 倍 Гī 我

受人暗中牽弄者,又恰相 白之缺陷,必然投合本能, 眀 綜 之猴戲,山微以 上所言,猴戲以 猴象人,較古發騎戲之以人象猴者, 獑著,由點線以 反! 大展於科。 猴戲中,猴旣有不能歌之缺陷, 達面體,由生活行動逐步發展,以至戲劇 論猴戲之特點, 大致 恰相 必然轉換方向, 在 · 反!猴戲與人 崩 払 就多 發揮於演· 同場合演, 方 表演 而之零 星 į 旣· 枒 較 有不能· 粌 傀 編之 著

猴得 心 在 玩 驚腸斷, 來 賞範圍以內 唐人生活中,與猴發生關係者,惟在文人有所表現。 ,非其 遂 時 至哀傷彌 地則 ,則程度深淺, 無之, 烈 並非 試展開全唐詩,類此資 對猴作豢養 大不相同。 調馴, 普通者僅止於豢養, 賞其自然之神態而已, 堪供. 粁, 經常玩賞之結果, 將不勝熡指。 如羈愁旅恨 惟此 ·排遣正難中, 其趣 種處 有別 應, ガ 忽然山 πŢ 從自然界中之 以不 他無作 ||峽閉 Ä 嚼 书

焦循 特 能 乔· 人 |池 調・ 常 歌 隨 詩之「放猿」、「借 不 如 ! 在 皆 箫 跪 馴. ·, 却 逐 過如 杜 部鼓吹」,則是主觀想像, 其· 調馴 舞 曾 已有之。 拜 î記 詩之從人 深 已易自然之哀 莂 蹈 揖 載 此 月夜泛江,登金山 得其旨。 初 陳敦 讓 己 動,能於供應使 難 步 瘧編之此節入劇說,卷六。 進 近 一、必祇 其事 吹 云 覓 於 一步,乃 竹笛 젟 雅 朋 猿 雖 胡 胡 <u>د</u>. 舞 求其行動 劉玉 嚼, 非 聲 孫作人服 猱 不 戲劇 倘 使猿有聲伎上之肄習。 貫休 좕 已紫編 尤 役,所賞者 擊 如李約調訓 爲應律之淸嘯矣。 無甚自然之表情 寄 佳 鐵 ! 詩之 詩 上之準 伹 ",折 巨俱 ₹"「····· 叉能 云:「丞相 鼓琴,猿必 之結 旋 因 獼 確 可探 俯仰 執 示為猴 集, 示 猴 干 胹 提 與能嚇和。 拾 胡惟 預 Ë, ス 戚 中 可言, 嘯和 。 高, 北戶錄記咸通中, 蟊 啊 八戲劇。 度, 舞 戲之 進 愁 夕 瞬。 庸 細 在 如趙璘 陽 胡 而 」山公, 落胡 其 但 初 视之, Ĥ 闻 嘯 始 人稱之爲孫慧郎。」 如· 亦爲一 步, 形 潰其 跪 和 初 貌 猻十數,衣冠如 洇 海·拇· 太平廣記二〇一引因話錄, 「赤玃 調見馬 並 其 ) 究非歌 段公路往高涼,山 \_ŀ: ?話 有 入戲劇 種表情之機會, 相 以 選之間 綠 表情 侮慢也 畜 頻 鞭 唱比, 象人, 謂 來 範 袖 l',已是· 李 更進 許求聰 圍 甚矣 眸 約 、其說並 人。 凡此 中多猿, 以 特饒 眠」 養 Πij 表情之! 內 į 客至, 始 慧者 種種 與 人・ 言・ 諷刺 作"生公」,未知孰是 等, -- --驗 不虛誕。 「其音廉入肝脾,嚴 實不 跪 猿 其 , 耷 弄· 胡· 拜 之 機會,大可 其玩 表情之準 劐 揖 爲 觀於下文, 趣。 名 令供 稚 a), 無 孫, 賞程 Щ 捧 再· 進· 見 公, 如 應 茶 爲· 宋 進. 皮 颠 合 確 其 穮 同 胡 宫藏, 嘗以之 雖 步, 則· 否耳。 刑. 行 爲 # 孫· 軾 不 應 許 酒 戲 執 犰 所· 能 捭 准 न

劇之漸,正上文所謂 縱極簡單,亦愈於跑馬、緣竿、筋斗者也。 此在唐未足爲奇, 而劉玉之述, 似已

矜之,足見明初一般之猴伎,已較粗疏退化矣。 古代「沐猴而冠」之說, 倘稍事分析, 應覺其在裝服、 表情、 滑稽、 諷刺諸方面, 已爲後代之

猴 戲立下基礎。 至晉,此事已進入戲劇階段,資料所及,甚爲明顯。 晉傅玄猨猴脈曰:

**眉蹙額,若愁若嗔。 余酒酣耳熱,歡韻未伸,遂戲猴而縱猿,** 或長眠而抱勒,或嚄咋而鮒斷。 何瓊瑰之驚人!戴以赤欖, 或顯邛而踟蹰,或悲嘯而吟坤。 **襪以朱巾。** 先裝其面, 旣似老公, 叉丹其唇。 义類 胡女。 揚

或低眩而擇蝨,或抵掌而胡舞。

戲玩」, 鹪辭未及, 應非虛發, 老公、胡女, 巾贕、唇面,乃裝服也;愁嗔、悲啼,乃表情也;顯昂、 語破的! 觀下交引阮賦云云, 則其伐如何,固可知矣。故唐李德裕白猿赋序, 乃脚色也。上交引林滋沐人赋亦著此二色。傅氏爲人,並不淺鄙,而於此有「瓊瑰驚人」之數, 審此所爲,確已與戲劇甚近,所缺乏者, 可知。 是猶待以下更進一步之發展也。 抵掌, 祇在扮人物、 調傅氏此賦 乃科泛也;胡女、 **傅氏之前**, 演故事而已,或當時已有, 「但悅其變態似優, 阮籍有 胡舞, 雅猴赋 乃伎藝也; 以・爲・ Ħī

衣冠而偉服兮,懷頃王之思歸; 性褊淺而干進兮,似韓非之囚溱。 躭嗜欲而眄視分,有長卿之姸姿。 **揚眉額而驟呻兮,似巧言而僞真。** 舉頭吻而作態兮, **藩從後之繁衆兮,** 動可增而自新; 猶代樹而 喪鄉 林鄉

## 湯而滋穢兮,匪宋朝之媚人。……

齊書四七宋遊道傳: 卿等故事,爲戲劇,當然尙不可, 於 此 自 迎 裝 賦 服 接。為通 雖 憑 表 典 演而外, 放以 名,稱"族弟遊 想像,不 又充分與各種人物相結合, 遊道 如傅氏所寫之實際,惟 面 ĮŲ, 如獺 特此種暗示, 猴。 遊道出見之,乃彌猴 李構管因遊道 已極濃厚! 已開始猴之人格化。 於衣冠偉服 會客, 衣帽 眞正 "揚眉" 1 因戲之曰: 、場場に 猴戲之輪廓, 陃 視, 若謂其已演韓非、 賦內容之實例。 『賢從在門外, 褊淺干進, 固己隱 作態<sup>i</sup> 約 項王 大好人! 宜 可見矣。 自新 司 種 {北 長

緊猴之用,則被繫之猴活動有限,百戲尚難精彩,戲劇更不 類,不過它是爲耍猴戲用的。」 近 人馬衡石刻云:「還有一個 按柱礎有孔, 泰武 殿 前 **猿戲絞柱** 便斷爲猴戲所用, 石 Ā, 可能 是後趙石虎 必另有徵, 建武 惜原文未詳。 四 年刻的, 也 是柱 此孔倘爲 礎之

得, 看 奔· 寒山 赴詩人之筆下耳 人何不憤發! 至 詩中 唐,循魏晉南北 ,敍「沐猴而冠」之意義,深曲逾恆, 」當時書 朝 發展之趣向, 遍 駠 猴, 如 傅 而提 阮 所賦、 高其調 竊疑當時或曾先有此種猴戲之諷刺, 胡惟庸所爲 馴之技術, 春 固 勢所 唐人必已優爲之, 必然。 拾得 詩 曰 甚且 然後其意義始 超 獮 過 猴 尙 試 敎

原 非隱逸 ĿĿ, 自號 Щ 林 冷 **仕轡蒙贖帛**, 且愛寒疏巾。 道有巢許操, **恥爲堯舜臣。** 獼猴罩帽子,

胀

#### 風寒

常 新秋 Ħ. 嫂. |忠問: 「汝道老僧即今在什麼處? 口「非 於 此種 巾 民間之猴戲歟? 舞萬人看。」 云刻 公「蹬」, 表演也。 。假清 言懷 和尚 毒! 熊非羆、為猿爲狄」, 正 固猶是晉格耳。 **映竹窺猿劇,尋雲探鶴情。」此雖** 傅賦之 高 狙 是 發端 皆將眞實與戲劇融合為一。謂全詩乃寫一 唐平子何有馴猿賦,但寫野猿如何就範,傷其物性,未及訓 **戒貪順曰:「但看木傀儡,** 國之師,何得却在天津橋上看弄猢猻? 公開 曰 **真廛濁之人格,** 「赤幘 庸宗時, 「山林隱逸」,已字字是猴, 後戲, 八、「朱 寒山 雲母病 鄭錫撰正月一日含元殿觀百獸率舞賦, 其有猴舞在內可知。 詩集中, ф \_; **儼然明代盛極** 大耳 來 攥 有「操」、 **每每見民間大衆之位藝,** 日二和 是山 **葬了** 膈 中野趣,既日「劇」, 後爲戲, · 尙 是 一 亦字字是人。 場因。」 有「恥」,正阮賦之「巧言」、「干進」。 時之「山 代宗時, 戲中寧復有靜!旣日 國之師,何 觀刺性之猴戲, 其時民間 上跱對山人之加諷, 人」也, 光宅寺慧忠為國師, 「愛」「恥」 百伎 得却去西川 不 可見當時猿之經常嬉弄也。 如寫城中女伎曰:「長歌三月響」 謂 期唐時早已有之。 有 「其徒實繁, **未嘗不可。** 猴 之於「學」, 戲 -- 戲」, 看 可 其動機是在先 ağ, 競渡! 與西天僧大耳 所謂「幘帛」、 厰 亦見當時猴之經 姚合送狄策奏歸 狀 」忠再問,大耳 篇中 炭 可知唐戲之 非 幮 ---; 脋 皮目休 裹 黑, 機鉛 欣 賞 叉 疏 短 ĒΪ

茶、行酒,跪拜、揖讓, 唐代極著聞之孫供奉, 吹竹、執于而已, 較之明代之孫慧郎, 所異者當在其扮飾不僅衣冠如人, 誠豪貴炫赫多矣!其伎如何?向以爲亦慧郎之供 而且 衣冠如「臣」耳。 但

唐昭宗播遷,隨駕伎藝人止有弄猴者。 猴頗馴,能隨班起居。 昭宗賜以緋袍,號孫供奉。 故羅隱有詩云:

如宋畢仲詢幕府燕聞錄山堂肆考初二七引。

Ž

據宋人筆記野乘之所傳述,則有不盡然者。

「何如學取孫供奉,一笑君王便着緋。」 朱梁篡位, 取此猴, 令殿下起居。猴坐殿陛, 見全忠, 逕櫆其所,

陇躍衝擊。遂令殺之。唐臣愧此猴多矣!

能奮擊犯難,恪盡臣節,爲足褒美,述之以刺彼專擅安樂時隨班起居, 此非謂其伎僅能隨班起居而已,乃以他伎爲不足奇、不足道, 元楊維楨優戲錄序, 如買取胡孫弄,一笑君王便着緋!」則謂弄猴人因有功賜耕,非謂賜猴蒼緋。 猴,解愁具死也, 推尊歷朝之優諫, 足以愧北面二君者! 曾曰:「君子之論, 與此說之義正同。羅臘詩題一本作「感弄猴人賜朱紱」;句曰:「何 且有謂『臺宮不如伶官』。 而特重其平時旣能隨班起居, 而不能患難中奮擊盡 至其錫敎及 節者耳。 變時又·

宋江休復江鄰幾雜志亦日嘉祐雜志。贈繼麟侯麟錄四所載略同。云:

猴部頭,狷父也。 衣以緋優服,常在昭宗側。 梁祖受禪, 張御筵, 引至坐側, 視梁祖, 忽奔走號擲,

冠服。全忠怒,叱令殺之。唐之舊臣,無不愧怍!

第二章 辨禮

「推掌」 于度 着緋 確 嚭 之說 泛之兩 充偌,偌、 角為 便 有 中 袍 八百戲矣。 優 可 Ē, 百詠 却· 袍 李氏 注 種 方面 非內侍之供茶、 緋 莽轉 意 緋 亦近乎丑 衫, 事 緋優 H 服, 個 者 極自然。 ,已如上言。 而 於想像, 「着緋掉 鬚多 田, 服人 Æ 服之以爲 乃 因 世 昭宗此猴 衆人皆笑。……」 鼻高 猴 猴貌胡而性褊淺, 俳優服 行· 酒· 部頭」 未 戲太媻姗 維大經鶴林玉露 惟 発横 優也。 孫供奉 亦 與 生 不· 類· 三詞之 憑優 僅爲百戲, 枝 緋 如北夢瑣言三「薛保遜輕 節 削 表情科 泛之絕伎,究竟如何? 猴伎旣不能為歌 優 世曾 胡 ļ 所寫殆類 服 狀 Ŋ· 演 天賦丑材!下文舉金元院本名目中之四偌大提猴 述 猴戲正 居供奉官。 及 孫供 變, 已能爲優戲, 兩點。 緋 本事, 服 後世之丑脚。 叫 重表情, 信 ? 不必因 出與 呕 以建 假 採 語 面 〈對白, 立 此 同 故· 衣· 猴若衣緋即爲 観然還 面具乃隔斷表情之壁障; ĬŢ. 嘲 薄 猴之爲伎, 傏 志 笑 A緋優服, 心理。 牟 條 **惜終不得其形制之詳** 其所以爲優倡 自著 玄 鏗 而曰「衣以俳優服 嘲 「双觀 邵景及蕭高 確已入優倡 下 優, 並稱「部頭」 不知原是沐 交引 優 乃 太小 者, 云 晚 唐 {廣 自 Ź: 折容养 緋 猴 猴· ء 也。 必 耳 戲 冠 優 胡 一發揮 應 胡 折 |清 較 猴 謂 戲 戴 鱁 窣, 者 表 李 轉 確 戲 以 面 胡 偃 情 賜 调 以 70 身, 中, 之· 科 從 楊 子 猴 丑: 作

宮廷間孫供奉之伎不詳,固覺遺憾, 若唐代新翰林就職典禮中,例弄獺猴戲, 爲百戲歟? 抑 爲

戲劇? 亦不能詳,尤感失望!不然,本章所設猴戲一科之事實依據, 將益鞏固。 宋葉夢得避暑錄話

中 設日舉行,而易以教坊雜手伎,後遂以爲例。 而余爲學士時,但移開封府, 唐故事:學士禮上,例弄獼猴戲,不知何意。 ,亦不敢多致,但以一二伎充數耳。 大觀末,余奉韶重修翰林志,常備錄本末。 國初久不講。至是,太宗除張消錢若水爲翰林學士時, 呼市人,教坊不用矣。 會余罷,書不克成 旣在禁 *]*5 使勅

# 明沈德符野獲編十「翰苑設教坊」條——

妓 先人同官入觀。時正承平盛時,禮數極盛!今二十年矣。按宋世學七赴院,開封府點集優伶供應, 教坊司專備大內承應。……翰林官到任,命教坊官俳供役,亦玉堂一佳話也! 銜記內戌,賭占士入館, 况本朝止役樂工,以供詞臣,非過也。 指唐世學士上翰林,乃作弄獼猴戲,則怪矣. 氽隨

循唐制 百戲之猨騎、 綜唐宋明三朝故事以觀, 有意義者, 充翰林侍講學士。 而已; 其動機初非一般人情之好玩弄而已。 綠竿、筋斗,毋寧信為戲劇之**麥軍嘲諷。 黃春**一大九字訓傳,逃文宗大和間, 唐之創始與遺規,至使宋太宗認爲盛典, 入院日, 賜宴,宜法曲弟子二十人,就院奏法曲以寵之。」可參考。 二、宋 以後之 猴 伎, 可得種種解釋:一、此項戲弄之舉行, 從此點以判: 非設法繼承不可, 唐人之所弄,未必簡陋, 已成例規, 足見其事必原爲有內容、 並 非偶 然。 訓「遷國子周易博 與其信爲· 殆已局限

第二章 辨體

於百 侮, 叉定爲常規之理, 等清貴! 開封 雜手 聞所習,遂向前 |府點集男女優伶,是不僅百戲,且為雜劇。||宋果以戲劇紹||唐之猴戲者,則||唐猴戲可能亦爲戲劇。 · 伎,應即都城紀勝之所謂 戲者多。 能體 更從|宋人所不知爲何意者, 而用 會,以爲猴戲終於不登大雅,何能入禮 而不 **黎戲入典禮儀式,毋乃有輕侮之嫌!殊不知唐人對於新學士之就職,絕不致有設** 回溯,亦低估唐代猴戲之內容,甚至否定其戲劇性;一方面於唐人戲弄風氣之普遍 復能 此層可以肯定。 爲戲劇; 「雞手藝」, 故宋人謀存唐制,必選代用之伎。據葉氏說,取「教坊雜 至明人且以爲「怪矣」之一層推之: 凡以此爲怪者, 乃弄椀、 踢毬等百戲耳。 斯誠所謂少見而多怪矣。 正因後世之猴伎, 其所以怪者, 但據沈說, 代益衰落,詳下文。 宋世 仍在玉堂人物何 爲此, 手 侅 m m 두 非見 曾由 計輕

宋張仲文白獺髓記一事日:

寧廟朝,高文虎知賈舉日,以「天子大采朝日」爲賦題, **牌爲之耳。」淳,台州人,後於毛自知榜第三名及第。** 因從官梁季珌沈作寶沈說輩,與高君公會於官苑, 以鬷之。 因作四湖放生池碑,誤引故事;及上殿,墜笏失儀。 **共中有云:「鼠猴曆笏,** 而不失其儀, 士有所愧;禽鳥認書, 召以星伎, (「求」字待校。) 兩學齋含夏金作彩帳, 試貢士,而舉人困厄於此, 因以此帳張於園。 而咸知所出, 贈教為獸伎人趙十一郎 高君見之, 曰: 學含皆歎怨。 人反不如。」 「此必水 後伎人 後文虎 寓意

不過百戲而已,未必果入戲劇,又可知也。 戲之例弄也,亦何嘗遠!惜趙十一郎所為, 南宋官苑公會,尚呈禽獸之伎;一般士大夫樂與接近,與唐翰林例弄獼猴戲, 裒金設帳,以彰其語,存心譏刺尚文虎, 蓋知髙之必看此戲, 已禽獸泛用,不限於猴, 非高有 癖好, 恐其伎大都淺率, 飹 事屬故常, 又相去幾何! 不能專精, 其去 諸士人 唐猴

猴戲傳說比較具體者,祇見太平廣記四六六引宋景煥野人閑話「楊于度」條「子」一作「子」。

趣。 眼目張惶,佯作懼怕, 獨中有楊于度者,善弄胡猻於**獨**關中,乞丐於人。 乃獸,實不會人語。 行李,則呵嚴前後。 于度唱曰:「街使來!」輒不起。「御史中丞來!」亦不起。 于度緣飼之靈砂,變其獸心,然後可教。」 其執鞭驅策,戴帽穿靴,亦可取笑一時。 如弄醉人,則必倒之, 臥於地上, 人皆笑之。......有內臣, 因問楊丁度: 常飼養胡猻大小十餘頭,會人言語。或令騎犬, 「胡猻何以教之?而侖人言語。」對曰:「胡猻 或微言「侯侍中來!」 胡猻即便起走, 扶之久而不 作多軍

節所示甚多,茲先舉關 入蜀,卒爲後蜀孟知群 原注:「侯侍中弘實, 巡檢內外, 所鹵。 於猴戲本身之諸要點如次略融上文所見其他資料。 有軍功,官指揮副使。 主嚴重, 人皆懼之, 續輔孟飛, 故弄此戲。」 進秩侍中。计國春秋五一有傳,較詳。 按弘實 先杜後唐, 隨 魏  $\Xi$ 機岌 此

猴戲之伎藝,偏於科白,屬參軍戲範圍。

第二章 拼 機

- (二) 諷刺乃其主要作用。
- (三) 人猴合演"人主說白、猴主科泛",人談、猴鹹。
- Ö 在猴之調馴上,有三種要求: 甲 體會人之言語; Z 作複雜表情; 丙 動作與表情
- (五) 露天演出,設備比較簡單。

合·拍。

(六) 晚唐五代之成就,最爲明顯,前此者可以類推。

闁 但內容既有主題,伎藝又有鹹淡,足使觀衆當場大笑, 之形」而已, 猴之爲伎,方其戴脩、穿靴, 可由 入戲劇階段。 民之公僕,又何待言!彼街使與御史中丞輩觀此,應自覺平日伎倆,雖胡猻不能欺, 於百姓所虧者實太甚,將何以自贖? 有若宋伎之傀儡舞隊、 此以瞭解: 誠如馮沅君文學史簡編所云 必也,弄醉人一幕,始算真正戲劇。 彼衣冠者、 威儀者、 騎犬、 打夜胡、 騙策, 彼侯侍中者觀此,應咸人之畏我, 統治者, 舞汪鼓等而已,俱見汪考三。上文參軍戲傀儡戲各節,並智論及。 「真是幼稚得很, 裝爲假官, 皆 | 沐猴而冠 」耳, 此事雖誠如王考所謂「不必有故事,而恆託爲故事 配合羣從呵殿, 散· 場· 深·思, 旣無正式的舞臺, 曾何足畏!其狡展自私, 便是真正 乃胡猻之畏耳; 一旦已臨散 各有扮飾種 戲劇· 又無寫定的脚本」; 種, 例如 何況百姓! 仍是百戲 般觀衆, 不能爲 尚未 對 進 鈪

之· 也。 場之際,大衆不復爲胡猻, 酉, 故 猴戲,戲如佳,必興無限感慨,或得尖銳啓發。 透過猴伎者,對人類社會言,便無一莫非諷剌。 有· 論 適當設計,便完成二重諷刺。 論傀儡戲云:「傀儡職要用一個人、或一件事,做它的模仿的對象, 戲劇之性質,猴戲獨擠先天性之諷刺,爲其他 **設疑以上於猴戲推許太高,願望太過,未必爲事實者,請看發生在明代之一件史實。** 經傀儡採用, 兒童看猴戲,不如看猴 便是完全的故事。」按此說若移用以說猴戲, 還而爲人,其勢詎可以悔!苟欲自保者, 百戲有 彼僅備先天諷刺者,猴伎中之百戲也;氣備二重諷刺者, 趣,正爲兒童所能領略 ——依個人之主觀想像,唐代之猴戲已能致此。 正仇池筆記所謂 方確。倘劇作家審利用此,更將主題落在 如傀儡戲或真人戲者所不及。 便可視作戲劇的演出。……在俳優們, 者, 僅其表層之先天諷刺 「人言弄胡孫, 亦當及早猛省, 爲胡孫所· 釖 而已。 不能算作戲 Ĵ 有以歛迹矣。 事 明史紀事 惟猴戲有 諷刺, 榮· 表現, 成· 劇 的東 凡 面 皮

本末三七 汪直用事」條 酗酒狀, 汪追用事久,勢傾中外,天下凛凛!中官阿丑, 前遺人佯曰:「某官至!」 굿 酗腸如故。 善诙谐, 又曰:「駕至!」 恆於上前作院本, 酗亦如故。 頗有譎諫風。 日:「汪太監來!」 Ħ, **醉者驚迫** 丑作醉者

瑯玡漫 鈔 及明貂 瑞史鑑 語同, 足見確有其事, 並非虚 擬。 清權人權壓瓠二集四載此較詳"「…… Ħ, 於上前作

旁一人曰:「駕至不懼」而懼汪太監,何也?」曰:「吾知有汪太監,不知有天子。」

第二帝 辨體

唐

爲 院本內之作此, 盡 之蛇足!大可不必。 **敷者獲起。** 醉人酗酒。 者 斯 劇,有啞劇 未 夷之狀,若手勢身段之示不屑等,皆然, 其深度實有限; 以以 戲劇 真 骨群耳。 在不言中,何其超妙!庸有此蛇足之累!再則後者之醉人能酗駡,前者之醉人久而不起而已;後 在善於運用· 人 **F**, 所 其人曰:『駕至不懼, 演,得天獨 殆· 無· 人同 之長, 醉者之答 固知戲劇中啞劇之高處, Ħ, ... .... 所· 算· 得· 逃, 在技術上, 都可以 城御 無啞劇之短。 此說頗 厚,可以駡人,此點自較有利於劇情之發揮。 語而已。 在前者之猴戲中,以人問爲淡, 戲・ 史至!』 亦 が 劇香? 無 而懼汪太監, 切實情,並 可 疑 剧罵如故。 後者倚此以 倘· 算· 矣。 然· 則· 融渾之,而別出於表情與動作之間,比點 戲劇 何也?」 弒 不玄 猴之演劇, 每每非歌劇、 自侍郎至尚書內閣,酩如放。 就 皆猴之所能辦者, 麻 阚 麻 不能否定, 曰:"天下之人, 劇 明 若 主題之頂點, 不能唱白, 猴戲與人院 般 話劇等所能及, (人對 以猴之適宜動作與高度表情爲鹹, 則楊于度與猴所合演者, 但知有汪太監, 於猴戲意義之估計,恐未 料 叉臼:『駕至!』 不但不 但若以劇本文藝之要求 亦 本 在于度導演下所已 惟戲劇行爲中, 是缺陷, 安敢不懼!』上領之。」首先 正此之類。 比 勘 共配尤甚。 之 光好! II. 後 成為有利條件之一 猴戲僅 並· 非· 最後曰:"『汪太監來矣!』 者 若呢喃之聲,若 凡駡之所能 辦 必 言 較 至此。 <u>;</u> 多 可. 特野人 闡 實 謂之半 而· 應· 乃 旁 問 達者, 主題, 蠢 镧 人 語 鄙 笨 其· 禂·

朋院

本中

調前

遺人伴日」,

旁一

人曰」,

其人皆同場之劇中人,

有若參軍

戲內之蒼鶴。

故.

等於無戲劇,無劇本亦不等於無戲劇;專從舞臺與劇本以求一國或一代之戲劇,失之必多! 論構 知唐猴戲中之類「于度唱曰」, 之所嬉酣,野人之所閑話者,往往有眞戲劇在,高藝術在,又何可忽!上文傀儡殿內所述之弄綿翁伯, 輝煌,不但有正式之舞臺,且必有適合之裝服;種種物質條件,必皆充足,自非民間猴戲 **兼帶繁猴之鍊,**一 成戲劇之要素,與演出之效果,則如猴戲者, 手擊鑼, 口中唱說, 亦同爲劇中之蒼鶻所扮, 完全不是脚色,不是扮演也。 已一一同樣具備, 非若關閩間猴百戲之弄猴人, 阿丑 並無示弱之處。 於御前院本之設備, 從 知· 所 無· 能 手 若市衢· 舞·塞不· 望。 舉鑼 當然

於此 辔 削 沃 僧曰:「吾本是袁氏祖, 故又以之遊於市肆間。 、閑話僅 此所有,固· 人好爲詩者,多稱其好吟笑, 攗 可由此而推。 時 地之見聞,以 世居巴山。 每一戲,能 茲再舉唐張讀宣室志 使人獲其利爲。 其後子孫或在弋陽, 紀之如此而已,並 於是稍聞天下。 有孫氏, 散遊諸山谷中, 非唐五代之猴戲即 節, 略事推: 亦族也, 論 盤能紹修祖業, 則多遊豪貴之門。 爲 以上 典 (於此, 唐 猴戲 爲林泉逸士, 極 說作 一於此, 亦以善談 結 而 止 極

例

此 者 爲 得名而已, 寓 言,託於袁孫,正 若 | 戲弄 者, 說 明猿在 並 间 獲利。 11 間, 當 時士大夫間, 以吟嘯著; 胡 實有「吟笑」之伎,茲以猴之「吟嘯」喩之。 孫 落於豪門, 或入市廛, 則以 戲弄著。 岭嘯 猴

第二章 拼體

戲

已等於上 戲誠不能 談謔 述 人猴合演之「侯侍中來 而云。以 善 談離」, 矣。 於市肆爲戲, 殆已說白由人、 表演由畜, 共收談 謔之效, 所

見。 得 作。 諸 戲 節 Щ 葉 見說郛四〇二頁。 云,「南人至今呼爲觸葉。」四川綿竹所出年畫, (伎中) 度使米信之子,恣縱費蕩。 沈慶等六十四人, 斌林 具體之歷史觀。 聚集市人供奉。 宋張師政倦遊雜錄云一京師優人以雜物布地,遺沐猴認之, 應用 乃葉子戲,鬭紙牌也。 猴 戲 有金翅覆射、斗葉猢猻、老鴉下棋、蠟觜舞齋郎等。 從 (舊 猝 來不 金三七技樂篇「技藝門」,列「弄重、大旗、踏繩、馬騎、 審 列御 此乃以 登戲劇之史,上文既已詳其唐以 前.j與「瓦舍」之諸色伎藝人內,均 百禽鳴胡福等二人, 眞 宋代戲場中,有假猴戲,以 形質么麼, 人 (扮演猴 朱無名氏應用碎金技樂篇有「科萊」, 於信死後,爲京師獄卒搖夜鈴餬 戲之例。 類頗尖薄, 尚有作四猴鬬紙牌者, 爾·宋· 猴伎人或即在百戲之中。 克肖 人 所 前之淵源,茲不妨將唐以 為獸 扮猴 猢 猻, 事更實在。 無猴 戲, 腴 猶沿: (賭弄、骰子、骰盆等並列) 復委質於戲場焉。 戲。 金越、蠟黃,皆鳥名。「斗」應爲「鬭」之省, 除 |魏晉道| 上列趙 口。「京師貨藥者,多假弄獅子、 鬭紙 所列| 築毬、弄猴 即曰:"著也 牌 聖節 + |-風。 西湖老人繁勝綠述路歧人 雖非 郎之事 祗應 後之情形, 宋上官融友會 ۰, 戲 韋繩 抲 馬留 剧, 龞 顯然爲百戲之「猨 人」中之末二項,爲 外, ) 質頸, 已是模仿 **两亮工書影五談葉子數** <u>-</u> 記 談叢 跳 並 呼物名令猴 載 舉之, 躑 屮 人 别 不 猢 胾 之 作場 Ė 滄 無 猻 鬬 騎 動 州 俾 歽

認取,示其靈性,別無意義,仍是百戲。

四四 **考斷倍爲輕薄子之稱,實近於丑。** 獲 間· 簸 惟 劇有食店伊州、 未 如 疑為 掛舖 獨· 錢。 鬬 不知「看 八劇, 知其伎如何。 之靴。 佬 葉, 無 床 弄 宋難似 官本雜劇名目內, 猢 胡孫應指書整頑意, 必· 非· 卽 食店 馬」究作何說,俟考。 其中亦有看馬胡孫及調猿掛舖 猻 **楷佬」、** 可能以 食店梁州。 提猴、 事 無 實. 金元 猴戲,但金元院本內之有猴戲,已可肯定。 唱 「強偌」之戲甚多, 74 的 則 院本名目於諸雜大小院本內,有四酸提猴; 馮 調旗香字爨、 猴充四偌爲之。 底本」。 元君古劇說彙據武 非猴也。 調猿」與「提猴」,可能皆弄猴爲戲也。 無涉 猴 弄者僅說唱, 宋如淨和尚語綠大正藏四十八册下卷 云:「刹竿頭上煎鎚子,三 考。 所謂 宋官本雜劇有偌賣且長壽仙, 看馬胡孫,屬「秀才家門」。 **潘馬湖孫旣係** 皆人所演。 惟 「提猴 斌林舊專六「書會」項下, 林 掛 <u>.</u>, 舊事六「書會 猴則有表演。 舖 未 此日 ·知提法· ፓታ 「秀才家門」 有 四偌大提猴 如何, 舖「, 既唐五代與金元,前後皆有,而謂 共六本。"先生家門」內, |條「平江 此種說唱之本, 酸與偌,乃脚色名目。 與 於諸 殊 乃偌與旦同場。 與 列 「食店」 周二郎」下注有「猢 可注意。 或由 「院爨」, 雜院爨內,有四 平 四 江 宋代書會中若已有專人 同 猴 周二郎」, 明李詡戒菴漫筆 充四 爲故事 當 有则要胡孫, 其他尚有「三诺 非 偌 獲騎之 (诺大 所 以爲戲耳。 王氏古劇 猻\_二字 在。 注 個 提猴 乃「雜耍胡 保之居· 方 |宋官本雑 猢 猢猻 稱 大 猻 御 굸 夜 例 }調 色

唐

寫 作 刞 其事 在當 時之發 展 情况 Щ 想 占猴 戲 Ĥ 有劇 本,其 他 種 類之戲皆有 劇 木 可想

緣七 當時街 不知果 鑼擂 |岱 演戲 逃者 13 動,兒女鬧咳咳! 捌 金 Ŧ. 退之節、 重 獮 猴 在 施夢 可 ┽. 鼓 回 <sub>不</sub> ,順猴百戲之概:「終日穿長街**,** 规 夫 回 花果 李 是戲 做 於所演內容未詳,「 施羈 憶 戲」, Ħ 一, 無 無 剔 謂 華 Щ 淸 鬄 所不爲的頑耍」, 勒。 紫桃 否。 阮大銊 錢 **褚人穫堅瓠廣集二** \_\_\_\_ 混 猴 小 冰履園叢話於 固 其三集二 滔 猴 毎 個弄 搟 演 考。 不 哭 **豬** 劇 能 訴, 猢猻 綴三、「余在中州, 卷, 啯 ፓታ 尼珠, 猴家班」断難 獵戶 生旦 知 順 的 載字模及法兩大師弄猴丐詩,猴之所覷乃跳圈及筋斗等,百戲之粗 大皮鞭怎的捱!學成本事人前寶。 鳥 可 下者, 淨 至徐珂: , 曾將其] 銜 以 引王兆雲湖海搜奇, 雜戲之技, 有「走解」 <del>11:</del> 牌 反映明隆萬聞 慸, 以爲伺 翻 有 同 腸 競白 稗 與士 鉦 烏龜算命, 頮 與 者 汝 活 層出 候奉客之用」。 與歌唱, 鈔二十七册 捉, 大夫宴會, 猴 擊 「不窮」, 一教他 戲, 鼔 般情况, 鼠 者 殆 載 挑 賣將過來, 戲劇 爲戴面具,作 卷 跳 皆是猨騎百戲也。 曾列 「京師敎坊有以 奔 見有……獅子生兒, 類 圈 猢猻 走 仍 做 猴 猴 往來 是百戲。明無名氏詞謎, 「落猴 成功喝睬, 戲 做 雞 戲 戲, 者, 亦 翻 簡單形象, 唱 巾 條, 叉不 觔 辪 戲 袍, 箱中鬼臉輪着戴。 赤 斗 猴 足 (黑蟻子) 鄁 西遊記二十八回。 也 丽 者而已。 竪蜻 鳯 異 項。 沐猴戲 乑 陽 也 以 無 離 資笑 剤 蜒, 韓 戦弄猴黃鶯兒, 日 鎖 不 陣, 七 浦 所 狗之技。 鋉 「唱戲 把羅思, 噱, 備 以 松 當 謂 鴉片 能 榝 街 其 做 仍 述美 ጡ 合 Ŀ 뛔 街 燇 不 戲 在 进 鼓 無 以 坊烘 ηĴ 蒠 張 應 能 百 獗 進 篩 猴 見

清顧 調弄方向根本不同,故其結果,一能表情,一僅作簡單形象而已。 戲階 爲亞房、三戰諸齣,俗呼「破猻撮把戲」。」按齊房乃李三娘事, 段耳。 鐵卿清嘉錄一敍蘇州玄妙觀新年雜宴曰:「鳳陽人蓄猴,令其自爲冠帶,並豢犬,爲猴之乘。 楊丁度術,飼之靈 砂, 變其獸 ψ̈, 雖近玄虛, **却與韓七之術**, 三戰乃呂布事, 信如所言, 羈以 直 均是戲劇, 煙 可稱爲「猴家班」矣。 癮 使作伎藝 顯已超出 者, 能

般猴戲之百戲水平,殊爲難得。

**鬼** ! 南唐書。 無別。 旦狩 認爲古俳優之初,與猴有關。 父子,樂終,不可以語,不可以道」爲本,遂引古注曰:「獌,獼 」參有四章次節發端注, 丑」四字,皆能加「犬」旁,爲「独狐獅狃」, 甚荒謬!此說以樂記之「及優侏儒, 對 於我國戲劇脚色名目之來源與意義,研討者雖衆,尚未能豁然貫通。 舊 我國猴戲牽涉古今戲劇之廣,有如此者。 注 於 "後", 解爲 引孔顯虛疏。 『言舞者如獼猴戲也』, 優」一 馮元 作 君古優解三解爲「作樂之時, 猱」。 「易服燕戲, 似嫌牽強」。 猴也, 猱雜侍婢」, 見四章脚色末酸節, 二說 言舞者如獼猴戲 有 一主象猴形, 俳優、侏儒、獺猴, 明周所名義考五謂 世 **獶雞子女,** 一主與猴 亂男女之尊 而 H 伍,皆· 不知 亂 「 生

目

雞



## 第三章 劇錄

#### 一、概說

踏祉, 於接近俳優,貫穿於戲劇風、戲劇文體與戲弄之間,雖已一一有如五章所言, 專業,優伶所爲, 於縱深、横廣,雖均已有一定之進度,但處於「戲族」「百弄」之中,西都風語,見首章正名。尚未悉爲 彙集於老伶工手;或戲本已漸具體,觀摩可託會社, 雜伎與歌舞兼有,並非純粹劇目,近人已有議及者。 同樣情形,在唐戲弄,不但有而未必能傳, **淙礁淙畴代。却不易流傳於外。若在民間,** 之經過推之, 宋官本雜劇名目,武林舊專載二百八十種;金元院本名目, **唐則尚未聞有之。** 事實上且未必能有。蓋凡有劇目, 每無及俳優、歌舞及音樂之多方面。 陸羽所稱之「伶黨」, 必演戲已專業化, 殆爲演員團體, 應先已累積大量之劇名;其累積宜先在宮廷,如这 又值有好事者,爲之集中編錄。 盛唐起,文人代撰劇辭,文人多爲語伎, 學重師承,伎成家數, 未必同此。 輟耕錄載七百十五種。兩月內容甚雜, 胡元瑞日: 但類南宋之綠緋翠錦 若以唐伎藝發展 庶幾繁名細目, 唐制 唐五代戲劇、 樂

三章 劇錄

羽. 俳 何· 寫. 優 參. 以 軍 尙· 雜 未 戲 劇 能· 辭· 不 有· 杜佑 過以 劇 目 愛· 供 流・ 女好盤鈴 博,或道着 一 \_. 笑, 傀儡 其用 蓋 <u></u>. 獨· 퓆 傀 孤. 申叔 儡 乑 興· 甚 |蔡南 相 遠 史編· 非 議場: 議場: 雅 + 所 智意 劇 等· 事・ 也 徉 則· 首章 不 確; 法蔽 沯, 用・ 此. 以 説・ 驗· 說· 明· 誘 唐・陸・

可為. 舞, 蕭 翻 發 伹 不 源 必・ 新 **司·** 十· 觀 旣 展 吉樂譜集解二 應 均寄於樂,規 史看 於唐 ,乃至持久、 鵆 雖 超 得· 七· 入· 以· 在 出 歌譜 歌 腬 此一 小。 舞 此 曲 史以 鲱 時 敏· 時期縱不能產生劇目,若憑歌舞之譜錄, 則 是此 x戲之證。 優 作 唐舞譜之發現於敦煌者,爲 十卷、寶雄正 致遠,已在在有譜錄之需要。 律甚嚴,名目又雜,不能無記。 初 奢望, 人之業既無在歌 期戲劇之所 時已具體之曲 曰「戲」, 亦不必忘却 | 摩樂調 託 舞與 應多 凡歌舞戲及散樂百戲皆在內。 目,不啻即此時 歷 卷、 有樂曲 更 俳 譜, 量 玄宗 對之有所 雞 兩 **俳諧** 與 工師之習, 少,而 金風 }唐 一樂曲 未成 睿 託於本 樂 所 規制 失望。 名。 派形之劇! 載 已產生 卷、 固多 倘 딘 事 卽 備, , 崔 就· 百· 耳· 肅 有 記日 猶可 山. 曲· 口傳耳受, 衸 祐 <u> 参看前章唐人分類</u>、 Ħ, 名之 且 國伎: 無 皆 觸 凡欲 쇩 歷史所許 顯· 俗 事 乃必然之事。 獝 舞 曲, 具本專者 劆 **}**†i 三卷、 14. 若欲 懐, 心 戲· 調整 尤可 ΪŢ 合樂、 臨 者僅 十二律譜義 **終軍戲論歌唱伎藝,** 所· 司· 珍貴! 求之,戲劇 機 卷等, 我國 便捷 和衆, 如 先· 此, 故從 進• 戲劇之眞 皆不 曲· 莊 岩 所在 在 Œ 戲劇 歌 卷 誤 傳 旣 及 與

亚

多數尙不重複,茲就其總數列表比較如次 且有曲譜,亦曾刊石, 種,皆極可靠;惟皆同爲盛唐時期之記錄,未能代表初、晚。 査 一唐人曲目不傳者,據新舊書,有歷代曲名一卷, 惜不傳, 群下文 「弄孔子」 節論哭顔回。 外國伎曲名一卷等;今所留存者, 五代時, 現存之三目中, 蜀中另有一目, # 名顯有本事者, 載曲二百餘 幸尙有三

| 專屬羯鼓譜之曲"    | ! 1    | : m : | į    | 南阜          | 羯鼓錄  |
|-------------|--------|-------|------|-------------|------|
| 太常寺大樂署供奉之曲。 | セーナ    |       | 天原   | 杜佑          | 理道要訣 |
| 触。          | 五五     |       |      | <b>准</b> 令欽 | 教坊配  |
| 備注          | 有本事之曲數 | 曲名總數  | 樂曲時代 | 編著者         | 書名   |

選道要訣不傳,所裁天寶十三載大樂署供奉曲名及新改曲名,幸由唐會要三三, **崔**記曲目, 集擴爲類名,列二十曲,則是文宗大和間所有耳。 所得;樂府游集列爲二五三,未必確。 之外,杜氏必尚有説, 分「曲名」與「大山名」兩篇;其前另見舞曲名, 則已無聞。 朱王妁碧雞漫志、 因其中有雲韶樂者,唐會要僅列一曲, 元劉城際居通職尚略引。 **參看末章梁園考。** 其後且見一二戲曲 羯鼓錄之曲名內, 表的所見二四四之數, 是開天情 名, 完全轉 惜今傳本不全。 據謂有九十 形; 載; 惟 樂 B 府詩 核實 曲名

第三章 劇錄

四九二

其與聯色生且或有關係,故亦列之。說詳四章論生且。 二曲原出玄宗之製。 茲就三書所載,酌取其顯有本事者六十四目,內開記所見來符及指大子,非有本事,乃疑 叉其他所見者十三目,共七十七 目 如 次,聊以見義而

|           |        |               |                     |             |               |                  |     |     | 已·<br> |
|-----------|--------|---------------|---------------------|-------------|---------------|------------------|-----|-----|--------|
| 河東婆       | 以上     | <b>羊頭</b> 神   | 紅娘子                 | 帝歸京         | ·<br>達水吟      | 憶先皇              | 別趙十 | 巫山汝 | ł      |
| 泛蛇        | 上五十五曲見 | <b>大</b><br>姊 | 何滿子                 | 喜遠涼         | 征步郞           | 破南蠻              | 憶趙十 | 夜半樂 |        |
| 神白馬       | 催記。    | 舞大姊           | 劍閣子                 | 如意娘         | 大郎神           | 虞美人              | 北門西 | 還京樂 |        |
| 蘇禪師胡歌     |        | 急況記           | 西國朝天                | 臟凌汪         | 濮陽女           | 阮郎迷              | 煮羊頭 | 武州娘 |        |
| 婆羅門       |        | 穿心蠻           | 桐淋鈴                 | 小湊王         | 楊下采桑          | )<br>牧<br>洋<br>怨 | 河濱神 | 杜韋娘 |        |
| 上黑曲       |        | 踏遙娘           | 湖僧破                 | <b>海四</b>   | 合羅縫           | 阿也黃              | 二郎神 | 柳靑娘 |        |
| 同昌還       |        | 安公子           | <del>《平</del><br>》翻 | 推<br>大<br>子 | <b>木</b><br>道 | <b>刦家雞</b>       | 秦邊睡 | 金菱嶺 |        |
| 同昌還城樂此可能為 |        |               | 呂太后                 | 脈逃子         | 潘月宫           | 女王國              | 太白星 | 似無媒 | •      |

同昌與還城樂二曲名。

以上七曲見唐會要。

#### 夜半擊羌兵 渡碛 破敵迴

D 上二曲見羯鼓

舎利弗

摩多樓子 康老子

**哭趙**十 破物律 駕車西

河

英王石:

豽

哭顔回

離別難 **阮郎** 歸

}阿

乞婆婆

義陽子

以上十三曲,雜見李白集及段錄等書。

如准記之「曲名」內尚有胡相問, 表示對白;

雛

不 如

上列

諸名顯寓故事,却亦與戲劇性質

和接近,並當注意。又有關策聽,亦俭元院本名目,是

劇名,

非曲名。

有相懸逼,

施運

猶後世

云「拖逗」

表示情節。

他

此調在唐,

或亦與戲曲有關。

明知其非劇或無劇,而仍列表中者; 以見唐代劇目之概而已,並非謂表內每一曲名即一劇名, 如雨淋鈴等。 亦有明知其確是劇, 或每一曲皆必有一劇。 或確有劇, 而未列表 以現存資料言:有 中 者。

何以曰「聊以見義而已」?曰:此唐代之曲目表也,

絕非劇目表。

惟可就:

此

歸雲凉州第 取 拾標準,因單純視其曲名之三數字中,是否顯然有本事耳。 此表之列,並非 、因好言 唐戲 如

故強欲比附宋雜劇、金院本, 無計可施, 聊以解嘲。 正為唐劇多附於樂曲;從唐曲以求唐

|曲史上所明示之一條康莊,其樞鈕不應不開,其意義不可不揭。 上表所列, 正循此旨; 至是否

是·戲·

已一一皆當, 乃另一 事。 許史曾曰: 蓋戲曲雖不始於唐, 而於唐爲盛, 明皇 時尤極盛! 明明指:

劇錄

四九三

歌舞戲總 戲・ 準隋 之· 事, 以羅 **姚擹、汪子喬、秋胡行,** 吹、 氏不能於此建樹具體的戲曲觀念; 屢 最著名之樂曲 首 /有故事 **遍**· 章 如上言。 相和 神 世,不 敷 [-] 及有爲後世之戲材者, 仙 採桑, (**177** 客 者: 及參軍 清商三曲,多採故事,歌舞相 能 唐宋 盧氏 柳磚喷命 記謂無遠 記 昭君 義如· 而已,不復強調戲曲 的 戲話 謂 出 曲 何, 等, 唐宋 識. 寒,爲後來所常用的劇材。 節所書 ! 不是戲曲 其故事性極強! 清商 並:當: 惜其 的 曲 重行考 於唐敎坊曲等較晚八百餘年, 曲如子夜、莫愁、 書中並未能舉出唐代真正之戲曲; 不是戲曲 歌舞戲及科白戲 的 曲, 撒; **尤為戲曲無疑,** 必俟本節旣列崔記等之七十餘曲名後,庶幾爲之稍稍證 兼。 的曲」, 但唐宋有唐宋的戲。 何況對 按此二十曲, 横吹 。」
夫宋代 巴渝、 唐· 一曲中, 在漢代均已展開 其競果成立 應並同此義 ļ 此 長史變、 如劉生、 如何, 乃攬裳六么等等, 穅 理 反並此而不體及**,** 平? 解, 不暇論 衣 督護歌、 盧氏於漢樂府曲, 洛陽公子行, 章 自更在慮氏意識之外矣。 對其所舉爲實例之二十曲 曰 : 初不俟唐之創始。 也 漢武帝 楊叛兒之類,皆有故事。 岩唐代 確 無一 則又何· 相 立樂 以樂曲 爲戲曲 和 猶· 曲 吾人. 設· ? 知· 如王 府,….. 注· 者, 馭 (對於漢 意其 (昭君 若 戲 首章溯源曾 實。 準 無・ 僅 指作 有· 如 削 怪. 盧 曲· 故. 尤 楚 横 獐 論 許・

茲姑說上列七十七曲名審之,其中包含九種不同情形——

(一) 已確定爲戲曲。——如踏謠娘、蘭陵王、神白馬等是。

- $\equiv$ 已有確實之戲可附。——如二郎神附瀧口神隊,哭顏回附弄孔子,上雲曲附上雲樂。
- $\equiv$ 有特殊情形,可能爲傀儡戲。——如麻婆子、穿心蠻、西國朝天等是。見前章傀儡戲
- <u>网</u> 劇名目內數見不鮮,如崔護六么、四僧梁州、雙哮新水等,皆是。 儲劇四。「駕車..等,乃故事;、采桑、渾脫、西河等,乃曲名或舞名。 故事之下聯綴曲名,所合成者可能爲劇名。——如楊下深桑、「楊」一作「陽」,一作「羊」,一作 義未詳。 羊頭渾脫、 駕車西河見舊書駕學傳下郭山惲傳。等是。「楊下」、「羊頭」、見下文符考 此種方式,後來宋官本雜
- (五) 有顯著之故事作用,或已超過歌舞。——如夜半歌、蘅書禮樂詩謂玄宗在藩時,自勝州還京 夜半舉兵,蘇摩后,民間乃製此曲爲頌。 還京樂及喜還京同。 金元院本名目內有「夜半樂打明魯」一本,旣演此 並唱此曲。唐時此曲亦可能入數。 合維維、南部王名開羅源。破物律天實六載,封常清破小物律。等是。
- (六) 有顯著之故事作用,或止於歌舞而已。 子等是。關於康老子,詳本章之末 ——如劍閣子、雨淋鈴、 牧羊怨、 小秦王、 源老
- (七)有顯著之故事作用,惟其實際表現已達何種程度, 急月記、安公子群下文職陵王。 此二曲於唐如何, 則難推測;不如濮陽女一曲, 等是。馮沅君古劇說集內「金院本補說」,已指明杜卓娘與柳青娘告替入元劇 倘有容參詩意可據也 **尙難推測。—** —如金蓑嶺、濮陽女、

唐

② 歷· 史· 故· 事. 佔十五 一, ) ) ) 事• 故事佔二十八,其餘不能分判者三十四。

(九) 其中爲神仙故事者八,另詳末章論唐傳奇與唐戲

连 代戲劇,著錄三十二,考訂十四,共四十六單位。其餘應錄、應考者, 病。 解、 類節。 弄買大獵兒。 「早稅」、 商討 他日資料較充,理解成熟, 茲據前章辨體第三種分類節所列七十三單位之範圍, 所 錄者計全能類二 問題及轉入後世之情形如何, 神白馬; 所餘十七,皆屬科白類。 歌演類五: 踏謠娘、 當專取諸劇在當時之表現述之, 舍利弗、 西涼伎; 歌舞類七: 亦一一詳之。 在諸劇之敍錄中,本身可言之部分每每有限 弄孔子、 事屬初創, 樊噲排君難、麥秀兩歧、 蘇莫遮、 及此處曲目表內之前七種情形, 餘悉可廢也。 篳路藍縷, 蘭陵王、鳳歸雲、 則分見其他各章。 應不以翦伐與徘徊爲 灌口 褲 蘇中郎、 **隊** , 因 許次章第三種分 龙 不 辨 於 詳者 Œ 唐 諛

### 二、踏謠娘

F∱τ 近 放 人最低估 事; 踏謠娘劇,正考僅認爲「用歌舞以演故事之創例」, 興 、動作、 價 , 則 雖 非常 指為婦女踏步唱歌而已; 簡陋, 但在心理的構成上,與人事的表演上,同後世的戲劇已是很接 而最高估價,亦不過如劉大杰中國文學發展史 周史僅認為 以唱辭為主的簡陋的 民間とい 所 近的了」。 其

其他 以 體· 而· 或隨 旣日「不曾放過」, 式,已頗接近於後世 違 女爲生,以 產生戲劇者,劉大白說, 對於此劇之種種誤解,諸家議論中存在之種種問題, 成 誤會之甚者,或以爲與蘭陵王等同爲戴假面之戲 說 便 時代又最早 崩 力 話比矣。 排 男爲旦,互相 溧 議 者,但 指· 可知過去體認此劇,凡會下斷語者,宜皆沈吟再四, 然 的 踏謠 而 戲劇 尚未 祭其 詳下文。 錹 娘 的 所 亂; 曾詳 為唐代全能之戲劇, 扮 言,實多半不根, 毋乃 演。 黄素說, 明 其所以然。 駭 自來治中 人 **詳下文。** 、聽聞 國戲劇史者,皆不會放過此段材料。」 ļ 甚至有根 此 率 爾 按周 在今日 處自當先述其 論 胎白 斷, 及應予提出之一二問題, 鄭振鐸武, 據此 所得見之資 一中國戲 難 戲 《於置信. 與 如 Ħ 強 下文。 何 鉢 論叢指 全能, 嵙· 頭 躊躇滿志之論, 戲, 中, 則 或以爲男女優 叉 本戲曰: 堪稱·中 斷定我漢族 何 如 何 數? 次第 其 體 國· 本 指催記述此劇之文。 一戲劇之已 道 說 害 合 非 文化 種 Ŀ 明 然 곉 演 文, 後再 歌 然 舞 乑 而 以 感 經具 曾 的 能 故 就 將 想 意 形 自 正 萷

備之概念。 節· 悄 形,逐 斦· 陳亦 文所謂「全能」, 舉之。 可調就 胡 元 瑞 胡氏此· 他 雑 若 繳 有 委談 指 說作具體之表現而已,並非作 闚 演 此劇之化裝、 日:「唐時所謂優伶雜劇) 故 事, 丽 兼 演 備 Щ, 音 樂、 乃至劇場等, 梛 嚼 者之創見也 裝服套數, 舞 並 蹈 見大 表 略 演 觀 蘇中郎路搖娘二事 俾讀 說 白 者對 五 種 於此 伎 虁 劇, 玆 可見。」 本 得· 一· 就 踏謠 較·完· 娘

於留

心我國古劇之人士

第三章 劇緣

之載 動 郞 給其夫,常遭人輕侮。 中。 最早,又最詳,字字值得注意,分錄兩條 (甲)故事 據 不治生產, 記、通典、 此劇演北齊時河內地方,有蘇姓夫婦。 悸飲, 段錄、劉賓洛嘉話錄、 積苦旣久,於鄰里 酗 暴 每醉 歸, 前訴之; 如次 舊書音樂志、 辄殿其妻, 因善歌. 以爲笑樂。 夫貌寢,鮑鼻,實不仕, 太平獅覺等書, 遂自歌爲怨苦之詞, 妻美, 而賢, 而略 参想像 擊 而慕 容 因 兼至, 典質衣物 虚 如 此 聞 者 自 |崔 供 號 感

踏縮 苦, 樂。 叉非 訴於鄰里。 娘 今則 和來!! 媥 北齊有人, 時人弄之"丈夫著婦人衣,徐步入場, 人爲之, 以其且步目歌, 遂不呼 姓蘇, 魁鼻 「鄭中」, 故謂之「踏謠」;以其稱宽, 實不仕, 但云 「阿叔子」。 而自號為 行歌。 郎中」。 調弄又加典庫, 每一个。 故言「苦」。 及其夫至, 嗒飲, 勞人齊聲和之云:「踏謠, 酗酒; 全失 舊 每醉, Ħ 則作毆鬭之狀, 越呼 机殴其妻" ß 和來! 談 凄衡怨, 容 以爲笑 踏謠娘 娘,

蘇五奴妻張四娘,善歌舞,亦姿色。能弄踏論娘。

此二條· 髮!不僅使 人」,應指此事發生時之人;換言之,此戲爲北齊時之創作, 中, 此 次條爲今傳 劇之傳說爲盆 本 所 具體、 不 載, ",並證 見米 明· 曾 盛. 唐教 類 訛 坊女伎不僅歌 七; 已指 **H**} 至唐而益盛行。 開 舞,且 天間善 演· 歌·舞· 演 此劇之實在 一戲,尤 舊書二九音樂志 有關. 演 係 負, 所 非 所 謂時 常 重

有隋末、河朔及「踏搖」三點,乃其相異處, 比較重要, 因亦錄其全文於此。 其他僅足參考之說, 分

見下文各節,茲不複——

爲怨苦之辭,河朔演其曲, 踏搖娘, 生於隋末。 隋宋河内有人, 而被之質絃。 貌惡, 因寫其夫妻之容: 而嗜酒, 嘗白號 妻悲訴, 「躯中」。 每搖頓其身, 醉歸, 必殿其妻。 故號 「踏搖娘」。 妻美色, 近代

優人頗改其制,殊非售旨也。

下多「乃自歌」三字。 此條亦見太平御薨五七三、謂出於樂府雜錄,未必、語詳下文蘇中郎。御覽「惡」作「醮」,「嗜」作「好」, 結論仍爲王考所限, 無關發 文獻通考一四七用御覽, 曰「可算得優戲的創例」。 叉多訛謬。 其他凡兼讀崔記與舊書者, **盧論二於崔記之載此戲,** 亦僅能較其時地之異而 僅日 極有趣 「善歌」 味

妻極 H 與說白不同,因之劇旨亦差異。 此劇之演出,在初唐與盛唐之間,或盛唐之初期與晚期之間, .場徐步行歌,旋即入舞,歌白禾至,以訴寃苦。 痛楚,而夫反笑樂, (乙)演出情形 |崔記之書,成於肅宗初,而內容則以開天四十餘年之情形爲主。據此條所云: 是第二場。 初期限於旦末兩角,且爲主角。蘇中即戲以五爲主角, 至此, 全劇已終。 旣罷, 旨在表示苦樂對比, 是第一場。 已發生變化。 末旋上, 同是獨幕, 家庭乖戾, 與旦對白, 乃另一劇, 而出場人物 男女不平, 至於殿關。 **詳下文。** 先

第三章 劇録

## 乃完全悲劇,結構較嚴。

悲慘 立場, 配偶間乖忤之婚折,且受經濟歷 之蒼鶻。 崔記謂 以爲笑樂」, **鞭衆不免**一 三義所言; 微嫚為歡娛,用鄙聚為笑樂」。 然以恆情度之,必有如此者。 二"「江北人謂以物質錢日解庫, 弄之」,與「以爲笑樂」,遙遙相接,而謂時人蓄意於此項劇情中專樂也。 據下文四章論脚色, 而以對面 親之演 但淨丑對旦之調弄, 以「調」爲嚴名者, 末丑之間, 番関笑, 出 婦人之痛苦爲笑樂, 多 乃指其夫乖戾, 反將原來悲劇情 先相調弄; 丑對旦, 胡思說數弄指「調弄」原謂搬演,二字至後世分別發展,以「弄」為數名者已如上文總說正名內「弄」之第 金元院本內有調雙漸、調復計舖、 <del>II.</del> 唐之蒼鶻, 江南人調爲質庫。」金院本內有一貫質庫兒、 脚 無非滑 登場, 故後期之改變演法,在效果方面說,徒然歪曲主題 迫,而遭外人之侮辱。 稽取笑, 扮典庫, 與後世之丑最接近。 目擊妻因被歐而猛增悲苦, 緒冲淡, **尙成何** 勢必亦有調弄。 甚至低級趣味; 萷 世界! 甚至使之全然消滅。 來需索, 調猿香字爨、 崔氏所謂・ 此層從表 是爲 此借稱臼 私媒質庫兒、 劇情乃由家庭擴爲社會, 劉劉袞、 院書柳彧傳不滿當時之倡優雜伎詭狀異形,所謂"以 第三場。 「全失舊旨」 而看, 反以爲笑樂。不能將原文「時人 調販等。 ≖, 於是觀衆與劇中人之淨丑 **滕鹽質庫諸本**, 青木史曰:北齊時有蘇鮑鼻 似劇情之開展 「興庫」之說俟考。 此說甚新。 在當時必類乎參軍 者; 而已, 典庫 不知即果指 在此種場面下, 劇中人不但 宋英曾能 與深入, 實不算進步。 與 「質庫」義應 改齋漫錄 此 否。 同一 盆 戲 爲 受

文學發! 不了 戲主題,誤解之甚 始 者,嗜酒; 如此 這 展史下 虐待,轉 每醉,概殿其妻。 遂謂「踏搖娘……是出於嘲諷的戲謔」。 向 若不分正變,謂踏謠娘原來劇情便如此,則不可! 鄰 不可不辨。 里新苦,當 妻銜悲,訴於鄰里。 膊 班人 (就扮演) 逭 **時人始演其狀,** 凝子, 鄭震 以 沖國 爲笑樂, 近代戲曲史遂謂 崔文俱在,不容抹 以爲笑樂。 名之爲 踏絡 」、此說若指 娘 殺。 均完全失 老婆實 末場 劉大杰 改 (却原· 在 制 抻 }國 後

妻, 明 已 不得謂之改稱呼而已;其去單人歌舞,距 初期戲劇之「特例」; 尙 混 但 有 蘇 周 史論 蘇 第三場 ₩ 中郎 郞 興 唐散樂三 (路路) 在 先 爲 獨 愐 娘 爲 舞 劇曰:「照演出情形 對於崔記原文,不可任情抹 誤 指 同 穮 或於最後始出場。 劇異名, 爲最後出場 離太遠! 也 而 論 即以 訴冤與殿 也。 殺, 後改變, 似皆單人之歌舞。 更不 後來改制, 闏 能誤認此爲當時戲劇之一 三也 兩場, 亦不過把蘇 各佔時間 明明 如…… 加 中 情 幾 郞 節, 久, 踏搖 改爲 加 娘雖有 雖不 间 脚 種「规定」, 色, 裑 叔 滅中 1 其 加 詳 第三場 及我 愐 剆 럳 及其 但 崩

的 :當爲 周 娘 贻 蘇 日 中 ₩ 굻 邬 劙 戲 追上場 四十餘年前,王考基於「斷代限體」之錯誤,曾指漢代 劇 的 來, 起 源 因 和 鏺 丽 (展文内 發 生殿 屬 因 崔 這 記對 形式 踏 ,毋待説明, 謠 娘劇有「及其夫 仍是角 「女媧洪厓」 無戲的 至, 則作嚴關之狀」二 結構 及 叉 東海 稱 角 語, 黄公 觝 戲 遂

或 生 搬 大! 偏衡 必 看 並 覺 冠」,曾反對「祇是從形式上看問題」。 必遠遠放之於六七百年前之角觝伎中, 形 無濟、深 式 偏 非全劇以夫妻打架為重要關目, 「角觝結構」, 到之京戲, **硬套** 足可包羅萬象。 爲角 頗 , 猶曰「毋待說明」, ,多方攀附,無 () () () () 可數情!試看夫妻打架之情節,見於古今之戲劇中,乃極平常事。 口咬定;做來非常省力,一若事屬本然者, 敷 如天雷報、翠屏山、打花鼓、烏龍院、風 衍故 或「角觝傳統」歟?同一 往 事, 此一概念且深深注入近代古劇研究者之意識中, 而不「角觝」之, 其自信之堅可見。 指 魏劇「遼東妖婦」爲「角觝之餘風」。 作突出表演, 或「餘風」之;祇拈表皮, 此處等而下之, 彼此歧異乃爾,非「斷代限體」之酸而何?周氏對 夫妻打架, 實則雖曲爲之說, 則又何從遽判其戲爲角觝戲?今日眼前人人尚得 流棒等、皆有夫妻打架情節 在近代劇內, 僅從形式上之一 可謂偏矣! 亦難使人明也!周氏文內論 不揣骨肉; 祇掠形 自是以來, 便無傷其爲戲劇; **竊憂此偏** 點或 -牢不 可破 所謂「角觝」意義乃無 設祇憑此一 線去看問題 不扶, 在內, ţ 影; 對於古伎之表演 古劇 在唐代劇內, 豈皆角飯 不· 探· 點之涉及, 於如此之 豣 優孟 精神; 究之事 豈不更 限 衣

當亦即樂之罍。 (丙)音樂 舊書曰「河朔濱其曲,而被之管絃」, 疊, 在大曲多逼或曲子重頭中, 原皆有之,惟此則當指重頭之所有。 正指音樂也。 崔氏所謂 毎 自隋以

大滅! 之謂也。 憗 名, 伎、立部伎等之規制,而於淸樂、 樂,特曰「散樂」。昨見五章資樂。 成分,究尚保留若干?亟待專家研討 知的民間, 歌」譯作七言三句。見附錄。 注 「與踏搖娘 向以此類「俳優歌舞雜奏」屬之散樂。 踏遙娘其 殆仍採雜曲重頭之制。 已具有以唱詞為主的簡陋的戲劇了。 踏謠娘是河內故事, (同調), 也。 其歌辭由滿文譯爲漢文, 而辭義則首尾 唐樂既不傳於中土, 通典謂「散樂非部伍之聲」, 律呂正義後集四五及四七, 或原用河北之地方音樂, 胡樂, 如踏搖娘之傳自河朔, 賞。 大曲、 散樂, 故知其以三遍爲 小曲, 共作 三 遍。 何以尚多流變於滿洲之笳吹中? 乃音樂於應用方面之名稱, 乃至里 即其一例。」若係地方音樂, 枚· 曰· 即謂在有唐一代, 所載清初笳吹樂章中, 次逼題「頌禱 周邊鄙之聲中, 「謠」。周史指唐代曰:「這時期, 套, 前二遍皆 詞, 譯 末 因 凡不依十部樂、 非性質上專門有一種 作 其樂於廚宋燕樂之 則用大曲之可能 事 漏 制 尚有不少唐樂曲 四 題 宜, 言 慢 八 也許在未為人 雜 歌」, 句, 採 坐部 並 慢 各 性 用

五。 一 謠 娘苦, 層,惟究不知 踏謠 (丁)歌 和來」之二句言之:「和來」 與 唱 踏謠娘苦」, 洪有幾 此劇在歌唱方面,有 標。 對劇情及表演正相切合, 和 腔發於主腔鬥畢 完全是聲, 兩大顯著之特徵。 凡之後, 無義。夢梁錄一有 則各有意義。 首曰有具體之和腔。 而不插在主腔 「雜劇色打和和來」 辭格方面, 中間。 或認為二 **據**崔記 就 語 踏 **参看下交討論問題** 촒 所 言與四言 歌 和 誠不 來 踏 止

之 之尤群 或認爲四言與六言 樂曲或出相和歌辭董逃行之類,亦卽近代弋陽腔的接唱尾音的濫 雜言之可能,難以偏斷爲齊言也。 而崔記竟能留此一鮮明之例證,俾吾人於千載之下,猶得其啓示,誠可幸也! 丽 而不限於接唱,喧賓奪主,尾大不掉, 至其第二特徵, 戲隨便想像之。 不圖此第七世紀之古歌制,依然活躍於今日; **苦之辭」,已均非代言不可。** ,因今日唐劇之脚本與曲辭已完全不傳, 中之有和聲光, 劇 按接 依然以司樂者多人,在旁幫腔歌唱,正千年以前踏遙娘劇中,「旁人齊聲和之! 之遺法。 然可由此推知, (唱尾音,用於北曲, 乃指所唱之辭必爲代言體, 崔記所謂「旁人」,疑亦司樂之人。 皆 今日傳辭尚多; 可。 亦必為七言五言等句矣。」此亦盛唐時卽已有長短句詞之一證。 其爲長短句而非齊言,則同。 此層尤爲重要!下文另詳。 |許史篤信唐戲曲必爲大曲,又見唐大曲傳辭多爲五七言詩,遂曰:「踏搖娘、 曰 唐大曲中之有和聲者, 高腔。 絕非准記、 實不易見。下文縣莫遊戲, 而非殺 則今人更不應忘却踏遙娘,尤其不可以未進化之歌舞 川調內變本加厲, 舊書所載踏遙娘歌唱之情形矣。 (事體 否則須另備一 和腔之辭旣係雜言, 因催記1 惟敦煌 に腐っ 接唱不限於尾音 班幫腔 日 曲內有明 有張說辭, 稱蹇」, 周氏在中國 人,在旁承 例。 備和聲, 周史論路謠娘曰: 則主腔之辭, 獲達 至於唐劇 戲曲 然今日改進以後 應, 唐聲詩 百 亦有為大曲之可能 有時簡直另唱 「乃自歌爲怨 <del>财</del>乃 論 叢中, 曲 與 中之和 太費 Æ 大面等戲 亦 短

其

富

叉絕 雞俎 踏遙娘四伎,代表其餘一切,推爲散樂之四特例數? 之表現,在盛唐歌舞空前發達之際, 踏一, 倫 前集五, (戊)舞蹈 而此字實有其重要與特殊之意義在。 顯已非簡單之踏步, 僧謂尼曰:「可爲押衙踏其曲也, --唐人本以一踏 : 爲簡單之舞。 然其始仍日 於千歌萬舞、無數俳優雜奏中, 倘無舞踏, 「踏其曲」 「踏曲」 因徐徐對舞。」 通典、 固不. 耳。 謂循聲應節, 新舊書等旣如此載,後世遂遵用不改。每提及唐之散 成其爲踏謠娘, 此劇之 下文曰:「曳絡回雪, 何以偏取大面、鉢頭、窟疊子及 舞 踏, 以步爲容也。 早基於劇名第 倘其舞踏無特殊 如段成式酉陽 迅赴摩跌,技 二字 麥態

中宗數引近臣及修文學士,與之宴集。 **晉卿頻渾脫,** 左衞將軍張治舞黃聲。 管令各效核藝,以爲笑樂。 工部尚書張錫為談容娘舞, 將 作 大匠

極舉此四事以見例。

舊書儒學傳下,郭

Щ

惲

傳日

緣所舞的, 通鑑 曲 演其全劇。 相 因此戲流行民間, 配合,在崔記曲名中已屢見之。詳下文蘇英邁劇。 二〇九載中宗景龍 便也是那著婦人衣, 必其舞麥確 而舞姿可觀,衆所熟習, 有特點在, 三年語,略同。 徐步行歌的赌摇娘了」,誠然。 然後始可以單獨臺擬。 故機臨時以此承應而已。 張錫在中宗前爲此舞,應即摹擬劇中舞姿之特點而已, 惟張錫作片段之舞而已, 黃鏖舞爲盛唐健舞之一,亦見崔記, 渾脫舞乃唐代名舞之一,曾與多方面之樂 黃素中國戲劇脚色之唯物史觀的研究, 並未演戲, 不足為當時男優扮踏謠娘之事 均非凡伎也 謂 像這樣張 未必

諸文臣於「至尊」前效顰獻伎, 「且步且 諸人以大臣效 動作 Ħ 演 庾亮 生平, :「楊再思爲高 無疑。 (己)表演 歌」, 曰 伎人所爲, 應皆謂入場之時如此, 有行曲單交路, 衝 麗舞 怨, 崔記曰「作毆鬭之狀」, 國子祭酒祝欽明爲八風舞」, 日 媚· 君· 稱冤」, 邀龍, 舞曲散花樂之分。 選用及之,亦足反映其舞之必不凡。 並非始終徐步行歌而已, 曰「笑樂」, 故· 放 醜, 曰「調弄又加典庫」, 非謂諸舞之態醜也。 「舞」前有「行」, 皆未必限在歌辭歌聲之中, 而總結曰:「諸人舞態愈工, 可 皆非舞蹈所能表達, 斷 崔記上文曰「徐步入場行歌」, 亦即表演, 唐內史於郭傳所舉此三舞之前 言 也。 隋書音樂志述文張樂 冏 乃歌舞戲之規 魄態愈露。」 時必 有 其有科泛之 面 容、 乃· 謂· 模。 手 曰

問題, 下文討論之。 試看天寶年間常非月詠談容娘詩子唐詩七。 日

多鄰!

舉手整花鈿

翻

身難錦筵。

馬闡行處便,

人族看場圓

歌要齊聲和,

情教細語

傳

ボ

知心大小,

容得許

謂· 聲·

身段等之表情,

亦無待言。

舊書所紀

日

「河朔演

其

曲

而被之管絃,

因

寫其夫妻之容

蓋

在管絃,而容在表演,依曲以演容,

非謂以管絃寫容也。

劉賓客寫話錄謂「乃爲假面,

以寫其狀

是另

或在醍闢之後, 次句可見舞姿, 或在典庫凋弄之中。 已絕非「徐步行歌! 階段。 常詩露此一琢,吾人可見其餘。 首句雖亦可歸入舞姿, 但以認作科泛爲是。 周氏中國戲曲論叢指崔記之述 花 鈯 待

劇 此 等所 果 ? 都是 伯潛 此劇 成兩 文緊 歌唱聯合起來,並曰「所以說詩歌文學與表演文學之合流, 徒託 舊書等之上。 劇 等小說 接 帶 矣。 E 述,尚不算「信而 此言非知言矣! 劇 者 唱與演若不合於一人, **容言而已。** 唱帶 日但 所能及, 混合的一 此 睌 與 做 唐 是這 段材料的 戲劇 的, 韋 m **蔣氏書中**, 蟾 叉未 種 此種一合 兩者指許歌與表演。 獨立之文學了」。 還脫不了原始歌舞的形態。」 十一指此劇 句:「爭揮 有徵」。 蔣祖怡 **詳明宋代究竟何種典籍及其如** 重點, 將夢聚錄所記「按曲子」情形,參軍色以竹竿拂子作口號致語,勾放隊舞與雜劇之情形, 一」與 乃類「打連廂」之原始方式;唱與演若不統一於感情, 詩歌文學纂要論詩歌文學與表演文學之合流, 鉤弋手,競聳 **惜蔣氏**容中, 實在 Ħ 「混合」 其所唱的摩腔, 「大概這時的 真真的合在一起, 足見蔣氏對此劇中歌與演之合一, 之嚴格區別 踏 並未說明宋代究竟何戲之歌與演如何合一, 搖身」, 始於宋代,是不會錯誤的」。 夫「帶唱帶做」, 戲劇 而不在其扮演的形式」, 究竟何 認爲「搖」,不認爲「謠」, 何記載宋戲, 且信而 已知道化装, 在, 有 蔣氏亦: 微的, 可參看四章四 正求之不得, 方算 動作上也 (「信而: 並 當在宋代。 尙認 無 亦引催 唐人看 確 未免淺視崔記, 節論數內戲外之分以辨之。 爲不 旨, 有徵」, 有相 非· 如· 眞, 宋代 將何以致戲劇效 法已不 記 當 述 心此不· 蓋 已超過 的 | 推記及舊 以 此 附 方算得真 砰 後, 劇 算. **禊認為動作** 從 眞· 正· 矣。 亦 催記、 Œ 誤 叉 而 考, ·書 變 戲・ 下 膊 伹 解

黄葆真 増補 事類統編 四四音樂部「舞」有曰: 「談容娘職聯爲姿, 張淨婉 風 流可 掬 上句 注 ₽[

的來源末云:「處容舞我疑惑就是談容娘或踏謠娘舞。」 唐書 而相牽混,不可。 郭 皆狀足跛難行。 H 惲 倳 語 而 已, 此二字豈是談容娘舞之姿態! 掮 踏 遙」爲「毈躃」, 並 無 依 據, 皾 楊氏因名稱上一「容」 者不可 乃 拈二 · 誤信。 字以與下句之「風流」偶 近人楊憲統 字相同, 零墨新箋 Į 便不顧 柘 獙 枝 實 舞

之的證! 初型歌· 甚 呼· 乃旦脚扮公主,「巧語」 其· 謂之全限於唱, 於聚音;若低聲,優近於無聲, の自然之 常 邸 卽 詩之表示均已明明白白, (庚)說白・ 舞劇性質之上;其必 4. 如 所謂「細 發. 在殴 展。 蚁 鬬 굻. 吾人苟: 」即說白,與此:細語 正同。 而始終不道 「阿叔子」, 語」,疑揖旦脚之雌音,並非低聲。 調 常詩「歌要齊聲和」,與崔記所述正合; 弄諸複 菲 主 雜動 觀 有表情與說 皆非由道白出之不可。 句白, 上絕 事實具在, 何能傳情了白居易詩篇中唐演義陽主之合生戲,謂「名情推阿軌, 作中, 對不 詳下文義陽主。 殆亦爲不可能之事。 白 謂之棄有唱白 信 我阈 兩項之輔翼,業經跨入後世戲劇之階段,乃水 即不必再堅持否認。 在第 即捨常詩, 七 因據常詩,看場露天,不若後世之戲院 若定指在歌辭歌聲中 世紀, 相配合則可, 而「情教細語傳」五字,乃踏謠娘 蓋全劇之表現,旣如此複雜, 能於產生如後世之戲劇 而專驗准記, 如許史日 謂之有容無聲, 「追時这宗時。 如此 亦明示此 呼云, 巧器許秋娘」。 固然不 者 劇有道白。 登不 新 到渠成,極 早已超· 曲 對於崔 劇有· 建 勉 可, 強 大华 道· 秋娘 或· 越· 之 卽 能 白·

便是炯識。 歌 由、作此種硬性否定之明例也。近人楊鴻烈中國文學雜論曰:「優以調謔爲主, 舞劇。」楊氏於北齊戲之體會,雖尚未深入,惟已認明其有說白,並與歌 綴其後曰:「究竟不是成熟的戲劇罷了!」二家之說, 舞爲主, 楠 兼 舞, 是樂神的。 聞 演故事, 後來傳到北齊, 已與今日戲劇略 **纔將說白歌舞,合成一事,組織成功一** 有相類; 所異 者, 雖不專指本劇而 有唱 伽 無白耳」。 舞合成一 言, 種· 正對於一 **盧**論二完全用 |極簡單的演故 事,以較許史、盧論, 是樂人的 般古劇漫 事 巫以 的· 歌· 無 歌 理 並

亦未詳。 三字疑配合劇中故事而來, 是丞郞。」曰「叔手子」,或與「 語,有曰:「二女則牙牙學 旦之於淨,男角演則稱『郞中』, 語,五 阿叔子」乃同 男則 雁 雁 而故事之詳則不傳。 女角演則稱「阿叔子」, 成行。 稱 調 自然繡畫, 俟考。 總解文章。 未知何說。 叔手子已爲卿相, 唐人妻稱夫日「阿 爲婚禮中一種俚俗之祝 敲門 ,叔子」,

## (辛)化裝——唐韋絢劉賓客嘉話錄曰:

其身。 隋末有河間 好事者乃爲假面,以寫其狀,呼爲踏搖娘, 入 戲鼻, 酗酒, 自號「鄭中」。 每醉,必殿擊其妻。 今謂之談娘 要美, 而善歌, 每爲悲怨之聲, 帆播

此段文字, 有無訛 脱,不可知。 好服 原文檢討: 所謂「好事者」, 當指非優伶之演員, 且必爲 《男子;

第三章 剧级

便是炯識。 歌 由、作此種硬性否定之明例也。近人楊鴻烈中國文學雜論曰:「優以調謔爲主, 舞劇。」楊氏於北齊戲之體會,雖尚未深入,惟已認明其有說白,並與歌 綴其後曰:「究竟不是成熟的戲劇罷了!」二家之說, 舞爲主, 楠 兼 舞, 是樂神的。 聞 演故事, 後來傳到北齊, 已與今日戲劇略 **纔將說白歌舞,合成一事,組織成功一** 有相類; 所異 者, 雖不專指本劇而 有唱 伽 無白耳」。 舞合成一 言, 種· 正對於一 **盧**論二完全用 |極簡單的演故 事,以較許史、盧論, 是樂人的 般古劇漫 事 巫以 的· 歌· 無 歌 理 並

亦未詳。 三字疑配合劇中故事而來, 是丞郞。」曰「叔手子」,或與「 語,有曰:「二女則牙牙學 旦之於淨,男角演則稱『郞中』, 語,五 阿叔子」乃同 男則 雁 雁 而故事之詳則不傳。 女角演則稱「阿叔子」, 成行。 稱 調 自然繡畫, 俟考。 總解文章。 未知何說。 叔手子已爲卿相, 唐人妻稱夫日「阿 爲婚禮中一種俚俗之祝 敲門 ,叔子」,

## (辛)化裝——唐韋絢劉賓客嘉話錄曰:

其身。 隋末有河間 好事者乃爲假面,以寫其狀,呼爲踏搖娘, 入 戲鼻, 酗酒, 自號「鄭中」。 每醉,必殿擊其妻。 今謂之談娘 要美, 而善歌, 每爲悲怨之聲, 帆播

此段文字, 有無訛 脱,不可知。 好服 原文檢討: 所謂「好事者」, 當指非優伶之演員, 且必爲 《男子;

第三章 剧级

狀。 於常詩之頸聯中略 連 匪,人馬之多可知。 類論之。 (壬)劇 馬圍行處匝」 「錦筵」所捨乃樂棚,露天劇場中所設有棚之戲臺 場情形 可窺見,惟仍覺 此項揣測,未知中否。 可能謂環繞看場之外圍,原有通道; ---劇場緊要部分,一般包含演臺與看場。上文旣引常詩,不妨卽以常詩爲 模糊。 觀 衆似乎立觀 而 觀衆騎馬而來者,便沿此道以繫馬,至於 無座。 也,詳六章首節劇場。露天看場之情 人

基從三面簇擁演臺,自然成半 依 周 圓

爲之」 人; 因· 則 憐之深厚, 領受乎? 般不高,詩人對於演員身世之同情心,此時固可能油然而發,交織於其閒耳。 談容娘」三字, 甚婉曲。 自來 .透過演員之伎孌,已人人皆具憐憫;而對演員, (癸)效果一班 也; 觀衆因坤角表演之心理感應,顯然不同於對男角,古今一轍。 」施肩召舞女詩「買笑未知難是主, 叉知 遂不覺問演員曰:「心腸寬窄, 唐人謂「憐」, 所 乃演員之代名,非指戲劇名, 發憐愛是無對劇 常詩末二句::「不知 大都是憐愛, 中 萬人心 人與演員之雙方者,所獻之伎定是戲劇, 少 逐一人移」, 心大 究屬如何? **言憐憫**; 小, 亦非指劇中人蘇家婦。 類此。 此處於二義兼而 容得許多憐 則賞其色藝,又人人皆具憐愛。 對於觀衆所發之無限於憐與愛慕, 於此知演員必 ^1 \_ 育之。 乃此劇效果之一班 猶之唐人稱善歌 何况唐代女優之社 爲 坤 常氏肯定觀衆 於此並覺常氏 非無故 角, 崔氏 事 乏歌 所謂 欲 也, 果能全然 對 形 ?詩題中 /於劇· 地位 容 曲 舞 而 婦人 所 其 用 能 意 加 冉.

第三章

剔

唐

樂世娘」,見質朝詩。稱善歌杜韋娘曲者曰「韋娘」。見馬祖常詩、

常 點間 其 轉 等,究竟和今日的戲劇有無 認 夸· 考 據 新考驗後,而 踏、祇 為證 情 知者如· 知。 解釋恐亦 今所知, 中, 以上十點,有言之不能詳者, 有何 **據太薄弱,** 有歌 旣然 此,然後始斷 未涉妄誕。 抵 在北宋時的東京, 難 取得新 舞兆 觸,究竟應否修正, 「無從考知」, 於 統 無故 未足證實, \_\_ 結 近人杜璟中國戲劇之價值,劇學月刊一卷十二期。 和 論· |其在戲劇之構成上,已經「具體」,並 惟上列十點, 事 ,杜氏以與關踏兩劇並舉,原覺不倫。 願過 直 則所謂 1接的血 因 曰: 始有勾闡表演目連救母 去對於路遙娘劇已曾有論斷者,重加 ,則限於資料; 並 如 「具體」 統的 示 何修 畢竟在杜氏所謂「證據」方面, 關 但 Ē 係, 此 者, 也, 周胎白 有已略參臆測 也 當無 凶 卽 爲 1中國戲 雑劇。」 從說起。 至後來的 同樣的原故, |非「無從考知」之「具 者, 曲論叢曾曰: 但周氏又曰: 蘭陵王、 今於踏謠娘則 至於在戲劇上, 對於巫 但十九皆鑿鑿有據, 研討, 已較爲充足, 使 我們不敢斷定。 踏搖 **观俳優之爲** 中國 以覘過 「其形式 不 體. 颏 然 \_ 也· 戲曲的具 何謂「血 正• 以 去之論 先 囚・ 如何, 可. 戲 及 經過 ட 且 隊 劇 舞 其• 所 斷 統 夫 起 體形成, が 可得而 ・ 린 此· 關 測 賏 源 隊 無 此 轉 亦 倸 舞 番. 從 在 + 與 踏 曾

互. 相印證,於全能與具體之說,庶幾益爲充實耳。 點 既陳,全能 颠 具體之說,已較爲鞏固,乃得進而剖析問題 辨別 是非。 如 此, 從正 一反兩

山

復及歌。溫庭萬觀舞妓詩「搖踏動芳廛」, 且 史太與外傳中, 若崔記所主之名義兼養 二名皆有說 步 1且歌, 記立 (一)「謠」 異而然 故謂之<sup>®</sup> 並 與· 尙作 非 敷 摇. 偶 踏謠』、 踏 然。 也 謠娘」。 非· 一· 且 一自{通 晚唐 義 事。 甚 通典作「 **幸蟾**句 亦如此。 }典 周 起, 匝 |崔 摇, 以後之稱此劇者, 云「爭揮鉤弋手, 且所謂 記 舊書 日 踏 Ħ 必有所據, 「每搖幀其身」者, 「踏搖 謠 「 踏· 都不遵崔記, 不能 競聳踏搖身」, 踏 指· 舞· 群。 指足, 思之亦非美姿, 謠. **豈所據者** 而用 搖 指· 可知其實在 歌. 指 更早於崔 踏絡」。 身, 並. 難 解 审 不 誇 釋 菛 所 記 美。 舞 敷? 見 日 言 惟 容, 舞, 以以 鸝 抑 宋 不 僅 此 未 其 樂

考據 级與汾河灣,女主角同是寒窰受苦一十八載,但各有其故事與主題在, 間 蘇中郎以丑爲主角,趣劇 部分相像,實 且斥爲"全失舊旨」, 之差別,尤大 應爾 (二)「娘」與「郎 . 其實左 係 (於兩京) 兩劇、段錄 矣。 非· 一· 何况合併此二劇爲一乎? 왞 劇間之所 而已。 已。 下文蘇中郎 明明 劇 分述, 有乎! 出 踏謠娘以且爲主角,乃悲劇, 北齊,一 不容 近 人不察,強認此兩劇爲 1牽混。 出 離之則雙美, 北 催氏 周。 於踏謠娘劇之演 雖 蘇 合之則兩位 邬 包含社 中 致造成] 與 心會問題, 傷· 距能 出 蘇 合 種 **醬如今日京劇** 增 中 種矛 而 加 郞 典庫 意義深 爲 盾 同 譋 嗜 何 而價・ 猶 酒, 弄 Ü 况 屮, 爲 兩 埸 故 值· 唐劇 髙・ 武家 事 過

倘

有

1

五

四

意· 中, **微歌未見其辭,** 亦爲 踏縮娘劇己點點滴 也 變, 引 籍 今日得見之唐柘枝歌辭, 於 تنام ! 1者不 斦 西河詢話二,論我國戲劇之進化, 一語歟? 載,早已濡染耳目矣。 雖 (三)歌舞融 (四)歌 復古」 演。 娘之制度如何,毛氏 訶 固否認踏遙娘為歌舞合於一身也, 毛氏言外之自信讀書如此。 曲 毛氏從古歌 小數, 必至元劇,始歌者、 舞適應故事。 半路 而已, 合 「舞如蓮花北經歌」並非唱辭, 滴,切實做 然亦考古家所當識 共祇四首: 身。 |-不能代於創獲也。毛氏部濟人作所枝前、 舞, 何以獨 顧以積學之士,作淹貫之談,而遺之若無物,誠所不解! 薛龍三、無名氏一,內容絕未及柘樹之枝" 歷 到· 踏謠娘之表現情形,不比見於敦煌石室之文獻, 舞者, 敍 至明傳奇,有種種不同之制度, 始終避而不 元劇制度亦 然常毛氏時,崔記之足本尚流傳易觀,不比今日祗見殘 調古歌舞不相合, 者 合爲一人。 共中亦 則又何以解於崔記之「徐步入場行歌 故先教諭曰:"世人不讀書, 論歟?演者、 未云舞者執蓮花、 如此,不過是依循傳統, 毛氏未必不知唐伎有踏謠娘, 歌者不舞, 蓮化鏇數, 唱者隸於一 毛氏智於麼代歌舞之齡容積積, 各方資料所示, 而 則舞者所執, 結 舞者不歌; 金連廂則演者不唱, 日 設岩其以前果曾中斷 事, 雖念詞曲 在柘枝舞者手内, 「此種 **只欲者所措詞**, 歌 近代 者 Ŀ, 移踪 而言之如此, 亦不 與夫「且步且 始經 如首章去蔽 舞· 者· 成另有 换 可, 並 跡, 發 行為 稍稍相 無 現; 所據數了 肵 本而 況 執 各 以 應 其 是· 其· 獑 凡 蓮花 則 他 往 耱 曾 然

上文說明唐代歌舞劇與全能劇之分,

在前者於歌

舞

U

外,

或

有

白

無

地方 之歌 所歌 究係大曲多遍? 或演 制 遍 動作。」又觀王氏在戲曲考原內,檢討大曲之文字,亦可知。 有 同 詶 有 ,王氏唐宋大曲考日:「大曲動作均有節度, 或有7 戲劇、原非宮廷戲劇一點推 以 重頭之多疊者,正以此耳。 舞,其進一 亦同王考之失。 喜去喜去覓草」之和聲, 事, 演 却有「旁人齊聲和之」之事,原可信其所用並非大樂與大曲; 科 敢 無 而 Ė, 不能被以歌舞。」 ·····不可謂非優戲之創 步所演之歌舞戲, ・抑雞曲-後者 **遂僅**分唐劇爲歌舞劇與話劇二 重頭? 崱 (無備有) 本難判定。 茲 測,所用亦必以地方音樂爲多, 失其自由, 打破大曲無和聲之常例, 樂、 再試從歌舞兩方面,加以檢討。 或不冤如此; 與戲劇之自由動作, 歌 舞、 蓋從 謂爲大曲之樂制 但 演、 於是曰:「唐五代戲劇, 唐宋普通大曲看,並 未 若地方戲, 類。 白 群其爲全能 不能相容。」 五 事。 而意中又想像唐之歌舞劇必用大 逐不 王考理解踏謠娘 所限也。 則未必然。 又曰:「大曲一定之動作, 戲, 能肯定其必非大曲。 則仍當信其非大曲, 周史僅目爲「民間簡陋的戲 無用和聲之痕迹存 徒因敦煌曲內關百草大 或以歌舞爲主, 此於宮廷中, 踏謠娘之樂 為歌 舞戲, 終不足以表戲劇自由之 《與歌 但從民間 賀用 而失其 上文所以斷 在,而 劇, 曲 故 分若干 富 多温之樂 如 麗 曲 路 仁文注 卣 故・ 事、 事· 堂 有 由; 樫 爲 皇 皴 歌 每

以 由 5旁人大! 踏 。遙娘之歌唱,爲適應故事之需要,可以入場便歌;大曲之歌舞, 唱和 腔 殿闕 狀後,與典庫調弄前後, 或仍有歌: 初無王考所謂 多從樂之中殷起。 「失其自由」 於每 **心理**歌畢. 者在也。 - , 又可

有代言 之 伹 劇 曲 舞 (辭二卷·) 多於唐劇 ~ 初型歌 旣 蹈 此 方 娘 種 兼 慢之戲 歌 備 面 **域骨**载之。 劇之情で 爲 舞戲 舞,已 叉 <del>Ъ</del>, 在多遍· 餇 事 適 폜 曲, 爲全能,本已不同 朋 能適應故事之需要, 應故事之需要, 形,已 矣。 有 但 丽 天 大曲· 鼢 必 就 何況元劇 鬭與調弄: 得· 屬代言,已略見上文, 現存者言之, 4. 所· 明· 有。 萁. 在 可以 爲 於 許・ 彼此情· 亦 爾 ·多·曲· 隨同 初 歠 矣 般歌舞劇之以歌舞爲主; 則斷自 無 而 (王考所) 「牌相聯之套曲 形· 向 不 了, 可· 前 舞, |元劇始。| 發 代言體初不 굸. 謂 展, 伹 徐 失 般· 更不等於王氏假想中 步 查路 韴 制度中,亦何 其自由 故唐劇與元劇之真正差別,並 必 근, 俊朱 遙娘之唐歌節 入後之舞, 卽使 者在也。 金 元 . 嘗不受限 退 劇 始 步 王考又! 有。 雖 口 )承認其 種 不 能 쀄· 必 傅 茲 渗入表演 用大 更可 日:「宋金 )崇文總目內, (果仍以) 以言「 茅· 曲 裑 在・ 自由, 袻 科 而 歌 受其 時 言 泛 舞為 有周 或當已 者 節 **嫤·** 從· 實 在 主 獲人 其

不 明, 亦 想 ग 絕 定有 不理會。 解 在 以 |崔 Ŀ 許 ź 近 記 多風 궁, 人 賏 姑舉 張 舊 尙是較深看 得: 俗 壽 或歌 云云, 林 一二例。 洅 論 舞 己可 踏 法。 歌 踏謠娘之「踏」 是 (由它演) 謂 歌謠周刊 更就歌 旣顯 變來的。 且 三 舞適 卷八 著。 期 與 應故事之淺處言之: 乃 謡, 最顯 論 <u>국</u> 者 明 每 路 的, 俱 毎 歌 非 不 的 憑室 膩 如 風 踏 俗, 搖 仍 <u> 1</u>7 有人並踏謠娘之屬於歌 娘和 在, 以 在古代旣然 普 通之歌 踏 而實附麗 鷓鴣 舞 是這 視 於故事。 之,多 樣 踏搖 的 舞戲 歽 流 娘 故 推 事之 是 行 唐 譳 說 時 我 誠

已遠甚 錄、 乃對於踏謠 崔記此節全文?崔記此節全文之重點,又豈在表示其「踏地爲節 踏謠娘全節, 固 則 事 原 骨說明 俗 的 路爨」 散樂, 可, 綇 實上果如此乎? 爲 變 唐書等, 民間故 其 止如脹、李二氏而已也,續觀下文可知 ! 謂在跳謠 辭· 以其 嶼 與戲劇相類似之一 卽 娘劇 不管認 133 事之本。 論歌 分明·· 事 而日 且步且 李合, 颏, 舞劇中所見「踏謠娘」三字, 完全不感覺其曾演故事, 其 抑不如此乎? 「所謂 在「踏 惟張 曲 歌 ., 踏· 遺其眞象, 民 氏 間 故 踏 義· 同· 爨」中, 所謂 點尙不能 故 日 事 『踏搖』, 者, 當不俟辨而後明矣。 變 · 演· 結果無非滋生誤解而 風 來之 够顯然。 仍然如此, 當爲歌時以足踏地爲節之意」。 俗 謂演戲、 這願! 點尙不够顯 乃專指簡單之踏歌而言, 而一意強調其爲踏歌而已。 在舊時封建家庭中,夫虐其妻,確 直與太真外傳所用者相同, 然的和 則不可! 串戲也。 踏歌 李赡倉宋元戲劇雜考內釋「踏爨」, 崩; 팅 歌時以足踏地爲節, 相類似。」 張氏又謂 論其伎 若僅取 三 李 ? | 藝 發 張氏旣謂 其「踏地爲 其類 按推求 然而 終與故 展 旣如此, 之進 然」和 對路話娘 猶之日 事無涉耳。 踏 踏謠 可以謂之風 節・ 乃歌 度, 踏 二 點, 「歌舞女」 在崔記、通典、段 娘 歌 作 字之始義如 超 舞之原始形式。 相 如 顯明」 類 如張 踏 此 又何必引 似, 俗 引崔記述 想像者 地 爲節」 而 (氏說) 風俗 由 卽 此, 근, 風 不

五 )完全中國北方伎。 唐之路謠娘,乃承襲北齊之踏謠娘而來,並 非 創 作,乃衆 所 公認, 應

定,但 之影響」。 觀 周已有此戲, 事・ 齊時已有此戲,而蘭陵王踏搖娘等戲, 難 無外來或模倣外传之任何迹象可指,不比合生或鉢頭也。 民,仍十九爲漢人也。 在文化上,漢人當仍保持其地方性之潛力與主力。 以現有資料而論: 我影響之大,看中國之文藝幾乎件件均有其外國淵源。 可確定。 如 水是」之原則矣。參看首章溯源節(乙)北齊。 信, 此,無從 點,已牢不 王氏主视上,因外國音樂於此時頗入中國, 反而擴大懷疑而已, 北齊之踏謠 抹 抑唐代採取齊周之事而演之。」蓋忽於強配之文。 如 殺何 此籠 可破,於是用鉢頭居間,從上下兩端,挑起其他二伎, 統其辭, 娘 如 Ŀ 輕輕交代,自覺省事, 已如首章去藏一 文所云, 皆模倣而爲之者歟」?雖曰尚是假想, 乃民間故事與地方音樂所合成之地方戲劇。除史云:「不知是否齊 王考之後, 節所云。 魏齊周三朝之統治者雖非漢族, 奈踏: 孫嗷嗷之真實情况, **遂覺外國戲劇當與之供入中國。王考第一章語。** 青木史一步一 |王考於指明鉢頭出||西城||胡人 有時傾向偏頗,言過其實, 乃近代學者, 趨, 一並屬之於外國系統, 並 震於印度文化、西域 稱三 已昭昭於史乘問 | 伎 | 以疑問出之, 但轄 失之誇 後, 「或受西域 地以 續日 殊· 誕 此伎並 内之 未曾肯 違· 音樂予 或此 文化 此一 絕不 使人 賞.

近 人劉大白 王 氏 清水氏、 [與許 地山 主張 之說是也。 雞不 切 事實,然猶託於情理也; 劉氏中國戲劇起源之我見文學週報二三一期。 乃偏頗更有甚於二家,而 承王考上 成已在: 頂主 情 理 張 外 認定 則

放日 本劇乃模仿西城傳來之鉢頭戲而後作,謂之「從模仿進於創造」。 湛. 劉氏憑此種動搖未定之基礎,竟建樹一空前沉重之結論, 「所以 其誕孰甚,此乃劉氏之意造,設有隕越,王氏且不能代爲任咎矣。 中國底 一戲劇, 可以說不是中國人自己所產生的」。 謂中國文化不足以自己**産** 未思此在王氏僅爲假想, 實則劉氏於意, 劉氏又曰 仍偏重 生戲劇,其 爲 其爲模仿, 疑 問 而

來,又是用不慣中國底文言的,戲劇纔發達起來。 生。 手,而反產生於外來異族之手的緣故了。 議和來,踏謠娘苦和來」的每麽和詞, 文學作品旣以文言文爲正當的工具,而排斥語體文,所以必須用語言作對話工具的戲劇文學,不能自行產 西洋底戲劇,在希臘時代,早經盛行;而中國獨不能早早產生戲劇,似乎是一件怪事!……中國自漢以後, 一定要等文化低於漢族的鮮卑民族進來,用不慣漢族底文言的, 明明是當時的白話, 到了唐代,漢族文化統一了, 以後證前,這戲劇所以起源於異族的原因更明顯了。 脱可知道, 纔會創造出原始的戲劇來。 戲劇又無甚進步。 戲劇底所以不能產生於漢族文人之 直到金元異族進 試看「踏

產物, 文化高 我漢族、人類也,文化縱低,在漢以後,乃並失此本性,而絕此本能數?其誰信之!劉氏旣承認漢族 夫生活安定以後,即需要娛樂,乃人類一般之本性,以歌舞戲弄等充實娛樂,乃人類一般之本能。 ,而鮮卑金元之文化低,爲欲自圓其漢族不能自創戲劇之說, 並非高等文化之產物, 可謂駭人聽聞! 然則希臘能於早期即有戲劇, 竟不惜肯定戲劇乃低等文化之 究竟算文化高而 可羡

敷 ? 策,或獻主考之溫卷,或科舉場屋中之制藝,事實上可云絲毫不受文言文之限制。 而我再 抑 劉氏言「以後證前」,當知北齊之有劇, 爲漢族文化之產物,無論內容與形式, 化 **屑觀賞者?** 明清,文言文縱居正統, 在 和聲辭方合乎戲劇文體之需要數?劉氏認為唐代文化統一 和來」之和聲語句,在所傳漢魏六朝之樂府歌辭中, 適應宮廷需要而編,同時亦適應民間需要而編。 中 ,非契丹蒙古人也;皆劇作家,非劇譯家也;皆自用漢文、漢語寫劇本,漢宮秋、梧 供我漢人賞歟? 抑算文化特低 用 譯之,則 而傳奇之大興,同時雜劇亦盛行? 語言以編造戲劇,不知其所用者,乃其本族 則謂我文言文足以阻礙戲劇之產生 向來不聞有其 m **倘用其本族語自編自賞**, 可數憫數? 但上而帝王, 人其事也。 誠不 ·可解。 下而百姓, 亦初不因鮮卑人來華不慣用漢文之故, 舉非譯自契丹或仿自蒙古也。 又安見由異族來華,不慣用淡文, 如北西廂等。 則與不慣用我漢文一 夫先後來華之<u>鮮卑金元諸異族,既因不慣用漢文,而</u> 多數乃戲場瓦社與書會中之產物,並非應殿廷之試 層, 人人當娛樂之時, 不知凡幾, (語數? 我國自漢以後之戲劇真象如何,尤其唐代戲劇 將從何說起? ,戲劇便無甚進步,又將何 抑漢 舉不勝舉! 語 敷? 層何干? 如「踏謠, 又孰曾對語體 若謂契丹蒙古先自 所編 又安見惟此 而始 今確知關 供其本族 明矣。 和 產生光 來, 有所 自漢之後, 桐雨 以解 白 僑 夫戲劇 「踏謠 踏謠娘劇之 民自 綿 劇 馬 等劇 編造雜劇 於明代 ) 數 薄, 鄭 賞 娘苦 脚 皆純 以迄 皆漢 誠 而不 歟 本 文 始 如

遽 下 之實況 劉氏 人 出 八有人在コ 如 信 劉氏 U 斷 許 語 離奇之誤解,所構成者不但爲戲劇方面之嚴重問題,且爲文化問題、民族問題,不容恝置。 如 所 時之文藝作家與文藝批評家,徒因囿 日・ 何 然此二 述 "我漢族不能自有戲劇,乃 漢族 不 知劉 者之間,頗相關 文化不足產生戲劇之謬說者雖不多, 氏 | | | | | 考 否, 聯,影響甚大,有不得不辨者矣。 所 文化・ 依據 髙; 者 叉 於汪考成見之故,對於踏謠娘 一同時不 記 如 何。 能早 若徒限於王考首章所舉之十五 若信我國 有戲劇,又爲文化低"可謂 一戲劇或戲曲至元代而始完成者則 一劇體 認未 刺 單・ | | | | | | | 確 位・ 而• 竟演 **奏!** : III 檖

裳羽 認「踏歌・ 厰 其認 **遙娘之有** 默 時樂歌, **踏** 衣曲 地 謠 茲樂二十曲之第一 此 等是」。 娘爲萬歲樂之別名一 ìЩ 連手踏萬巖 卽· . 枕 劇體 項 從西域傳來底更多! <u>`</u>路 痕 。 議。 娘, 迹, 許氏 例及其在漢劇上底點點滴滴之注文曰「看來踏謠娘 樂於城下。按為趙州城 在 掮 踏謠娘卽萬歲樂, 詞 此劇亦 曲, 曲 中 いま。 爲萬歲樂, 由 究 在詞曲 西城傳來, 在 何 許氏據明方以 處? 裏可以找出些痕迹底, 而萬歲樂路謠娘乃俱由西域 即原屬突厥樂。 陳合英按為趙州守将。 實不易找。 乃本於 智通雅,謂隋 詞 侕 一曲裏可以找出些痕迹」,但言之不詳。 又據通 消 息透露 在城 九部樂之龜茲樂內,曾合併 雅 如穆護沙、 引朝野僉載云:「唐閣 來矣。 Ê 許氏 也是萬歲樂底 曰:"尚書爲戎踏 所以如 展 踏點娘、 (轉牽附) 此 ŧ 别 蘇莫遮、 張 名, 歌 知微 者, 至於此 有 攵 與突 突厥 乃 遂 在 (踏 霓 日

於許氏 非風馬牛之萬歲樂、或有如布帛菽麥之普通「踏歌」所能爲之聯繫者。 后有鳥歌萬歲樂, 朝 來自西域,並非地方樂舞與故事之結合物,自北齊即然,亦當舉出切實可靠之論證。 又將何以解於上文所云之故事、音樂種種? 不能謂凡此種種,皆不可靠, 可云雕奇! 殆莫過於許氏此說。 同曲異名歟?夫踏歌本屬原始伎藝,任何民族皆善爲之;非突厥所獨能,或中國所獨闕。 皆有。 「手之舞之, 一人爲然矣。 突厥固可能有其萬歲樂,唐朝亦何嘗不能有其萬歲樂!閻知微所路, 通雅不過因釋「腸」字,始兩曲連引,並無兩曲為一 見通典及新聲禮樂志等。 足之蹈之」,豈亦皆來自外國乎?使唐踏謠娘果來自突厥, 亦正可見唐劇之與近人,其間隔膜之甚!此種情形固不僅於踏爲娘一劇,或限 卽令閻氏所踏,是突厥曲矣, 曲之意。 按 「萬巖樂」之曲名, 却與踏謠娘何干?又安知其二者爲 自來對於唐踏謠娘誤解之甚, 或可不顧 而非北齊所傳之舊伎 亦可能屬唐 甚爲普通, 也 此二者之間,絕 使踏遙娘之 我古語 曲 幾乎 也 歷 所 낣

惟許氏文內論踏遙娘之和腔有曰:

争吵狀。 「和來」, 欠解, 歌唱之後,每有「和來」「和驚」 想是歌中延擊。 我少時, 等學。 在廣東徐開, 徐開爲漢唐舊縣, **好理會那裏的歌戲,** 想其地所謂 每以 「歌戲」 男 者, 女對唱, 必係路搖娘 為夫婦

倘 嫉 未 倘 於 許氏 許 是北 許氏之言中,此劇 知事 氏 之說 方 此 實果如 的 誑, 産物 確, 此 殆 可 否, 亦 莧 以 承 徐聞 (後又如) 特為提 踏 認 謠 唐 娘 可 踏 何傳 到, 푡 雖 謠 讀 爲當 娘為 弋陽 到江西, 者 畤 倘成何問 黰 北 歌戲」, 方之伎, 舉更多之資料, 而成爲弋陽腔,這也 不僅 題! 丽 金院 歌 流 舞 行 而已。 詊 本名目中有 極 遠 加 是無法 豣 Ì 已達: 究。 以彼之矛, | 尋得材 海南之 「告和, 周 腁 白 來」 一本, 一中國戲 徐聞 料 攻彼之盾, 而把這 迄今 細 綸 或與 問題 已足 叢 猶 有 曰 有 搞 所 否 關 通 保 定 的。 踏搖 存。 其 至

路路城即

}萬

歲樂之說

矣

年間 『花 {娘 美 以 短 |禮 樂記 男扮. 躯 丈夫着婦 傅 出 徐 燛, 筱 有 女,從歷史上、 粉 制度以來, 誡 ìЛ 败 粧 釋旦, 及優 (ill 飾之,名『花郎 入衣,徐步入場 若古代男扮女之惟 齊 侏儒 同 論 中國 時。 或環境· 中 **獶雜子** 的 惟 國 ", 國 北齊 徐氏 男扮婦人的風氣是怎樣造成的」, 行 Ŀ 女, 歌 所· 能· 觗 人 北 管算 的 舉 周 漢郊 事 得 短 兩 事之。」 新羅 傳· 劇 實 朝, 楽. 祀 出 僅 現 花 因 中 在 爲和 而· 得· 鄎 有 新羅 新 按 羅 新羅 「偽飾女樂」,均群四章住題 其. 端, 眞 制· 興王 最早 者, 接 便 壤 意識 一時代, 時間便在第六世紀 亦 的 曾 祇· 關 先有此 日 遺 有· 係 據徐釋注 :「自從新羅在眞興 新羅 事 載「 無 事, 花· 形 新羅 中受其 郞 然 在 魏 中葉, 後 國 端 有 1 纔 而· 傅 小 阚 닫, 健 染, 擇 有踏 南北 Ξ. 君 年間 仴 貲 則 1 路 議 娘 之 纔 搖 朝 人 关不 有踏 遼東 娘 陳 ħį, 然。 文帝 弟 實行 妖 子 搖

男扮女。

故

設

欲

憑

新羅

花郎以肯定踏謠娘爲外國伎

者,亦徒然耳

婦」,南齊 有東昏侯 「作女兒子」, 無一不在新羅 花郎事之前 ,東昏侯鞍陳文帝亦約早六十年。 無 不是以

用女優 已認爲唐戲男女不合演之證。 謂棃園與宜春院人悉係家人姻戚一點未合外, 云が阿 從王氏所考者審之:初盛唐之優戲, 一卷二期。 (六)並無男女合演之事。 叔子』。 倬 有周氏弟兄, 引崔記而不用全文, 至於此戲用男優時,是否全班皆男,用女優時, 調弄又加」。 及劉採者合組劇團之事例, 至「加」字截然而止,以下並省。 於「時人弄之」以下省略, **倘兼就「今則婦人爲之」以觀,** 工氏古劇脚 既皆「男優女伎, 叉鸖別論。 色考 餘尙大致可信。 近人黃素中國戲劇脚色之唯物史觀的研究, 「餘說四」 各自為曹不相雜 逮接 乃曰 是否全班皆女, 則此義益充; 乃 正氏於崔記所謂 今則婦人爲之, 『男女合演考』。 則於此一 崔記中 分明謂昔用 「丈夫著婦人衣」, 遂不呼郎 並 關於唐代者, 劇 無 男優, 表 應亦 示 南國月刊 Ψ, 無 佴 偂 疑。 除 但 今 岩

**踏謠娘旣用男人扮女了,** 人演;「婦人扮郎中」,便又是坤角之始了。 却叉用女人扮男。 但就參軍戲說,可又有些不然。……同時, 我們說" 或許是爲著「道德」罷。 戲不全用男人演, 也可知「調弄又加」, 便全用女

不過是強迫着臉皮嫩的女人,做戲中的被弄者罷了。

按 「今則婦人爲之」,有「今則」二字, 已在此戲之演出方面, 割出兩個時期 前期丈夫主演,後

期婦人主演。「呼郎中」, 懸迫 「又加」,受調弄者即使果屬於女優所扮,亦劇情根據眞實, 指作男優充旦,女優充生,顚倒扮演,同場出現,豈是崔氏原意! 反對 班了。 唐間 既從事藝術,在舞臺上現身說法,即不免扮演被壓迫或被調弄者,不必反對。 在暴露封建沚會中婦女所受之壓迫與痛苦,非常正大! 至以「臉皮嫩」,同情女優, 就文義言,「又加 人,自己並非受辱者,又何憾乎。婦人一經演戲,便是坤角,初不問其所扮者爲生、爲且,爲淨、爲丑 女優扮男,用男優扮女,則被調弄者乃戲中之女、男演員, 謠娘戲之眞正意義與高度價值所在, 大規模: '男優裝 入, 」並不檢討戲情,但於古伎藝一味作輕鄙口吻,是黃氏於此所重者,僅反對扮旦一點而已,若踏 對被壓迫之人物, 旦,欲進一 的旦的扮出,在當時的散樂雜戲裏,像歌舞戲踏謠娘那樣的東西! |乃加典庫一色, 步, 或「云阿叔子」, 指舞臺上之被調弄, 構成其乖戾, 男女演員皆不願扮, 却非調調弄有所加甚, 原不在意中耳。黄氏於儀配「時人弄之」之「弄」,均認爲侮辱。 遂抹殺「今則」二字,將崔氏所分之兩個時期, 皆戲中妻稱其夫之辭, 爲出於強迫, **倘如何成戲?意義果在此乎?** 黄氏苟考慮及此,便知調弄之程度即使果然 並非戲中之男、女演員, 原書俱在, 必須如此編演。 皆未切中人事。 戲中蘇家婦之受調弄, 並非蘇郎中之自道。 不難揣摩。 雖至今日之爲女優者 也 設使戲臺上不應表演 此戲之取材與主題 黄氏文內曾曰:「隋 可見扮旦入戲之 是女優正加辱於 且黃氏斑 須知 合而爲一, 必然; 黄氏主觀 認定用 伹

唐

門」、「异傀儡」,原意並非侮辱婆羅門或侮辱傀儡。此首章正名之所以不可不有也!

爲真正戲劇之一信念耳,甚是!若用本書之說以解釋此二點, 故 真正戲劇者, 娘爲最早。 如踏謠娘之說具體 有智 事 般情形,另詳首章四節及七章四節。下章脚色節論旦, 而棄歌 徐史於「丈夫奢婦人衣」, 歌 舞, 舞者, 在尚未發現更早之實例以前,站謂男伶之於全能戲中弄假婦人,及女優之演全能戲或 皆以踏謠娘爲始。 而未有演故事者」。 當自 此始。 於「今則婦人爲之」,認爲坤角產生於唐代之證, **認為「男伶飾旦之嚆矢」,理由乃「以前亦有男扮女裝之戲,** 此層亦包含在男女優問題之內, 董史三亦謂踏謠娘 一許是真正的坤角之始一 謂起於漢之胡妲, 可曰:所謂「全能戲」者,今知以踏謠 敌附見於此。 **或已爲**坤角之始。 蓋皆基於踏謠娘已 至關於唐代女優之 惟胡如所演何戲不名,不 謂 「在此之前, 然演

始。 纖 唐人有用 「踏謠娘」三字以代歌舞女者, 樓上嬌歌裏夜霜, 腰 妓, 中宗時張錫所仿效, (七)「踏謠」「談容」 近十餘輩。 近來休數踏歌娘。」 日楚章華, 已稱談容娘舞, 與「談歌」。—— 踏謠娘 記載中將 也, 如太真外傳敍楊國忠得紅霓屛風, 足見六朝時或已有此名。為看首章溯源。 如崔記云「且步且歌,故謂之『踏謠』, 乃連臂而 「踏謠娘」 歌。 」此種 與 「談容娘」 稱 「踏歌娘」 二名相 上繪美人生 |催記、 如羅 結合, 義最 虬 常持與嘉話 洮 |動:| 俄有 亦自催 紅 眀 見詩: 記

究其 成 舊旨,均崔氏所樂道;當時或嫌其保守,今日則幸其能於存古, 之別名未得其義,故曰「又非」。猶之其不滿時人改編此劇, 與時間造成之耳。 呼爲談容娘又非」者,蓋崔氏於原名「踏謠」二字, 由 旣先後道及, 自屬聲訛之故。 「踏」 戲曲 名稱,凡有此種訛 於此亦可見「和來」河朔之聲,推行入海南歌戲,非不可能 並簡成 「談娘」 與 二字, 與簡之變化者, 「談」, 是由初唐而盛唐、 1 舆 「容」, 正說明其在民間流行之普遍與長 **認爲意義確當,** 而中唐, 皆雙聲也, 加入典庫,指爲達失舊旨也。 轉示後人, 此名 曾群加 逐訛 固 碑· 益· 成 解釋, 盤 基 表 大 談 行 不 容 遂覺 衰。 外; 娘 此項 蓋地域 准 (別名) 舊名、 談 叉 記謂 容 甔

應伺 脹 舊 蓋有說白之故。是「酸」與 可得一假證。蔡邕釋誨云:「東方要幸於談優。」敦煌卷子有秋吟一本, 曲 齊賢洛陽搢紳 有說 惟「談容」一名之發生, 失之。 、聽唱金 在。 宋趙德麟侯鯖錄六三五代敬翔當權時,門前一風子, 剛 其說驟看, 般若酮。 聞記,載 或近附會, 後周時, 似尚不止於聲訛 近,而「容」與「踏」 洛陽有「談歌婦人楊苧羅」。 :「歌譚美女, 然大可 而已。 麥 考:「容・示劇容, 隨意聞將; 聲訛之途徑亦多矣, 通· 也。 細壯奴婢, 除常詩外, 白衫作舞, 敦煌本金剛經讚文 蓋有表演之故;「數」 稱某某「談唱後」云云。宋初 何以獨訛 任情多少。」 歌唱曰:"執 此劇之有說白, 成「談容」二字? 「記日談 變文集法 板 酸歌乞個 示劇情, 於此又 「調」為 歌是

發展文內指僅記「或呼爲談容娘」曰:「似乎是本爲形容其且行且歌的踏謠娘, 「講唱」,而「談容」猶言「科白」。二辭眞確產生時期均不詳。 末日「好事者呼爲踏搖娘,今轉爲。踏容娘』也」, 至若狀孫奕示兒編十七「託名」條, 百年久,彼此二名之第一字「談」,是否同義,而有統屬關係? 一時難答。 錢。」云云。 此「談歌」之「談」、 或「歌譚」之「譚」, 引隋唐嘉話,乃瀏濱客嘉縣錄之課。略同上引劉賓客嘉話錄之文, 未免節外生枝,可以不論。 應與「談容」之「談」同義, 就南北朝與五代言之, 爱作問題提出, **周氏中國戲劇的起源和** 皆指說白。 後來也成爲有姓 相去可能 「談歌」猶言 以供研 有 討 而 四

猾保存不衰。 女角、甚至非優伶, 覺蛇足。 戲劇之規制。始爲旦末二色,一幕兩場之簡短悲劇, 樂舞構成之,並無源於外國戲劇之迹象。 人物了。」爲求表示劇中主人之姓,若呼爲「蘇家婦」,猶可說,若指「黻」爲姓,了無憑藉,知其不然。 綜上所述,為作結說曰:唐戲踏謠娘, 因其歌舞咸具特殊之風格,故此劇當時流行甚廣,社會各階層皆能賞之。 同時另有丑脚主演之蘇中郎,其人與蘇郎中略同,乃別一滑稽劇,不應與此相混 皆有。 其由演員以外之人,構成在旁齊聲和唱之制,傳至今日, 入唐, 乃承北齊之舊本,爲河北之地方戲,以地方故事、地 說白、麦演俱備, 主題明朗, 意義正確。 與歌舞同一配合劇情, 後乃增多丑 演員之中, 於地方戲內, 脚一場,反 已具後世 方

## 附録

【游蒙古「笳吹」踏謠娘辭譯文】日將出兮,明星煌煌!壽斯徵兮,秀眉其旓。三十維壯,五十遲暮。 莫親

祖母,莫奪祖父。

(頭蘭詞)我馬蹀躞,行如流水。 萬英滿座,交親悅喜! 族鄙姻姬,咸富且貴。 酌酒爲歡,既多且旨!

(慢歌)十五歡娛八十衰,此容華茂遠暮悲!祖妣最親祖尊哉!——律民正義後編卷四十五。

按上列路論娘辭三遍,乃蒙古「笳吹」樂章。據律呂正義:元且,太和殿筵宴將終,於隊舞大臣舞畢, 笳

進殿,一叩頭,跪一膝,樂濛古樂曲。 樂譜見同集卷四十七,與滿文相附,字數與漢文參差,不便轉錄。

吹進。 「笳吹司笳一人,司胡琴一人,司筝一人,司口琴一人,司章四人,——皆蟒服。

在丹陛左旁立;

## 三、西涼伎 附胡騰歌舞戲說。

或「涼州夢」。 西涼伎,借伎藝名作劇名也。若按後世情形,爲之擬名,可以曰「雄獅恨」,或「胡兒思鄉」, 元稹詩題。 此乃中唐之全能劇, 約產生於德宗初年,第八世紀之末。 其前身為胡騰歌

第三帝 劇錄

舞劇,約早四十年已有之。至第九世紀之半,宣宗大中三年,河湟收復,

劇之直接作用不復存在

之說矣。 娘不同:據所見, 或始罷演。 地理關係、 應當研討,為踏謠娘之所無者,乃故事之歷史背景、劇情之演變分化、民間之長期保存,及音樂之 因此,後人對於此劇,倘未構成任何是非問題必須辨別者, 惟已轉入民間,伎藝雖漸簡化,而規模自在, 茲仍從所謂「全能」者入手,再就以上四點次第詳之。 除宋陳陽曾有一度不明朗之表示外,從來鮮有認西涼伎爲戲劇者,更無論 竟亙千年之久,達於明末。西涼伎與踏謠 故亦無所謂誤會也。 惟有 全能 四點

關於此劇之第一資料,嚴爲白居易一新樂府」內之西涼伎。白集曰:「西涼伎,刺封曬之臣也 **看不足。** 西涼伎,假面胡人假獅子。 臣辱皆所聞。今從天寶兵戈起,大戏日夜吞西鄙。 泣向獅子涕雙垂:「凉州陷沒知不知?」 深目兩胡兒,鼓舞跳梁前致辭:道是凉州未陷日,安西都護進來時。須臾云得新消息,安西路絕歸不得! 情,將軍欲說合<u>慙羞!奈何仍看西涼伎,</u>取笑資歡無所媿!縱無智力未能收,忍取<u>西</u>涼弄爲戲! 今日邊防在鳳翔。 娛賓犒士宴監軍,獅子脚兒長在目。有二征夫年七十,見弄凉州低面泣。 緣邊空屯十萬卒,飽食溫衣閉過日。 刻木爲頭絲作尾,金鍍眼脯銀帖齒。 奮迅毛衣擺雙耳, 獅子回頭向西望,哀吼一聲觀者悲!真元邊将愛此曲, 涼州陷來四十年,河隴侵將七千里!平時安西萬里疆 遺民陽斷在涼州,將卒相看無意收。天子每思常稱 如從流沙來萬里。 **泣罷斂手白將軍**; **醉坐笑看** 紫紫

兄稹 「新題樂府」 十二首之一西涼伎, 分前後炳節: 前節從玄宗時哥舒翰爲涼州節度使時敍起,非

白詩及下文引李劉二家詩所有,乃其特點—

爾阻修,連城邊將但高會,每聽此曲能不羞 擲霜雪浮。 沒緣空遺丘 吾聞昔日西凉州, 鄉人不職離別苦,更卒多爲沈滯遊。 獅子搖光毛彩豎,胡騰醉舞筋骨柔。 開遠門前萬里堠,今來蹙到行原州。 人煙撲地桑柘稠。 **蒲萄酒熟**恣行樂, 哥舒開府設高宴,八珍九醞當前頭。 大宛來獻赤汗馬,贊普亦奉翠茸裘。一朝熊賊亂中國,河湟 去京五百而近何其逼!天子縣內半沒爲荒陬。西涼之道 紅豔青旗朱粉樓。 樓下當壚稱卓女, 前頭百戲競撥亂, 樓頭伴客名 丸劍跳

明, 貞元末年之西涼伎,何以白氏所寫如彼熱鬧,而元氏所寫如 料· 求 同 百戲之獅 此 同 調 中,求唐人伎藝之真象,其出入之大,尚且如此,其餘存在之參差程度將如何, 抻 熟不目之爲涼州曲而已,又何從認識其爲戲弄數? 伎也, 有 並未曾及致辭、垂涕、哀吼等表演。 一重要之關鍵在,不可忽略者:元詩前半所敍之西涼伎, 就 舞, 白氏謂之「弄爲戲」, 件事題,先後倡和, 結合「夷樂」之胡騰舞而已, 所依據者原不應有過分參差。 元氏謂之「此曲」。 此時固無從有路斷、 在此種情形下, 足見從唐代文獻, 使無 此簡單? 白 元氏僅謂之「此曲」, 詩賽 乃天寶年間哥舒翰 但元白兩詩俱在, 問獅等情節。 和流 按諸人事, 傳 同時間、 今日者, 後半於伎藝本身無說 李 所據 府中 亦 應· 不· 元 冏· 後 白 頗 事・ 冗 ず題之直接を 所賞, 難· 但 近 與所寫, 似。 機元 君 想· 像· 同 計 П 確 辟 分 係 惟 資・ 以

第三章 劇線

舞,專就 愈深! 朗 不 以闡發者。 由 大曆初,涼州 ፓኃ 開天之舊伎,早經邊將激賞。 歌舞 煮 一,應猶指 乃有有心人者,復因舊伎,增加情節,還入獅舞,而益 īmi 並非 胡騰舞發展,而注入路斷 進入歌舞劇之情形也。 ——此同一題材,再度改編, 既陷,安西交通開始斷絕, 譔 初改之舊伎言;; 解則 亦不能強為牽合耳。 全篇於伎 此層有其相當重要之意義, 思鄉之情緒, 及貞元末,時事更非,六州久已全陷,而君 予當時人之刺激甚深;便有人就所演之西涼伎 藝無甚發揮,不僅不及自詩, 由歌舞劇而進入全能劇之情形也。 蓋西涼伎者, 以寄其悼念遺顯之痛 最初原僅在音樂, 就獅子生情,專以諷刺封疆 苟非元氏有誤者, 且不如下文所引 此同 一 臣束手如故 **元詩末句** 繼 而結 得因元詩而 題材, 合獅 |李 中, 郇 每聽此曲 唐民之憤慨 劉二作。 初 白詩 肯定之。 胡騰舞 步 删去鄉 )改編, 所 能

已至何程度,然後再詳其初度改編、同時流行之舊伎---弄爲戲」中, 旣 以再度改編之新伎最具體, 常先據白詩詳爲分析, 胡騰 歌 舞劇 以 驗其所 謂 戲 者, 究

遂居 亦 在 西望哀吼,若不勝情者,胡人爲之愕然。 百 | |幽 無 甲)劇情大概 柳賴 中, 但 其 惟 人頗 藉調弄獅子以遭閥; 念鄉土,時 當天實間,涼州 作 翩 <del>|</del> ਜ਼ 力 未陷以前, 不幸涼州 觸物興懷,益 劇情之最高點當即在此 陷沒, 安西都護曾向長 増 悲 回安西之路已 痛,不覺對獅涕泣。 安貢 可以人而不如獅!可以淺而 (獅子, 絕, 欲 由二胡 世意獅 樋 不 得 竟與人同感, À 隨 溡 用 憂 傷 伏,

不如胡乎!劇中人旣有來歷,想亦有名號等,已曾完成故事之形式, 扮獅子,二人扮胡兒;其中一人擔任胡騰舞,詳下文。 徇俗用爲享賓犒士卒之資也。」此說原接近事實,但據元白二詩全部之表現,此劇分明由舊伎改編: 絕,西胡之來中國者,不能歸國,必有流落,散處於邊鎮者。 跳 人畢竟僅同情居多耳;尚非別有目的如西涼伎所包含者,要未必取以爲戲。 丽 梁 舊伎則早已供奉軍府。 前致辭」中,可不必因此懷疑其不成故事也。 陳氏謂新伎乃徇俗而來,蓋忘驗之於元詩之前半矣。對於胡客之淪落,時 近人陳寅恪元白詩箋證稿曰:「涼州 故當地時人, 非詩所能詳盡, 取以爲戲。 全劇至少用四人"二人 應俱在 陷蕃, 此後邊將, 安西 鼓舞 逐 路

息 兒或凉州兒之口,甚至用凉州本音, 肵 膫 鼓 敍述、或贊美, 解,必操長安當時之官話矣。 舞跳梁前致辭」,下文引李端詩稱 (乙)致辭 若僅賴歌 必又有一 番鶩訝之表白。 僅有介紹作用而已著不同。 舞,而無說白,直無從演起,乃必然之勢耳。參看五章論說白 —白詩所謂「致辭」,卽劇中人作代言體之說白也。 此劇開始有大段之說白, 他 如兩 「胡騰身是涼州兒, 以水畢肖也。 人之間 有對話, 何以知其爲劇中人語?曰: 若爲伎外致語, 兩人對獅子又有問語。……蓋劇情既已如 表現進身來由;其後演至「須臾云得新 帳前跪作本音語」, 與唐宋燕樂奏伎外之致語, 則戲演於長安, 白詩稱「紫髯深目兩胡兒, 分明皆出演員所扮胡 適應 般 觀 悄 或

第三章 劇像

**事·** 事之內、致辭之間,旣然悲歡 之場面乎,故就一般情况而論"凡從有說白以肯定有表情、有科泛者, 科泛,且 謂表情與科泛者, 合許多科泛。 而 動 相當高 作 云者,除狮子奮迅 岩既 崩 有說白,而絕對無表情與科泛,雖在 此劇之演 並 有或多或少、 不 幼 稚 離· 合, 出,充滿表情。 |搖擺| 或精或粗之别而已。 而舞,胡兒跳梁鼓 願望驚疑, 「泣向獅子涕雙 色色俱備, 舞 **被下文效果一節所言,** 外, 籍唱伎倆之場面中, 垂, 旣 絕非呆板之語言、 有 如上所云許多說 與「哀吼一 必爲事實, 亦 聲 與· 機· 不呆 此劇之說白 白 非· 選· 其顯 板 械之動作 在 至此 隱也。 著 自 必 表情 所· 況 隨 雅· 了· 特所 戲 同 與 郛 ďС

情之需要耳。 中,地位甚高!下文當有專述。 早已非「有無」之問題。 則以獅子舞 百戲顯著不同之處。 舞跳 (丁)樂舞 爲 至所用 Ē, 足見在 在 西涼伎一名,既原指 油調, 人舞如何? 唐代樂舞與百戲舞中, 此 西涼樂之特點, 劇 Ψ, 如涼州大曲 獅子與人俱舞,不僅如百戲情形, 岩此劇之所用,應係充分表現西涼地方情調之一部份, 即元詩所謂「胡騰醉舞筋骨柔」 音樂而言,開天之舊伎,多半應寄託在此。 在得中外華裔調和之美, 西河獅子、 均所常見。下文分群。 太平樂、 胡醉子,均 伯詩内旣已見 者是。 甚至雅樂俗樂氣用; 人 調· 狮子而已。 新伎恢復獅舞、 有可 能。四 「奪汎 故論 曲名皆見附 此劇之音樂, 仼 始合震蕩劇 此乃戲弄 搖 唐代 雖屬穿插 擺 흾 音 與 顛 舞

而已, 主與壽昌公主均以冲齡, 爲平上幘、緋槢。 六,載西涼樂所有樂工舞工之服飾,陳書一七四用之,遂列西涼舞一名。 人之服飾不詳。 與主題無涉, 方舞四人,爲假髻, 此應指初唐西涼或盛唐涼州大曲之樂舞服裝而言。 但亦頗有作用,詳下文。 在武后前對舞西涼, 玉支釵, 紫絲布褶, 殿中羣臣咸呼萬歲, 下文述蘭陵汪劇, 白大口褲, 引鄭萬鈞作代國長公主碑, 乃一極生動之事例。 Ŧī. 所述後魏至隋樂工之服 綵接袖, 鳥皮靴; 通典 白舞 謂· 公· \_\_ 鄶

謠娘 甚至 引 此之高鼻紫髯,則象安西胡人耳:彼此不同。 繩拂,爲習弄之狀,服飾皆作崑崙象。 因獅子出於天竺師子等國,故馴狎之者, 太常寺所領「五 李劉詩內。 用假 「泣向獅子涕雙垂」 (戊)裝服・ 面 , 同爲塗面化裝, 非面具也。 方獅子」裝服之隆重耳。詳下文。二胡兒之假面, 獅子至少由二人合扮,頭尾與毛衣完全偽裝,殆與百戲中之獅子相仿, 等應有之表情, 僅高鼻與紫髯乃另加者。 倶無從實現。 至於另有擔任胡騰舞之西域美男一人, 據通典 與劉賓客嘉話錄述 一四六: 「五方獅子」之獅子郎, 若戴 面 具,則劇情中之時悲 象其本國之黑頹人。 好 服裝群下文所 事 者... 惟未必有 時喜, 扮 持 }踏

者 是。 (己)效果-上層乃一 突出之事例, 白詩於此,顯示兩層: 即「有一征夫年七十」以下, 基層爲一般觀衆之又悲又愛,「觀者悲」 至終篇, 其中所陳之一番大道理是。 及以下四句所 因 述

此, 乃能 隨在 犯其怒,不惹其厭,反能使之「醉坐笑看」,看之不足,愛之不已,則編者、 無不演之,除犒士與宴臨軍為軍旅之禮,不待言外, 詩序圖謂 無心, 妙在並未因此便歪曲主題,或沖淡義理。 二曰:白詩 **元白詩溪澄稿云:「元白二公之作,** 則國 時之演此劇, 己之議論,然後詩之主題與劇之主題,乃愈益昭然若揭 未必果有其人。 吾人可得兩種理解 利用此戲,以集合一班將士,而痛切加以嘲駡。 白在新樂府廳處樂內, **致此**奇績?直令人不敢置信。 家至上」, 問其內心, 「不虛爲文」, 除舞獅外,必尚有精彩之穿插, 此戲分明予當時軍人以尖銳之諷刺與難堪。 不使之賞 此伎, 實大大不然: 正望此輩多看此戲, 設一老農夫,在秦中岭內,設一田舍翁, 白詩序固謂「其事覈而實,使采之者傳信」矣, 則皆本其親所聞見者,以抒發感憤, 將使之賞何伎, 然而李紳元稹白居易三人之詩,相繼寫實矣,李詩雖不可 白詩於上二層效果, 使觀衆發生深愛,甚至忘其被罵,而自然興悲。尤 爲更切要乎?故特託爲征夫之辭, 此輩不必皆冥頑不解劇意, 所娛之賓, 表面借一老征 有所憬悟耳。 各申感慨, 問是有為而作,不同於處泛塡砌之酬和也。」因 此, 縱有誇飾之處,但未必全虛。 既娛賓、犒士、 可能亦為武人。 **與此詩之設一征夫,華法正同。** 大語, 在此輩生活中, 以糾彈此 又有不容不置信者。陳氏 演者, 宴監軍, 換言之: 而結果此劇竟然不 輩, 究具何種神通, 既非尋樂不可 避免為詩人自 種 據陳氏元白詩箋 負看此戲爲 種場 起見一 當時幾乎 見, H 元

惟一之例外,乃陳書一八八「胡部」條曾曰:炎章首節已曾引 其伎藝表現之完全,且非唐代一般歌舞劇與科白劇等所能比。 以上六條,祇說明一語 -西涼伎確爲全能類之戲劇,不僅超過自古迄今百戲性質之 顧自來言唐戲者,向不及此, 舞狮子, 何哉?

唐胡部,樂有琵琶、五絃、等、箜篌、笙、觱篥、 笛、 拍板。 合賭樂, 擊小銅鈸子。 合曲後, 立唱概。

軍、婆羅門、涼州曲。 此曲本在正官調,有大遍者,即貞元初,康崑崙翻入琵琶也

棉 惟此條較之段錄今傳本則已甚佳!今如涵芬樓說郛本曰:「樂有琵琶、……拍板。 新箋內,對於白詩西涼伎,均曾祭之甚熟,而均未確定此伎之戲劇性,餘更無論矣。 錄原本所稱涼州曲,應即西涼伎,其屬於胡部,宜也。 入琵琶。」守山閣叢書錢熈祚校訂本內,並「梁州開元中西」六字皆逸。且二本皆已無「戲有」云云。段 鼓、鈸子。 上句言是「戲」,下句又言是「曲」。按譽軍與婆羅門確是戲,故知原文之意, 陳書雜抄唐代舊文,往往生吞活剝,不求甚解。 戲有……」,以分別著錄。 合曲後,立唱梁州。開元中,西涼府所進。 陳氏當時所見之段錄已不完善, 此條分明抄自殷錄,殷錄於樂之各部,多曰「樂 至於近人,如陳氏元白詩箋證稿及楊慮益零墨 本在正宮調,大遍小遍。至貞元初, 按諸其書前後轉載之各條可 當亦指涼州曲 合曲. 時, 康崑崙 亦擊 翻 亦

|能情形,旣已明朗, 當言此劇之歷史背景及其初步表現與後來變遷。 安史亂後, 中原 鲢 粗

年,西州 隴右道 遂不暇! 定, 邊鎮 後,或亦有四十年之久。 府 再十年後, 氏 所見,與詩人所言,在封建時代, 爲德宗時之劉玄佐、李抱眞、 白 士氣之敗,於此可見。 箋證 內自題,作於憲宗元和 ,不恤殺之;於劉闢責買劇內,又曾見<sup>岸</sup>皋在獨二十一年,務掊剋, 類之諸劇, 唐室尚 將 福第五 各條所載。凉州 展 領 陷 伸手足。 無 代宗大曆 經略之志, 當涼州陷後不久,已有胡騰歌舞劇興, 餘 章西涼伎節,於當時邊將怠懦不前情形, 於「旱稅」劇內, 力兼 其以不能規復之罪專責邊牧, --顧 邊圉。 於代宗廣德二年公元七六四年。 直接原因固在將窳,根本原因仍在政亂!陳氏稿謂長安君臣有規復之圖, 「此詩人 代德憲三君均非雄大之主。 年,瓜州 四年,公元八〇九年。 吐蕃乘虛侵略,三十年間, 劉昌等而已。 曾見李蹇之爲政 所以同深慣慨, 均有客觀之限制: 陷 ; 再 五. 年後, 爲左拾遺時,在凉州陷後, 方劉昌西向時, 猛 而完白二公此篇所共具之歷史背景也」。 將| 欲說慙羞」之情專屬領軍 德宗 暴 离喚醒之義, 有· 知· 陷; 李郭以降,不復見大將才。唐室更感腹心事多, 務 建中二年, 已有詳考, 聚歛, 二年後,代宗大曆元年,甘州 隴右六州, 而不能言者, 軍中竟有却阻情形, 向德宗 上文所 **沙州**陷; 略見下文附錄。 相繼陷沒。 向憲宗 進奉, 已四十五年, 有言而不能中者。 謂「舊伎」也。 再十年後, 月進, 者, 以 據元 固 斬三百人而 [思顧] 亦勢使然耳。 其人之可 鼅渥得以不衰, 在此歌 和 部縣志 肅州 據 德宗 下文敍 成輔 竊·謂· Ħ 舞劇 氏 貞 並 |敷者, 始 R. 四十 完 <del>.</del> 新 行, 入· |陳 樂 科 而 ఱ Ł

三貴李 反· 淺· 憲宗 聚財,即使眞圖邊,尙且不可,何況聚財而不儲才,有才而不善用, 巡。 將 洏 但 置,手揮五· |蜀土則 激居留之胡人思 刷 牧羊鷹馬雞戎服, 答李絳諫聚財 不之貴。」類此之例甚多。 胡三省斥之曰:「潍西旣平,帝之所聚, 祖宗之恥! 淧 主人置身事外, 頗獎聚歛之臣。 虛竭矣! 宜乎村牧 日:「欲弭德宗之欲, 白芙蓉花,本生吳江濱。……月月葉換葉, 紋 目送飛鴻; 其痛深, 白髮丹心盡漢臣。 」見白氏長慶樂內, 當時內有李蹇輩之兇,外有韋皋輩之忍,兩朝經濟病民之甚, 曰:「河隍數千里淪於左衽, 鄕 河湟詩之有徽鄮也! 故潛府由是希旨, 而胡客反應當先數!因 |胡人淪落, 用兵, 名 耳, 而豐其私財, 惟有涼州歌舞曲、遊傳天下樂開人!」觀於劇情中, 字相氮論事集四, 往往招拾,目為進奉。」又一六二李條傳: 不自忠其謀, 復在盪內窓而已, 其旨微,而其劇本之文學價值高矣! **莳云:「元裁附公曾借署,** 財豐則欲滋矣! 年年根生根。 問獅一場, (內庫錢帛)條。 適爲驕侈之資耳!」一針見血。舊書一五九領军傳:「憲宗 **朕日夜思雪祖宗之恥**, 與圖邊有別。 而求獅子之同調。 陳根與故葉, 知此劇之作者, 憲宗皇帝亦留神。 肵 一說憲宗答李絳曾曰:「朕方練智勇之 財不稱欲, 謂 「智勇」 又何邊之圖! 脩有罪, 「上以用兵,務集財賦,以脩前後 豈家國之恨, 銷化成泥塵。 耐 能無 者, 唐人失地, 旋見衣冠就東市, 財力不購, 故意主 白居易。 /水平? 倘郎 司馬光 大致可見。 《威白蓮 於獸 化渚日 答· 指 泛常, 劉玄佐 」又二三七載 不自勵 故不 於通鑑二三 急遺号劍不西 已遠, 得不蓄 人物倒 如此之 許 輩, 其恥, 於· 人· 云

日復新。 爲池中物,永別江南春。 忽想西凉州, 中有天實民。 **埋沒漢**父祖, 孳生胡子孫。 已忘鄉土戀、

豈念君親恩!生人尙復願,草木何足云!

失地不復之恥在國,遺黎不歸之苦在民;恥猶較遠, 寒即事:無限城池非漢界, 表面:點不及漢民,觀衆幾乎亦忘之,得白氏此詩, 不可及。 河邉陽斷異鄉春。漢兒盡作胡兒語, 以兩 首 樂府 幾多人物在胡鄉!」及上引杜牧河建時「牧羊」一 論 元作去自愈遠矣! 姚合送少府田中丞入西藩云:若問涼州事, 却向城與罵漢人!」所述尤為深刻。 **益證劇人用筆之深婉,** 苦更爲切!劇中以胡客之哀,與漢民之苦; ₩, 均同此感。 司空圖河湟有感云"一日蕭鶋起 而詩人託意之精 涼州多漢人!」 顧非熊出 誠, 揚

無明 故 其伎亦具科白,特偏重歌 四二本傳。 注:「王中丞, 而 上文謂涼州陷後不久, 劉言史元旗所見則舊伎也。 確時間 甗 所謂胡騰歌舞劇者究何如乎? 是劉氏觀此劇,作此詩, 新 武俊也。」王武俊於貞元十二年加檢校太尉,兼中書令, 舊伎又未必作截然之更替。 舞而已。 即有此項含有政治意味之歌舞劇也。 據前後資料以推測 要不出此數年中, 據李端劉言史集中詠胡騰詩,胡騰之劇均以路遠思 至貞元末年,二者可能並行於世。故如白氏 有如此者;至去事實究竟如何, 先於完白作新樂府者且十年。 大曆五年進士, 劉詩題作 十七年六月已卒, |王中丞宅夜觀舞胡騰」 其詩可能作於大曆 尙俟考。 新伎之開始, 所見為新伎 鄉爲 載舊書 主題, 初年, 在新

Y

伎 西涼伎,以西涼樂、獅子舞及二胡兒之科白表情爲主, 以胡騰舞爲重要穿插,在舊伎 |胡

騰歌舞劇,乃以胡騰舞及胡醉子樂曲爲主,能下文。其他則無

李詩題「胡騰兒」,一作「胡騰歌」---

鄕 滿燈前。 胡騰身是涼州兒,肌膚如玉鼻如錐。 路斷知不知」 安西舊牧牧淚看,洛下詞人抄曲與。 環行急蹴皆應節,反手叉腰如却月。絲桐忽奏一曲終,嗚鳴畫角城頭發。「胡騰兒,胡騰兒,故 桐布輕衫前後卷,葡萄長帶一邊垂。 揚眉動目踏花氈,紅汗交流珠帽傷。 **帳前跪作本音語**, 醉却東傾又西倒, **拈襟擺袖爲君** 雙靴柔弱

劉詩日

下紅 遠 ! 石壓胡兒人見少,蹲舞樽前急如鳥,織成蕃帽虛頂尖,細髮胡衫雙袖小。手中拋下葡萄盞, 燭。 跳身轉穀實帶鳴、弄脚繽紛錦靴軟。 酒闌舞罷絲管絕,木櫖花西見發月。 四座無言皆瞠目,横笛琵琶偏頭促。 **激騰新毯雲朱毛,** 西顧忽思鄉路 傍拂輕花

演員用真胡兒,向達唐代長安與西域文明, 二詩均甚精! 如玉, 曰「紅汗」, 舞服、舞容,劇場、劇情, 日 「腰如却月」,知其人爲美少年, 據字詩次句, 乃至觀衆之威應, 調是即歐族之伊鵬種人。 倶在描繪之中。 去西涼伎中獅子郎之紫髯、 與西涼伎用假面胡人者異。 據冷詩, 此劇演於洛陽, 深目、作大 囝

五四

劇跺

之處; 之理, 或亦劇中人之代言道白,不僅作劇情說明,或如後世伶人之過階語 涯 面 鄉,乃因國土久失,而國土之久失,其責固在自己耳。 劇之效果,於此遂著。蓋絲桐奏曲,無 糾糾者,身在東都,腸肥腦滿, 激發觀衆,至使安西舊牧, 蘇思岛集內壁畫按樂圖 间 苟非佈景,即 熊培庚之唐蘇思島基壁畫舞樂圖一文(見六〇年八、九合期之文物七十五頁) 強指爲胡騰舞, [者甚遠,去一般獅子舞中之獅子郎, 此用意; 同 祗怕城頭畫角備。。南莊飲散:「夢覺笙歌散,空堂寂寞秋。 呼問胡兒, 與劉詩結語,明謂劇終人散,僅花殘月, 乃收場之際,絲管戛然而停,忽來 祇以其寫曲終,寫角發,寫主題,都與常情不同,始臆揣其爲劇中配音, 唐 爲道具。唐人描寫宴終人散之情, (裁在六〇年考古 尚在城頭畫角之後, 下淚而復收淚, 沉醉於燈紅酒綠之際, 一期前面之插圖)。共圖乃唐人練習樂歌舞之實況圖, 慣作 崑崙象者,見上文論裝服。 **吾人對此嗚嗚哀響**, 一陣邊城哀角。 每以城角或更数表示夜深時晏。 仍依依不忍去乎!此與白詩所謂 全是實景者, 更開城角葬, 陡如冷水澆背, 倘此角聲原發於劇情設計之中, 烟雨不勝愁了 | 箐可以見例。 殊不相同也。 不妨認爲劇中之特意安排與最高效果 用以激揚感慨者, 如章碣暗浙西王侍郎夜宴結語:「小儒木座娘 而已。 更遠! 剘 遽然驚覺。 **水上信** 至於所習, 若無此等科白渲染, 開· 場· 花氈之外,尚有 非劇外之實境。 「觀者悲」、 % 時, 此時謂曲終開角, 無從指定為胡騰舞。 覺有人之路斷 以涼州· **参看唐天寶**間 「看不足」 忽然 便足使彼 番, 帳前 致 辭, 何· 以· 而 本應 思 終

至瀏詩所寫,旣遠在三十餘年之後, 雖同一胡騰舞劇, 當不発有變化。 其表路遠思鄉之旨也

脸目。 脚繽紛;料此時之歌調,必亦感慨蒼涼,摧藏掩抑,交互織成一幕動人之藝境,所以「四座無言皆 樂亦 安與西域文明,引李端詩第六句,作「拾襟攪袖爲君舞」,並曰「唐代音聲人,袖多窄長,爲一種波斯風之女服。 小 亦· 帶一,而繫鈴。 參考。帖群、原調鞍也,未合;應作「路鞣」。 寒山詩「路鸚拈抹絃」,注謂路爲屣,蹑爲舞履。 不求甚解 須拾襟攪袖,以助風旋」。 年,較之用涼州少年者,尤爲道地!不知致辭亦用石語否。 袖。 西 Į. 床 (極大魔力, 凉伎所用方法爲近, ······幾個步驟。 人如孫奕示兒編等, 白居易摩和汴州令狐令公二十二闡詩 以較字詩所寫初期之胡騰歌舞劇, |李 |日 Ž, 李曰「絲楓」, 然後在「娛竇、犒士、 珠帽」, 胡騰歌 按音學人表, 因辨明自詩「琵琶」之「鑑」入聲, 到酒酣耳熱、情緒激昂時, 此曰 由劇中 舞 **虚指也;此曰「横笛、琵琶」,** 「蕃幡」, 不必與舞衣同。承認胡騰舞裝有大小袖之分已可, 十分精 人直接宜達。 **「雷鵝柘枝鼓,雪攔胡膽衫」,乃其衫用白色大袖之證。** 彩! 宴監軍……」 而頂處失。陳書一八四數宋時幣鬍騰隊之舞裝,爲紅錦帶、銀鞘蝶、氈帽,可 極 妙處又有不同耳。「石國胡兒人見少」,演員乃石國 能吸引觀衆。 並謂 從拋盞一層, 始有抛盞西顧一場。 「雪攤胡騰衫」之「胡」亦入聲。 各種場面中,始獲得觀衆普遍深入之愛好。 則實。「亂騰」, 西涼伎劇中全部採用 字詩所寫舞裝爲大袖, 可以推想情節上殆分初飲、微 不必因「拾罄攪袖」之異文, 此時舞姿, 謂舞最快時, 字日 因 未得其義, 大袖小袖無定。 「長帯」, 作穿插, 爲・跳・ 故可擺 因衣袖窄長, 遂岐吳其聲, 身轉轂,弄 故配促徧 致· 使· 此日 限於小 醮、豪 向逢唐代長 此則 此 寶 舞時 未免 녮 料 少 爲

五四三

若輩武夫,始雖戀其形象,爲聲色所移,而終乃不勝劇情之諷喻,感覺辛辣刺骨,啼笑皆 非矣。

之造計, 「骨胞舞」 起而喜歟?」 削 作甚為急遽, 域 削 **麥於剛健中帶婀娜,** 考「俗部樂」。 風 胡騰」 錦靴杖;問, ,據選典一四六。 含有伊蘭風味。 劉日 胡旋胡騰二 ,歷五代兩宋而下, 即胡騰歌舞劇是,西涼伎內, 作「鶻 而訛。 全唐文三五六 載王邕內人 點 秋賦, 此乃又一說也, 多取倒形, **皆注重足部。** 「跳身轉穀寶帶鵙, 此剛柔並至及形容醉態兩點,良可玩味。 騰, 原爲少女伎;據元白新樂府胡旋汝篇。入散樂百戲, 此二名絕不始於晚唐。 舞, 是以 貞元末, 原爲少男伎;據序劉詩中之稱 **見白居易奉和汴州令狐令公二十二韻詩注。** 供参考。 『濺行愁戚』,『跳身轉骰』云云。 乃唐代胡舞中之典型, 存亡之迹已不可辱。 沈傳師詩, 元日 弄脚 「胡騰醉舞筋骨柔」; 縮紛錦靴軟 ... 有「危粒細管逐獸颺, 即詠此伎。 依然倚作必不可少之穿插。 胡旋出康國及米國,衛書三二下。 胡騰出石國,見劉詩。 俱屬健舞。 近世諸家戲曲史內固不能詳, 初騰之『騰』,或指其反手叉腰,手足如弓形, 「胡騰兒」,及宋舞之屬、小兒隊」。 三人所見, **盐**数繡靴隨節翻」,應亦寫此舞。 向氏文云:"胡騰舞舞客不甚可知。依二詩所音, 李日 據段錄。 大致相同, 「醉却東傾又西倒, 則立木毬上,急遽旋轉。據殷錄, 向達唐代長安與西城文明謂確知二舞出於西 胡 主要動作在跳, 疑後人因設錄所謂 ٠٠, 尋常讀音外, 主要動作在 可知其確。 入散樂, 此外有何專書紀載 唐代歌舞及歌 而描寫 雙 反立毯上, 則爲西涼伎之 靴 「骨塵 亦讀「 雙靴柔羽 柔 醉 弱 急 **舞**」或 鶻; 大率動 復叉騰 轉 舞戲 滿 及通 燈 舞 如 與

亦惟 之情形,大致有之;祇醉態傳在足部, 尤合唐舞之制。 醉酒一劇,猶是前代遺制,其追長生殿舞也, 東古舞百餘種,大都**探擷唐**宋雜書,並無系統,亦無表現。 唐名而已。若用以研究,不如國內資料可信,已詳上文法藏一章。 片段以窺之, 舞或得彷彿;新型京戲, 可旁悟西涼伎在當時,所以能使觀衆「醉坐笑看看不足」者,非無故矣。 · 廣應鑑依云:「當以此書中之醉妃為最先。納書楹本次之。」 · 戲塵鑑乃清初人撰。 命弟子演涼州徹一齣。」除指涼州大曲外,不知尚有他說否。 表演出漢戲。即以今日所常見之貴妃醉酒而論, 專家可曉耳。如明張獻翼有舞志十二卷, 應尙可得彷彿之彷彿。 竊謂西涼伎內胡騰舞足以頭狂觀衆之勝槪,今日雖不可追,若就京劇貴妃醉酒之 如太真外傳等所具舞法, **此劇伎藝**, 作軟靴身段者,未見顯著耳。 見黄農稷編秘本書目, 較之新興諸劇, 清初長生殿傳奇向稱典重, 傳至今日, 梅蘭芳舞臺生活四十年謂貴妃醉酒: 似尙稍具「旋」「騰」意味, 對長生殿中之舞, 或有所紀, **旣猶邀中外人士一致之寵愛不衰**, 第十二齣鰶4.7 實遠具歷史。 惛未覩其書。 劇中繁聲應節, 或亦得其彷彿。 旧本所傳唐舞, 所用「翠盤 未注舞勢。說白云:「萬歲在西 明薛朝選天香樓外史誌異六曾 據近人杜類陶玉類鄉藏曲提 劇情唱商出灣初「時劇」繁傷 於上列李劉二詩四句 疑已大致倭化, 以鼓爲主器, 惟京戲貴妃 對唐 虚存 乃

本崔記有作醉胡子者,與日本所傳唐曲之名合。 胡騰之樂曲,可能爲涼州大曲, 亦可能爲胡醉子雜曲, 日本伎樂中稱醉胡,或酒胡子;在續日本史樂 前者當於下文詳之。胡齊子名見崔記。

也。 徳 殾 爲時甚早。 內屬 名 酒胡 木 刻酒 古事 中小兒隊之四,日「醉鬍騰隊」。 壺 類 遊音樂部有胡飲酒之面具圖,並謂源 <del>'</del> 胡子 越 北齊 調 Ľ, 徐寅與盧注 蘭陵 王於筵間製「舞胡子」, 日 聽 籍 泛 中又稱 、旋轉, [均有酒胡子詩,均可考。 醉公子,或胡飲酒, 所向者舉杯, 陳書一 八四, 欲有 乃酒令之極 出散樂蘇中郎 所砌,則胡子捧蓋以揖。 謂狀胡王之醉態。 亦哉宋時幣胡之舞裝。 簡單者。 ,則附 見唐摭言。 會耳。 正倉院 **醉胡在中土之印象甚** 見朝野食載。 参看下文旗中郎: 艔 元稱詩中 有 醉胡 謂之 唐人筵間, 衪, 宋史樂志 巡胡 乃其 亦

否? 時· 义百 每 矣· 用 事實上旣由 ?封建社育中,爲上而儀式化、下而大衆化之共同對象,採入劇中,非常得力! 意究竟何在,不敢妄斷; 曰 四十人, 獅子 唐代 ボ 原有 · 伎在精妙之胡騰歌舞外,加入較粗笨之獅舞。 之 四 獅 俱載 舞 脚,由四人充任, |五方獅子舞.,, 因 而增益科白、表情,以進入全能戲, 科白表情之增益,可以寄託之情節 通典、 段錄等書 惟從結果以論成敗,則加入獅舞, 連同 爲禮部太常寺所典。 段錄於九頭師子、 隨 獅 而舞之獅子郎, 提高 JE, 其中之黃獅子, 多, 編劇者此種手法, 五方師子, 價值 共十二人; 合太平樂, 初 實此劇之莫大成 非 獅吼、 對於此種懷疑, 均認爲戲, 非「御前」 獅 癬 不免爲人懷疑。 不 (功!原因乃獅· πſ **参**看下文待考諸劇 此劇逐 已足爲有力之解釋 Щ 不 全 舞, 當 |胡編 可不脛而・ 甚爲尊 人、 惟試 舞在當· 劇 歌工, 者之 重 問

劇之編者,因緣舊伎,恢復獅舞,其意義與作 「我弄得一 弄獅 間 其爲民間愛弄、愛看,競奇鬭勝之伎可知。 茲不必詳。 戲,尙且弄得六出之多,想必經常有弄之之時, 獅、西向而泣等情節,又可知其主要原因, 子, 弄得幾 出。」詳六章論劇場。 民間方面情形, 出? 日 「弄得六出。」 謂 但看傳燈錄十 出 是機鋒, 觀於下文所詳,明代鄉儺中居然保存中唐西涼伎之舞獅、 -四所載 樂山 用,均甚遠矣。 端在我國民間 而弄之自有其作用在, 曰 : 謂 「我亦弄得。」 事, 「六出」 便可得其大概。 舞獅之風俗, 是實話, 雲巖 想必 何況俗人, Ħ 千載不變也。 唐僧藥山 和 出 尚弄 出 不 何況 問雲殿 得 同。 幾 好事 並知西涼伎 H 和 尙 聞汝解 者乎 於此 目

家子, 城! 草 人 面 河闌 更成邊。 呼 那堪更奏梁州 叱 」或為涼州初陷時語。 起 祇將詩思入涼州」, 曆 以後, 杜牧河 陣 雲, 放 **瓜農桑無** 涼州 聖詩云:「唯 詩人眷戀西陲, 曲 **\_** 惟向管絃聞 則與李端詩「安西舊牧收淚看」之意同。 事,遣教知有太平年。」……類此不勝舉。 **劉**駕詩:「古劍不自行,難掩河湟思。」羅鄴詩:「河湟何計絕錄 語曲 有涼州 而深!張籍涼州嗣云 \_° 譏彈邊將者, 或皆指西凉伎所用之曲。 歌 が舞曲, 流傳天下樂閑 每與西涼伎同一宗旨。 「邊將皆承恩主澤, 人。」詳見主文引。 他 如高駢宴稿蕃軍 曲凉州今不靖, 如李益邊思云 無人解道取 韓琮涼 滿 西郎事 邊 「莫笑關 涼州」, 烟? 風 眼 肅 山 去 冤 颯 來 使 動 作 西將 是 征 Ĭ. 秋 正

第三章 劇錄

知之! 个遺老、黃禄明君!」新書二二禮樂志 路斷 室· 君· 得張義潮規復諸州 隊,其詞大率言感韻之士,樂河遑故地歸國,而復爲唐民也」。<br/>
密書十八下違宗紀費曰:「河 鏃 實際未歌,不同於葱崗西 臣、尤其一班鼓吹規復、意重心長之詩人、劇人、 逍。..... 知 此時新樂中有葱嶺西者, 自 白氏: 然自有西涼伎以來, 不 知 作新 聽取滿城歌舞曲, 渚, 樂府以後,又四十二年,宣宗大中五年,公元八五一年。 至此始不成立。 ,表聞於朝,唐乃僥倖盡復河湟。事辞通鑑二四九等。 八十餘年於茲, 上文辨體章論歌舞劇, 涼州聲韻喜參差! 於是杜牧獲觀學功輒獻歌詠曰:「捷書皆應睿謀期, 亦載其說。 竟能歸. 正是統治者版點太平之極好題目, 同 結· 始料所及矣! "到喜劇" 已略見之。 此 典 而有此葱嶺西之洋洋尾聲, 人事不同, 唐語林七 劉恕作店樂府亦歌河 所謂 主要原因 「涼州陷沒知不知」、「故 謂 聲情遂異。 此 在吐蕃不 曲 離歸地, 葱颌 Ш ) 他之事, 士女女 千民 能 宣宗 \_ 萬 朔漠消氛, 自守, 囚 1個擬占 |又何 踏 誠· 姻 曾 非. 歌 好 嘗 唐· 爲 無 音 鄉 m 到

八頁。 事 獅子歌舞戲之定場詩。 或有之, 此劇之興替,均因於唐代之政治;旣首尾延長八十年久,其於無形中曾影響民間,保存後世 詠西河師子曰:「西河師子九州聞 特難於稽考耳。 而哮吼一 閱宋太宗淳化四年公元九九三年。 聲,與西涼伎中之。哀吼 ,抖擻金毛衆獸 賓。哮吼 聲」, 汾陽無德禪師 - -• 聲天地 情味亦極相近。 静,五 語錄下, 湖 四海本 此 (A)正藏四七卷, 北宋民 朋 君 間 可 頗 杰二 者, 能 類

亞數? 竟發現此劇流傳民間,遠達第十七世紀,將近千年,誠一件極饒意義之文藝公案也! 確曾演弄。 有西涼伎劇之證也。 白樂天詩:『西凉伎,西凉伎, 乃近年楊憲益著民間保存的唐西涼伎載零墨新漢, 演弄者,不羨獵高官,佩金印,而甘心於假面弄戲,其人胸懷有異象,豈盛唐陸羽之流 蘇軾 柳子玉亦見和因以送之詩:"不羨腰金照地光, 假面胡人弄師子』。」蘇詩特地提到「假面弄伊涼」, 略見下文附錄。 一文,引論明顧景星蘄州志語 暫時假面 3 弄伊凉。 應是寫實, 蘄州 志 曰  $\mathbb{E}$ 當時

|蹩俗尙鬼,而儺尤甚!||蘄有七十二家。…… 幢上,主人獻酬。 三神酢主人,主人再拜。須臾,二豐奴持繅聲辟,有大獅,首尾奮迅而出。 於廣,其儀簿,隨土牛後;春分後,藏焉。 曰太尉。……其徒數十,列慷歌舞, 人答曰:「涼州來。」 相與西向而泣,作思鄉懷土之狀。 非詩非詞, 崇幀末,無復皆觀矣 黄袍、遠遊冠, 長短成句; 歌舞畢, 日唐明皇; 一唱衆和, 送神, 左右赤面, 嗚咽哀惋。 鼓吹偕作。 塗金粉, 隨設百獻率太尉。 先立 春 金銀兜發者三 奴問 Η, 御何來 出 咿

顧氏 更疑 白亦堂集鄉攤詩云:「春社作已畢, ·····」志與詩悉符,足見是紀實,非違膩。 其 順何紛拏! 事 並非明皇生前所經,何爲使明皇中坐觀賞?豈因凉州之失, 假獅西涼舞, 髮膚騎蠻奴。 土風尙騙儺。……中坐天寶帝, 於今按之,誠如廳詩所疑 似聞西涼破, 西向悲唏嘘!千秋事已往, 種因於國勢削 "涼州已復,此 左右雙明姝。..... 弱 舞何 此舞 酒酣招 而造成 蜮 胡 喪 者 爲 百

亂力 儺,奉行故事,至於千載之久也。 同:朱門閥閾則激賞其俊艾胡騰,民間百姓則愛好其蠻奴獅舞。 埱 此劇中思 出 明皂, 鄉、 故 慘土, 列而 說的之數。 問獅、 ? 則 垂 涕諸 應 慮及民間 節, **寓之儺戲之中**, 戲劇, 大都 感 Œ 性 產 可以驗當時此劇 物, 苟非獅舞爲之主, 不必皆以理求之。 流行 疑不至於寄託鄉 之盛。 開 而嗜好不 始 有 人

在 事· 汖 與伎分開, 於民間之沿訛,尚且咸覺不類,何況認真謂天寶樂人預習其伎乎? 音樂伎, 路斷 實,隨在 被樂人 從前 思鄉,規復失地,事端肇於廣德, 帶到湖北來的。」殊不知音樂之西涼伎方能由天寶樂人帶往湖北, 民間崇拜明皇,另有動機,其偶與西涼伎結 有所影響也 切從音樂觀點出發,甚至曰:「由當地 則徒見矯揉造作, 料非楊氏 所取。 如何預由天寶樂人流傳? 於此益證」,戲弄之真象不 邟: 戲中 合, 神名唐明 原不必求甚解。 皇等看 戲演問獅 若謂樂原先至,而 大户, 來, 楊氏文內因祇認西涼伎爲 垂涕, 者戲劇之西涼伎 道西涼伎 種種聯想不能 而明皂中坐, 戲属後來, 大概! 是天寶 將築 刨 主題 ₩. 出

近首創, 樂內, 餘西涼樂之地理關係,比較枯燥,所當補逃。 或太宗朝所定十部樂內之第三部, 而完白碧用也。 李詩不傳, 不知其意。 皆爲 西涼伎」, 「伎.」字當不外指樂舞與 西涼伎之詩題, 樂名當用 此 白詩和元, 戲二端。 |唐叉用隋 元詩和 高 九部樂內之第三 葪 李 翶 所定九 営山 部 李

後賜 居,各盡其致。 **「西涼伎」之名;隋又用周「國伎」之七部樂內「西涼伎」之名。** 糠四千匹, 通典一四六日:通典用隋書音樂志, 西涼女樂一部。……賜吳樂一部。」足見當時皇朝所蓄, 耐語稍詳。 北史六一周竇榮定傅:「前 西樂與南樂供備,分別部

得之,謂之「西涼樂」。至魏周之際,遂謂之「國伎」。 四涼樂者,起荷氏之末,呂光沮渠家遜等據有涼州, 魏代至隋,咸重之。 變龜茲聲爲之,是爲「寮漢伎」。 後魏太祖 既平河西,

曲 多指 掌西涼 典,論西凉樂, 特點端在此!隋書二七百官志,載北魏北齊特形,謂中書省並 據通典同卷,謂於晉遷播後,漢魏以來之舊曲南北分散, 足 **参看下文神白馬劇** 曲 「西涼伎」最早立名在北魏, Ħ 多用龜茲樂。 天曲 非胡樂所能说。 四部伶官及龜茲四部伶官, 不指鼓吹, 謂其樂內具有鑓幣。此乃編鐘、 通典同卷又曰:「自周隋以來,直至杜氏著通典時。 蓋涼人習南來之中國舊樂, 其曲度皆時俗所知。」足見唐代樂曲, 勿誤會。 後者多數用龜茲樂,若少數仍有清商樂之大曲在。 其前身日「秦漢伎」,乃混合龜茲樂與中國之清樂而成, 後者直掌淸商四部伶官。 編磬。 而雜以羌胡之聲也。 西凉樂除此外,倘有編飾,皆絕對中國樂器。有此爲中國樂之特 北多入於涼州, 可別為管紋雜曲與鼓舞大曲 岩間涼州 司伶官, 管絃雜曲將數百曲,多用 此述西涼樂之本質, 此項清樂之聲, 分西涼部及清 其來源如此。 前者總有數百曲 商 兩 何自 西涼樂; 舊書本之通 部 非 帟 其惟一之 常明 分。鼓舞 萷 耐 清直 來? 鞭 其 皶

是龜茲 條件, 之日 瘦祖 棒孫以梁陳之音多吳楚, 中 少 西滨 數 樂。 仍爲清商樂之雜曲,多數則用西凉樂。 宜乎投合庶人嗜好, 因 此, 胡騰之舞則 西涼伎在段錄,可以入湖部, 周齊之音多胡夷, 剛柔相齊,胡騰之樂又胡漢交融,在歌與舞之先天上, 爲之頭倒不置也。胡漢交融之事, 於是斟酌南北, 換言之:此用西涼樂之多數雜曲 不入膽茲部, 考以古聲, 初唐雅樂早日 作大唐雅樂。 侕 由胡見所作胡騰之歌 如此。 通典 | 中, 四二間 即具備· 亦 各有 貞觀之初, 舞 此· 種・ 叉 若 凋. П 宇 太常少 戍 和· 之· Ū 名

製曲 ₩. 曲 惟 已分演入七 |唐|| | | | 关. 流 其 新涼州」是。 播 西涼伎 曲實處於胡部之對面, H 詩下 甚廣, 源例 種宮調, 合作」, 主 ,劇內所用之樂調,專指曲牌名而言, 躼 編 甚美; 如此, 格調 威人甚深。 見碧雞漫志四。 德宗貞元間 可見所存 及唐大曲稿。茲專就唐代情 於開元六年,據近事會元四。 並不 誤。 始屬黃鍾宮, 在者, 屬法 天質間, ,再翻爲高調宮,卽上文所引段錄之語, 王國維於唐宋大曲考內 典. 乃不同之兩方面 或淸樂範圍。 既將涼州 所謂 非樂類或樂制。 「古涼州」、 由西涼州都 形,撮舉要點如 入道調, 宋程大昌演繁露七據 郋 道調法 要以 謂程氏與解唐會要, 而十三載韶 「舊涼州」 督郭知蓮進於朝。 下"涼州 涼州大曲爲主。 曲 爲 是。 **謂康崑崙** 「道調法曲 画, 地方,俗 天寶間 唐會 而 與 自後宮廷以至民間 斷定 所翻者是。至南宋, 倘音樂, 涼州大曲之詳, 傠 與胡部 語 部 翻 「西涼 對 爲道訓 見開天傳信 立 新 本 於通 非 也。 聲合作」。 淸 漢及 見拙 故涼 (涼 (別 , 此 肵

州大曲,爲西涼地方所製,謂不屬西涼樂系,則難通。此地理上之關係,無法否認者耳。 涼州叉非西涼」。夫唐之西涼樂,當非純粹之淸樂, 而係淸樂爲主、龜茲樂爲輔之混合物。 至· 於涼·

#### 附録

將劉昌,北出五原。軍中有却沮者,斬三百人,始行。昌在西邊十五年,雘本節用,軍儲豐備。 遊,而坐視河湟之長期淪沒,故追憶感慨,賦成此篇。 憲宗元和之世,長安君臣雖有收復失地之計圖, 無收尺土功者」。 (唐文粹八十。)陳氏據上種種,曰:據此, 五二劉昌傳。)憲宗元和初,林蘊上宰相李吉甫書,謂「司空李抱玉,會請復河湟, 【陳寅恪「新樂府西涼伎歷史背景」說節錄】 德宗初,韓滉先薦劉玄佐任邊事,收復河隴。 (舊書一二九韓傳。) 張延賞續薦李抱眞任此事,李亦辭。(舊書一二九張傳。) 德宗貞元三年,委玄佐部 思常痛惜』之句, 和四年作此詩時,亦即其在翰林時, (據通鑑二三八憲宗紀,)元和五年末;二四八宣宗紀,|大中三年閏十一月丁酉等。) 是以其詩中『天子毎 而元白二公此篇所共具之歷史背景也。……徼之少居西北邊鎮之鳳翔, 不僅指德宗, 凝雜謂憲宗, 非獨習開當日邊將驕奢養寇之情事,且亦深知憲宗儉約聚財之苦心。 而取以與『將軍欲說合慙羞』爲映對,尤爲旨微語悲 而邊鎖將領,終無經略舊般之志意。 頗疑其詩中所詠, 可知自安史亂後,吐蕃盜據河湟以來,迄於 乃爲劉昌輩而發。……樂天於元 **始親見或聞知邊將之 宴樂 嬉** 事旋寢。五十餘年, 此詩人所以同深憤 劉怠辭, (舊書) 訶

## **駿意切!」――元白詩箋證稿五。**

於南遷的氏族。 族且有高度的漢化, **社戲裏**伴奏的音樂, 于年的事實看來,可能在我國各地的山岳區域裏,還有許多唐代或更古的樂曲被保存着。……西涼伎,…… 且使中國文學裏有了詞曲 現在當地可能還有人廳得這樂曲。 大概是天寶末, 由音樂史的觀點看來,也供給我們若干重要的事質,第一, 【楊憲益民間保存的唐西涼伎節錄】十七世紀的顧景星所看到的蘄州社戲,也就是唐代著名的西涼伎。…… 唱衆和,嗚咽哀惋」。道可以證明民間歌舞,尤其是甘肅四川廛廟的氐族歌舞,是詞曲的起源, 被樂人帶到湖北來的。蘄州一帶是山地,所以易於保留舊的文化。 在唐代,氐族的音樂由北方的涼州, 應當也還是唐代的音樂 而且對於膏樂,尤有天才。 西涼樂是西域音樂與中國音樂融合而成的一種音樂"……顧景星的記載,…… 第二,根據顧景星的記載,四凉伎中所用歌曲,「非詩非詞, 西涼當今甘肅地。 他們的惡上, 和南方南韶,傳入中國,對於中國有絕大的影響! 由當地 社戲中神名唐明皇等看來, 幾度南達川濱 由秦漢到隋唐,都被兵族人所盤據。 唐代雲南的南韶, 由西涼伎被保存了 長短成句 這四涼伎 也起 因 源 m

### 四、蘇莫遮

蘇塻遮,以曲調名爲歌舞戲名也。 乃純粹胡樂、胡戲, 始於北朝。 其曲 調演 變, 與伎藝配合情

戲,故始爲留唐之胡人所演,後始審演雜作,不能與此章所錄之其他諸戲, 用陳 出 形,均甚複雜,非他戲所有。 퀝· 如向達唐代長安與西域文明以爲出於伊蘭, 西凉……,爲國名或地名矣, 人有誤同、宋百戲內之裸體婦人相撲者。 其情節「乞寒」爲「乞食」者, 作· 於 家之說,明其異同與是非。 放斯 遊戲與舞蹈而已。 書部日 方詩銘蘇莫遮考見文訊新四號, 「本西國外蕃康國之樂」,後人展轉勦襲, 茲則從戲弄觀點田發, 而所演故事, 可謂混亂已極一近人邵若生產樂遊往,見劇學月刊, 日本亦有蘇莫者舞,與初唐此戲,依然名近而實遠,並 元人有認其性質全爲百戲, 以下簡稱 尤以通考一四八, 則比較模糊, 岑仲勉唐代·戲樂之波斯語 東方雜誌四十卷十七號。 顯示其爲歌舞戲, 「方考」。 以爲出於康國, 莫名究竟, 乃歌舞進爲歌舞戲之初期變態。 列 以不如俳優侏儒之有關諷諫 乞寒」 破除過去種種誤解。 幾乎視 於「夷部樂」中, 均未嘗認爲戲劇或戲弄,祇 仍然如此。 「乞寒」 作一 例看。 予辨 二字 近人之研究者, 並就 乃宋 Œ 爲慽者, 視同 類 且屬於胡 於安國 亦以 间 À 樂名, 学 方 有觀 清 爲

認蘇莫遮爲歌舞戲之第一依據,乃唐慧琳一切經音義及希麟續一切經音義內,大乘理趣六波羅 音義所 極 論老苦 日

义如蘇莫遮帽, 覆 人面 首 **令諮有情,見即戲弄。** 老蘇莫遮亦復如是。 從一 城 Ē, 至一 城邑, 切衆 生

衰老帽,見皆戲弄。

三章

劇

銊

戲弄。

**香義四一** 

日

揣經意: 蘇莫遮帽在 . 習俗上本是招人戲弄之標識; 衰老之人覆此帽, 成 「老蘇莫遮」, 亦 遭人

蘇莫遮」, 西戎胡語也, 正云 「嫗麆遮」。 **此戲本出西龜茲國,** 至今猶有此曲, 此國渾 脫 大 闸

撥

亚

之 舞· 手· 原 七:「蘇莫邁本西域舞人之飾,後隸教坊,因以爲名。」改得不合。 續 確: 義本指帽, 曲 頭,爲面具, 畜 歌 切肯定爲歌 包含 (義 即 舞戲,當無不可。 大 此條較簡, 香義既謂 面 之類也。 七月初,公行此戲,七日乃停。 具與 面 詳前章論大面。 旣 万對 食坝 撥頭之類是也 舞戲無疑,並非遊 或作獸面 **西龜茲國之蘇莫遮,即** 於戴 但曰:「『蘇莫遮』, 屯 下文引王明清揮塵錄語、 故二 此帽者有調戲玩弄之舉; ,或象鬼神,假作種種面具形狀。 並由樂舞進而爲歌舞戲,遂與渾脫 者與蘇莫遮得爲 其中於 戲,亦非百戲,或普通歌舞,則蘇莫遮又寧得爲遊戲、 土俗相傳云:常以此法藏脈,驅趁羅利黑鬼食啗人民之災也 胡語 「蘇莫遮 此國獨云我國。 也, 類。 此戲之名, 本云 亦即宋史高昌傳語日: 旣 旣· 爲· 乃囚 或以泥水霑灑行人, **辭**, **渾脫、** 『嫗麿遮』。 【此舉而 並非教坊所命。 日 類; 帽, 大面、 大面、 大· 面、 有樂曲, 又日戲, 此云戲 鉢頭, 撥頭之類 渾脱」, 鉢: 或持羂索搭鉤, 「婦人戴油帽, 頭· 之· 也, 有舞蹈; 成一 义日 ٠, )性質, 出龜 始亦囊 類矣。清除本立詞律拾遺 曲, 今列 既乃由 茲國; 頗 (蘇莫遮 捉 在· 前· 形 百· 複 人為戲 謂之 戲 帽 也 雜 偱 至今有此 章. 為唐代 普· 通· 內, っ大面、 而 艦 爲 린. 套 歌. 其 隼

會 堅信 隸之」。 因 等 卽 究 林舉行民間藝術 也 歋 太』,蓋出 有大面、檢 光竟如何. 歌唱 老康國 戲,彼 耳。群下文。 使凡 ·音義之說,但因肯定「蘇莫遮」即康國原名之「颯秣建」,詳下文。謂「蘇莫遮即康 方氏 分明沿用唐義, 時有此 此情 此 於此。 對音義更有一大誤解,曰「由此指上文所引」切經音義之文。 人老皆必遭啟弄, 人 俟考。 頭也」。 説 (食演) 形相 未免 服 未思 『紗帽』 清文廷式純常子枝語四引一切經音義文**,** 飾而誤會」,則以岑氏自己誤會「蘇摩」爲毒草, (離奇! 惟割裂原香。蘇莫遮」爲「蘇莫」,又未明「遮」音何以可省, 類 中 又曰「由慧琳一 展國 E, 有 「薩嗎舞」, 與一切經音義之說正合。 就人之所已喻者,啓其所不喻而已,初無「所 **晉義之文明謂西國之有蘇英遮戲, 船與康國** 作『撒 亦難乎其爲老人矣。 廳. 乃蒙族過去祁神時所跳之舞。 切經音義, 老人俱 皆『颯麻』之轉音也。 未聞有何特徵, 知蘇莫遮所包極廣!凡渾脫、大面、撥頭、發寒胡 **岑仲勉隋唐史上卷廿三節注**, 該國果不敬老, 吳振臣寧古塔紀略作『叉馬』。」 亦常娟與常人耳, 並曰:「按今滿洲典禮 姚元之竹葉亭雜記作『薩嗎』,五三年冬, 猾之當時我國之已有渾脫 「遮」爲曲, 知除渾脫 反有慢老之風歟? 包極廣」之意。 其說尙待補 潑寒胡 散反以取 何以 指宋史此 跳神 國帽,『老蘇莫遮』 爲蘇莫遮 見入即 帽 初 之 大 滿洲 未 龙。 義 紗 者爲 語 面 聞 遭 方 有 語 帽 戲 橃 等均 此 嗣 誤 或或 頭 太 傠 弄 雞 係 說 害

蘇 莫遮爲 歌舞戲之第二依據, 乃舊書七中宗紀所云: 景龍三年十二月「乙酉, 令諸司長官

書對於: 若稱· 炫·赫, 間行樂,顯然不同。使無胡王一位定型之人物,為乞寒情節之中心,則 **쀜跑过城市**, 水。下文蘇中即節內,見日本曲調有齊胡王者,舞摹胡王醉態,可作參考。 載甚多,而道及胡王之人物者,僅此一條, 僅 向 化裝舞隊, 體泉坊看潑胡王乞寒戲」。 原爲「潑楜王乞寒」五字之簡稱。 日證胡王乞寒,簡稱潑寒,甚爲 肔 其性質仍是歌舞而已, 戲名稱,借用 內有胡王嗣, 灑水 施索, 語雖不經, **曲調名蘇莫遮**, 向行人觀樂戲弄而已。蓋此爲 此中 亦足反映初唐時確有因緣胡王成曲調者。 岑仲勉文於胡王所演, 難以云「戲劇」之「戲」。 『潑胡王』 確當。 至於「潑」 乃依 甚爲可貴! 研究上之通例耳; 近人徐筱汀釋末與淨日 三字, 對胡王, 乃指 自來關於蘇莫遮或關於「乞寒」「潑寒」之記 並知乞寒是本意, 所扮之人物, 御· 前· 究表何意, 不然, 獻· 技, 接獎哈排君難及劉闢責買例, 佾待研! 「御前」之舞隊, 唐張鸞朝野金載述王沂夢寤後, īfī 而一切經濟義所云, 而稱「潑寒」或「潑胡寒」 「乞寒」乃所演之事 討 另有頌會, 似未必謂潑之以 詳下文。 裝扮縱極· 本

IJł. |將「乞寒戲」易名爲「發寒胡」,而成爲含有指示劇情作用之漢化名詞了。 戲係因用水潑於湖人身上以乞寒而得名。 但舊廣書張說傅則有「自則天末年季冬, 爲凝寒胡 戲 字樣

辭 徐氏似有認此戲爲戲劇之意, 獨 為漢化 名 詗 ጢ 獨 能指示劇情則不確 故· 曰· 因 云· ぶ。 「乞寒」二字,等是漢語; 解「潑」為「潑水」, 猶可能;若認「潑寒胡戲」一 其指示劇情也, 且 較 H

「潑寒」尤深切。「潑」如爲潑水意, 不過動作而已;若「乞」,乃表示一種願望,在「夷俗」 則禳

除疾病,在華戲且爲所年、獻忠與上壽,意義較爲豐富,均詳下文。 認蘇莫遮爲歌舞戲之第三依據,乃張說蘇摩遮歌辭五首,見張說之文集。 **全唐詩樂府十二所** 

引,於題下注云:「潑寒胡戲所歌,其和聲云『億歲樂』。」則五首爲原戲曲之歌辭無疑矣。

摩遮本出海西湖,琉璃寶眼紫髯鬍。聞道皇恩遍宇宙,來時歌舞助歡獎。億歲樂!(「眼」一作「服」,「寶

眼」一作「百服」。 | 岑氏校「百服」爲「碧眼」。)

繡裝帕額實花冠,夷歌騎舞借人看。 自能激水成陰氣, 不慮今年寒不寒!億歲樂!(「騎舞」一作

妓妓

臘月凝陰積帝臺, 豪歌擊鼓送寒來。 油變取得天河水, 將添上壽萬年杯!億歲樂!(「豪歌學鼓」, 作

「齊歌急鼓」。)

寒氣宜人最可憐!故將寒水散庭前。 惟願望君無限壽,長取新年續舊年!億歲樂!

昭成皇后帝家親,榮樂諸人不比倫!往日絜前花委地,今年雪後樹逢春。 億歲樂!(「帝」一作「之」。)

## 文願況八月五日歌云:

Д 月八日明星出,摩耶夫人降前佛; 八月五日佳氣新, **町成太后生聖人**。 開定九年燕公說,奉韶聽置于秋

劇錄

五五九

節

稱說詩凡四首, 前」「雪後」, 按「昭成」乃睿宗后實氏之諡。 似指被害與追奪。 必明本所見, 並無此第五首也。 后乃玄宗之母, 此首內容, 較前 爲則天所害。 全辭應作於玄宗初年。 四首大異, 玄宗即位, 未知果與之爲聯章否。 群玩 其旨, 追尊爲皇太后。 升庵 Ţū 得 詩話 辭中 下 ·列 六 九 霜 曾

(一) 此亦「御前」奏伎之所歌,非民間行樂之辭。

點

- =演員分馬上、馬下兩部,並另有樂隊。— —三方面聯合,皆在庭中露天演出。
- $\equiv$ 馬上者任歌舞,乃碧眼紫髯胡人,頭戴賓花冠,冠下裹帕,衣文繡
- 回 漠渚舞而推测云"「爲此戲時, 由步行者舞踏原較合,惟張詩明明曰「夷歌騎舞」,姑以歌舞闖之馬上,仍俟考。 馬下者配帶油囊, 貯水, 疑舞者步行, 激灑場中, **胡服;騎馬者則持盛水油囊**, 與馬上之歌舞相應。向達與代長安公西城交明囚用本之際 作勢交潑; 舞者舞踏應節,以象閃遊之狀。」
- 五)全伎乃胡樂、胡歌、胡舞、胡戲。 ·魏 《略· 西南夷傳謂海西即大豪, 海西應指歐洲, 而張說明以指波斯。」按指波斯,乃皆氏之意;張詩用「海西」二字,並未明以指波斯。 乃指羅馬 樂器內頗用鼓, 歌則用漢解。學仲勉隨唐史上卷廿三節注:「按 後漢書

# (六)全戲之主題,乃獻忠祝壽,永慶萬年。

求之。 因此可知此戲性質,與深上雲樂有近似處,參看首章溯源(戊)論上雲樂, 舞雜·要。 遊或潑胡王乞寒一戲在當時所具之戲劇性,實事求是,不誇不掩, 表演爲主,向王母獻壽,另穿插歌舞雜耍;此以胡人激水迎寒之表演爲主,向胡王獻壽,亦另穿插歌 唐鼓吹部內樂人騎馬,謂之「騎吹」, 氏文內以爲胡 獻配之人歟?抑與餘衆同向天可汗獻配歟?假設用今日麻姑獻壽一劇擬之, 總之:歌舞以外尚有戲,戲旨之明朗者爲激水迎寒, 唐三彩陶人馬內,有騎吹、騎舞之具體 劇內王母或胡王、同爲觀衆中所最擁戴者之象徵而已。 王所扮乃寒神;果爾, 雅樂、俗樂皆有, 向胡玉乞寒,猶之向壽星討壽耳。見下文「古波斯磯水之第二故事」。 形象。 山呼上壽;所不明朗者, 見段錄「鼓吹部」。此曰「騎舞」,可從「騎吹」 如此比較,固屬可能,並不突兀。岑 究竟具有幾分, 更可了解。 彼以麻 胡王在戲中果爲 由此不難推斷。 **吾人檢討蘇**獎 姑採芝醸酒之 接 受

非唐代其他歌 **表演,爲騎舞,爲激水之戲,爲|胡王主演之情節不明種種,** 世舞事上演戲之意識限制古劇種種,以為不如今日者便非戲劇, 一於民間所有, 舞戲可比, 切自較此爲殺, 則未免忘却時代, 然亦不能以遊戲、或百戲、或書通歌舞目之。 忘却,性質。參看首章初唐節述太子承乾演突厥喪儀, 是祇知有戲劇形式,而忽略戲劇本質耳。 逐謂其與後世之歌舞戲不倫, 須知此乃北周至 若因其爲露天 有奔馬選尸。 甚至 認為 用

五六二

劇本質, 肵 初· 見較具體 唐 ▲ 時, 固已達歌舞戲之程度,不容拘執也。 一一 乏· (高) 高 国 僑民,按其本國故事風俗, 百戲之說, 所自演 嵌 以元 楊維楨 雖形式制度有 東維 子文集十 別於我, 朱明優戲序 而. 所• 、 具之 戯

百戲有 魚龍、 角 觝,.... 扛 鼎 象人, 怪獸舍利, 凝寒蘇木 (一本作「蘇夷」。) 等伎, 而皆不如俳優

,或有關於諷諫

儮 歽 丽· <u>二</u>字, 也 謂 仍然流傳於民間之一 潑寒蘇木」, 楊氏必· H 俳 優, 有. 所· 必 茶· え 顯指 百戲者, 證 本伎而言;所以別之於俳優者, 有此透露, 爲認唐伎祇有 非常可貴 些 此種變化應在唐以 類也。稍有「断代限體」意味。 爲無關 諷 諫也; 後, 亦此戲在唐雖禁於「御前」, 所以列為百戲者, 催 變蘇莫遮名為 為非俳

州 淸 源 一八宋務 劇 縣 尉呂元泰上疏諫阻觀潑寒胡戲, 性質旣肯定後,當續查其表演情形。 光傳 後,均有載。 惟會要之文割裂爲二段,以全唐文二七〇所見較全 於此曾有較詳之記述。 首及民間方面: 中宗神 此疏 龍二年公元七〇六年。 在 通典一四六、唐會要三 三月, 四 丼

比見坊 也 錦 織誇 邑 城 竸 市 相率 害女工也; 微歛貧弱, 爲渾脱隊, 駿馬胡服, 傷政體也 名日 「蘇莫遮。 胡服相效, 旗鼓相當, 非鄉樂也;「渾脫」 軍陣之勢也; 爲號, 騰逐 喧 非 礘, 美 名 鋷 Щ 等之象 安

於朝者以臣爲誹謗。 非六代之樂,不足以施化也。 可以禮儀之朝,法戎夷之俗,軍陣之勢, 易俗,布德施化。 「京邑翼翼,四方是則。」 重大成之曲,不足以移風也;非宮商之度,不足以易俗也;無八佾之制,不足以布德也; 惟陛下少留意焉 非先王之禮樂, ——四者無一, 列庭闕之下「竊見諸王亦有此好, 而將則四方者, 何以教人!臣本凡愚,不識忌諱。 臣所未喻也。 **夫樂者,動天地,** 自家刑國, 忠於國者以臣爲讜言;佞 **豈若是也!** 感鬼神, 游云 移風

也 臣盜按浜範八政,曰「謀時寒若」。君龍謀事,則寒順之,何必裸露形體, 影響,可不 戒哉! 禮記曰:「立秋之日行夏令, 則寒暑不節。」夫陰陽不調, 政之失也! 澆灌衢路, 休咎之應, 鼓舞跳躍, 君臣之感也: 丽 理构 索寒

節, 書,合而爲一。二疏均著於會要中。」 自是一篇文字。 上文已說明馬上、馬下及樂隊三部分綜合爲一伎,曰蘇莫遜。呂氏此疏之內容常指一事, **叉曰「惟以蘇莫遮之稱可包乞寒胡戲,則是也」,** 方考對於新濟所載未經割裂者, 戲或一事也,此點首宜辨明。 因唐會要將「比見坊邑」以下割屬 呂氏所非難者, 方氏意中蓋先有「兩戲」之別, 反曰: 「所異者, 未免自相矛盾。既然此可以包彼, 固以四方城市坊邑爲主, 「論樂」節, 此將呂元泰所上諫蘇莫遜及乞寒胡 將 「臣謹按」以下 始有「二疏」之分耳。 而仍明其源於「庭闕之 割 則彼此 屬 焖 雑 而原疏 分明 戲之 方氏 錄

者,凡

ti.

點

下」與 諸 王之所好 足 見 此戲在當時, 實上下 所共傾慕, 可,云, (盛矣! 侶氏之言, 有出 張辭 以外

- 唐代有戴帽之舞 愀, 田 揮脫隊,蘇莫遮 亦就 )此種 舞 隊 以 表 瑪
- 灑水乞寒之人, 至於裸露形體, 與錦 繍 誇競者 勢 難 同 調 盘 證 上 文謂 馬 Ŀ 馬下, 孙

爲兩部之說爲不移。

(三) 騎隊儼然軍陣,騰逐喧噪,有若戰爭。

(四) 漢人亦胡服胡舞,模倣爲之,不至爲胡人之事矣。

(五) 民間舉行,須普遍斂費。

两· 隊· 內 以 耳· は為基本・ 胡之夷・ 星 上 教 另有羊頭運脫, 坊 多少 所謂渾脫隊, 音樂及竿 八歌・騎・ 舞. 隊, 渾脫 舞· 見下交符考證劇 海· 猴. 木 向 蘇英遮・ 大可 醎 闻 舞· 列。 來。」 注意! 基本舞容 本身表現, 據敦煌卷子內劍器大曲之辭, 杜陽雜編 中, 舊字禮 有輪鼓渾脫, 二記石火胡之養女在百尺竿上路軍脫 儀 原在耀水乞寒而已; 配合劍器,則為公孫大娘之劍器渾脫 法 傳於 山本; 四般代宗永泰 有玉兔渾脫, 亦表演軍陣 所· 成 有軍・ 子監 見宋史樂志: 講 陣戰爭之舞容, 戰 稐 爭, 具群敦煌曲初探考曆 有樂 į 與 歌 醌. 瓩 府 呼 合蘇· 無 雜 自・ 抑 異。 伎, 漢· 漢· 别 揚 屬 曾 辭 於 揮· 將 可. 末 則· 知· 曰 {揮 信 **淮·** 脱・豚・ 為海 如 脫 朓 劍 與

說, 胡 他 戲有蘇莫遮 當 戲之內 時間 使 中宗納 未必 曲 皆能禁也, 諫, 舞 禁斷 同 出 呂疏誠然迂矣。 潑寒之戲, 海 西, 亦 歌 此 而所謂不美之名, 曲 胡震亨 調 歟 ? 唐音癸簸樂通三「玉兔渾 調運脫舞祇 與軍 陣之勢、 能專配蘇莫應 戰爭之象, 脫 `典· 便· 不· 條 依 闩 : 合. 然見於他 潑 寒

[莫遮 **遮**與乞寒胡 唐 雛 **渾脱之朔** 腶 相 四「隊」, 由 渾 制 舞 潑 齓 有 脫 寒胡 合耳。 渾 渾 亦 者,當爲樂舞之總名, 乃以音 隊, 脫 劍 脫 舞之表 與渾 義 器 戲 1樂統屬 彼此· 是並 亳 堚 以 ۵, 稱 脱之 無 脫 蘇莫遮。之名, 又因岑仲勉說中稱「除名渾脫 問題。 現、既 列之二 渾脫 内· 了容旣不! 舞與 「朔義」 指 F. 公孫大娘所舞曰:此與呂元泰疏中所述之渾脫 有旗鼓 (戲) 群次章首節。 戲, 方考因呂疏在會要稱 可 相等,不能指爲同義異名。 此處之第 抩 方氏認「渾脫」之義爲囊形能帽。 固 軍 非, 蘇莫遮之名以稱渾脫 而 陣, 所 其於渾脫 || 述實則| 鵩 渾脫 逐 「 或 」 喧噪, 純 爲 爲舞名, <del>-</del>, 與 学, 蘇莫 渾脫 其爲多 方氏曰:「此稱『渾 則 應 (遮認: 此 或激寒胡 改爲 蘇莫遮兼為戲名與樂曲 方氏旣見張 樂舞當無有 並 人集體動作, 在新書 作 無 「與」, 同 抵 戲, 觸, 義 稱 異 說 乃確。 脫隊』, 名, 而 歐 渾 詩後, **渾脫隊」**, 不能 公不 丽 均屬武 脫 菲 亦 單 未 誤 方氏 槪 由 當沿歐公之誤。」 蘇 渾脫 念較 也。 合。 À 「名,特引入渾脫舞, 獨舞, 叉誤 遂謂 舞 英遮 方考日 上文指 為清 以 僅 稱 會 有 楚, 此 歐公……不 }潑 有 二名也。」 繁簡之殊而 方氏 戲 寒 不 日 俟 所 胡 按新書 用 戲 辨。 舰 所 Ż 蓋 蘇 渾 蘇 (美 紀 或 Ħ. 按 審 国

五六六

涉· 及· Ę 《劍器情形。 舞 (百有 其 特 爲 獨 立之舞, 或帶揮脫, 或否。詳敦煌曲初撰四。 此戲內運 脱隊之表現未

舊書九七張說傳——

德何觀 自則 以禮樂,示以兵威,雖曰戎夷不可輕易,焉知無駒支之辯,由余之賢哉! 韓宣適魯,見周禮而数; 天 (宋年, 椰水投泥, 失容斯甚! 季冬爲潑寒胡戲, 孔子會齊,數倡優之罪。 洪殊魯禮, 中宗嘗御樓以觀之。 褻比齊優, 列國如此, 至是, 恐非干羽柔遠之義, 因蕃夷 况天朝乎! 入朝, 且微寒胡未聞典故; **今外審**請 义作 樽俎折衝之禮。 j 此殿 和, 選使 脱上 裸體跳足, (朝謁) |疏諫日 自是 所望接 此 語 戲乃 盛 閜

縟

新書 伎, 此疏 同 馬 而· 下,亦不 豈 因 列· 五· 則 張氏詩褒其美,而疏貶其陋,殆 五五 諷,果何所 計 四夷」之會, 知 所寫, 張說傳所 北 中 尙有 別?! 叉· 顯· 司司, 為此戲· 騎 裸體 故意借此胡 舞 跳 惟「且 足,揮水投泥」二語, 中最美麗之場面! 戜 **上潑寒**」 戲彰 亦因各時期實際情況而變, 鞍馬」 ) 彼蠻陋 句作「乞寒潑胡, 否。 御 彼· 以 盆 此 萷 足楠呂疏所 耀 相· 我之文明 去· 承 甚. 未聞: 應 遠 與實 『典故」。 不 未必完全主觀 敷 則· 及, 禮 優 叉· 何· 大 殆 隆之中, 同一 槪 歟? 各年 此 戲也, 上之出 旣 戲中最粗 Ħ 肵 亦 演 復 跳足」, 張氏前詩則勸 爾 作 反 野之現象 先 此 爾 後 最 當 未 粗 野之 自 能 勵 於 相 悉

矛盾耳。清喬松年蘿藦亭札配偷樓茶香蜜機線積九引。 女伎,「揮水投泥」非相撲,相撲乃角觝。宋伎旣不表示乞寒,卽難云唐之「遣意」也。 戲,「即唐人潑寒胡戲之遺意。所謂"裸』者 殆祇祖上身,非全體赤露耳」。竊恐未必。 云:宋仁宗時,上元節伎藝中,「婦人裸體相撲」爲 司馬光溫順文 因 唐 戲 非

曲之演變,乞寒之本意,戲名之本意,起原之異說,及東流之演變等,頗繁,茲來第及之。 以上述此戲本身之性質如何與表演如何,乃最要之兩點。其他尚有此戲在我國始末之經過,樂 正公集二一有論上元令婦人相撲狀,可參考。

有關蘇莫遊戲之說,曾見於史籍者凡十一條——

在我國最早之記載。頒繼一七三略同三甲子, 殿,集百官及宮人、 北周書七宣帝紀, 內外命婦,大列妓樂。 謂靜帝大象元年,公元五七九年。 還官, 又縱胡人乞寒,用水澆沃爲戲樂」。 御正武殿,集百官及宮人、外命婦, 十二月,「甲子,七日。 大列伎樂, 還宮, 乃此戲 初作乞寒 御正 武

胡戲

**渾脫舞,或皆肇始於唐。** 上文引舊書張說傳、武后末年, 曾演此戲, 應爲入庸以後最早之記載。 川渾脱隊, 入

舊書七中宗紀,神龍元年,公元七〇五年。 十一月: 「己丑,十三日。 御洛城南門樓, 觀溪寒

第三章 劇綠

胡戲。」新書四同。

(五)上文引:舊書七中宗紀,景龍三年公元七〇九年。十二月,在醴泉坊觀演此戲。 上文引"明年,呂元泰上疏諫阻。

<u>多</u> 新書五容宗紀,景雲二年「十二月丁未,作潑寒湖戲」。

(七) 新書一一八韓思復傳:「朝宗初歷左拾遺,睿宗韶作乞寒胡戲。諫曰:『昔字有過伊川, 兵助陰,是謂無益。"帝稱善。」 觀之,且匈奴在邸,刺客卒發,大憂不測,白龍魚服,深可畏也!况天象變見,疫癘相仍,厭 見被髮而祭,知其必戎。今乞胡寒,非古不法,無乃爲狄。 又道路黯藉,咸言皇太子微服

**卒然奔呼,** 云皇太子微行觀此戲。且元良國本, 蒼生緊賴, 全唐文三〇一载朝宗諫作乞寒胡戲表, 通典 一四六載睿宗景雲二年, 推製無備」。 太子指弦宗。「馳驟」二句指馬上騰逐, 略謂「今之乞寒,濫觴胡俗。臣參驅物議,咸言非古。…… 又道路聲聲,咸 右拾遺韓朝宗亦曾上疏諫阻此戲。 輕此馳驟,能無整蹶!況匈奴在邸,實繁有徒,刺客密發,何限夷夏! 太子臨觀, 乃蹈危險。 「匈奴」 白孔六帖六二億見疏文數 應指突厥, 力多加此

(九) 上文引"玄宗初年,脹說作歌辭五首。

戲者;「奔呼掩襲」,俱可以見載中行動之劇烈。

全唐文小傳謂朝宗天寶初爲京兆尹,前此無仕履,或有讓

(十)上文引:舊齊九七張說傳,載玄宗先天元年,倉栗作三年,非。 張氏亦曾諫阻此

(十一) 通典一四六及大唐韶令, 岑氏云:「按舊紀八,願元元年十二月,己亥,禁断潑寒胡戲。己亥係十日,韶令之『七』,或『十』說。」 均載玄宗開元元年公元七二三年。十二月七日, 下勅 斷

此最後斷禁之勅乃蘇顯筆,見全唐文二五四——

紊禮經,習而行之,將何以訓! 自今以後,即宜禁斷! **頽弊,返於淳朴。書不云乎:「不作無益客有益,功乃成;不貴異物賤用物,人乃足。」 况妨於政要,敗** 勅:臘月乞寒,外審所出, 漸濱成俗,因循已久。至使乘肥衣輕, 競矜胡服,闘城隘陌,梁玷華風。 股思革

周至此,此戲凡歷百三十五年,而正式結束。在唐代,自此以後乃無閒。 唐會要所引, 耳。举氏云:「綜觀數段史文意, 曼延龍爵之戲,千龍萬態。」 丙一「九聖奇鬼」條,述孝宗隆興二年,公元二十六四年。沈瀛遇鬼事:「酒旣酣,奏伎,爲潑寒胡, 雖然玄宗禁斷之官文書,縱於朝廷有效,於民間却未必有效,民間可能仍有癥演者。 自唐以來, 「自今以後」下, 絲毫不改, 此種戲樂自北周報入後, 此說容涉誕妄,不足信 尙有 固甚確鑿。 「無問審漢」 百餘年間, 宋時此戲可能倘存,則終唐之世, 四字。「闐城隘陌」, 長安民俗仍於寒日鄉行之。 ,然本節下文引王明清揮鏖錄 ——此其始末經過之大略也。 極言此戲在民間之盛。 特中宗大寬其禁,及令百官同樂 民間科・ 洪邁夷堅志 亦不會斷絕· 述高昌之潑

錄

赦勞史 寶 首前二句 誏 紫髯鬍」之相貌所能代表! 官 特 日:「以此考之, **牮。……開元……下勅禁斷中有云『……漸浸成俗,** 即今之舞回回也。」 明之舞 殊不 因循已久』, 知此戲特點在灑水乞寒, 從可見也。」 楊愼 升港詩話九據 無關 與騎 舞渾脫 張鮮 豊琉 第 瑠

人 卽 改 **惟唐大曲多入坐部伎,** 因 二」等標題以相次, 第一三第二」等標題者, 以餘 認 所知於唐大曲 七 絕之聲詩體,與盛 脹 (次,論此戲之樂曲) 欝 四首論,雖各有和聲,又爲七絕之聲詩體,與敦煌曲無和聲爲長短句體者異, 24 首 [為普] 與唐伎樂者, 通 乃盛唐大曲之形式也。詳敦煌曲初撰。 雜 唐大曲之傳辭情形尤合,而敦煌卷子之大曲內, 比較典重。 無一之聯 當從張說之五辭說起。 可能在編入文集時, 畢竟有限, 章,自無 此戲以舞隊制度,作露天表演, 此等 亦不敢斷其必無也。 問題。 被芟削耳。 據敦煌卷子蘇莫遮六首之形式, 脹辭五首, 以龜茲之戲配合大曲 姑存此疑, 而謂亦用大曲, 除末首內容有問題外, 亦有具和聲者。 以俟續考。 似乎特殊。 原極 仍可能爲大曲。 有 **岩撇開大山** 第 張 自然之事。 辭 略見上文。 一」「第 所以 第吾 無

恩.{ 之二名, 風水調 溏 **襘要三三紀天實末改樂曲** 可能皆由於上列脹辭第一首第三句「聞道皇恩遍宇宙」而來, 者不改。 南部新書辛有專條曰: 調名情 形 天寶十三載, 蘇莫遮屬沙陀調者改名萬字清, 始改金風調蘇莫 **則此戲**所用曲, 遮爲咸皇恩 屬 金風 調 必不外此二 渚 改 名 此 所改 

不必僅 宮調, 者沿 之何格,平仄大致相當。 漢者之樂舞屬水調,此戲之樂舞屬金風調,——二者顯然有別。 宋詢另有之蘇幕遮, 教坊樂龜茲部有二曲,皆雙調二一日宇宙清 用胡 調不相同,蓋是有所關聯三部異曲」, 而 名; 與水調無涉。 日本所傳盤涉調有蘇莫者」。 想卽水調之不改名者。 因知此: 又查唐人咸皇恩句法, 一戲所用曲,殆爲金風調之蘇莫遮,與沙陀調又相隔也。 意謂彼邦之蘇莫者, 日人林謙三隋唐燕樂調研究謂「會要所載蘇莫遮三曲 却未說朋其關聯究竟何在。 前片爲「七七七三七」, 日感皇恩, 想即 唐沙陀、 相當於唐水調之蘇莫遮。 與張辭七言四 叉謂 金風二調蘇莫遮之遺。而 「會要三曲屬於水調 句帶三言和聲 據宋史樂志 果爾, 蘇.

Ŧī. 水交潑爲樂。」陳書一五八本此, 以 較之通典 二二一下西域傳康國 絃、箜篌、 十二月爲歲首。……至十一月, 辭 舊 書一九八西戎傳康國云 第三首合。 Ħ 新 舊 其樂大抵以十 岑氏 唐書述 云:「人嗜酒, Ħ 康 「乞寒本遊戲, 國 渚, ---「其人皆深目 月, 乃謂「乞寒本西國外蕃康國之樂也。 鼓舞乞寒, 均 好歌舞於道。……以十二月爲歲首。……十一 異, 倮露形體, 未知陳氏 非音樂。 以水 商 鼻, 澆 相潑, 何據。 灌 龜茲之樂器固不限用於乞寒。」 多鬚髯。..... 衢路, 盛爲戲樂。] 通考全襲陳書之文, 鼓舞 跳 人多嗜酒, 躣 其樂器有大鼓、 册府 而索寒也。」 **元龜九六二** 好歌舞 其 月鼓 中 未免忘却此戲 用 於 小鼓、 舞乞寒, 鼓 樂器」云云, 略 道 同 路 屑, 琵琶、 新 舆

之有樂隊伴奏矣。 戲」觀念,完嫌 膚· 廓· **夫無樂則無歌,** 無歌則無舞, 將何以與渾脫、大面、鉢頭同類歟?岑氏對此战之

形體 其故。 停 用身歷其地、目擊其事之記錄爲可靠。 所爲,乃行樂祝歲而已,其所以在歲終者, 誠如呂元 因不明乞寒之意, 一言之鑿鑿? 其 留 澆貫衢路, 次,論乞寒之本意, 唐胡 泰疏引洪範 人 亦必有故。 爲乞寒之戲, 鼓此字下, 專從「乞」字想像而得, 語意:「謀時寒若」, **谌饒趣** 應奪「舞」字。 蓋音義所據, 都在 味。 臘 万, 宋葉廷珪海錄碎事十六音樂部云: 王明清揮塵錄前 跳躍而索食。 何以 應求之中國。 乃西國土俗, 四時順序, 甚謬!姑不論。 切經音義獨 暑往寒來, 唐張說上言, 四日 其所以在七月者, 求之外 問題在「寒」何用「乞」, 曰 國者, 「毎年七月初 不求自至, 遂龍其戲。」「索食」之說, 倘據展轉相因之陳說 「乞寒, 應求之外國; 何以成: 公行 外蕃之樂, 此習 此 何時便應乞。 戱 留唐胡 俗? 七 不 日 必 裸 Ĵ٠ 乃 有 露

德等敍其行程來上云:「… 氣所爍, וַוַן 太平興國六年,《公元九八一年。)五月, 葱嶺、皆數千里。 墜而傷翼。 地 屋室覆以白堊。…… 無雨雪、 高昌即西州 m 極熱! **部遺供奉官王延德、** 也 ·樂多箜篌。……俗多騎射。 每盛暑, **其地南距于闐,** 人皆穿池爲穴以處。 西南距大石、 殿前承旨白勳, 婦人戴油帽, 飛鳥羣萃河濱, 波斯, 使髙昌。 西距 朝之『蘇莫趣』, 西天 雅熙 元年四月, 或赶飛, 步露沙 用 卽 開元 爲日 隼 娅

謂之『壓陽氣』,去病。 以三月九日爲寒食;餘二社、冬至, 好遊賞,行者必抱樂器。……王之兒女親屬,皆出羅拜, 亦然。 以銀或輸爲筒, 貯水, 激以相射。 以受賜。 遂張樂飲燕, 或以水交發爲數

戲,至暮。

明日,泛舟於池中,池四面作鼓樂。·····」

况,顯然不誤。 社 陽 並 此節,宋史四九〇髙昌傳完全採錄。 後來私 之風俗,向來保守多於變化,可想見北朝以來早已如此, 氣指 蘇 冬至,亦然」,乃指上文用開元曆, 莫遮原意、激水器具、樂器、優戲,亦一一道及, 暑氣之厲, 乘之群, 補 足以致· 前代正史之闕耳。 人疾病者。 不屬下文之潑水爲戲,不可誤會。 綜其所云, 「壓陽氣,去病」, 其中首當肯定者, 不但乞寒之原因、時節及習俗 頗爲具體。 卽驅暑以袪病耳, 乃激水相射之始意, 舉非北史隋書及新、 切經音義云在七月初, 雖屬三百年後情形, 其事宜 在「壓陽氣, 舊書所曾及。 由 來, 有於夏季。原語 乃據其本土之實 已明 而 大陸 朗 去病」。 正 <u>\_</u> 白 ក្ស 山 <u>-</u>-因 貮

切經音義語。 爲上壽,改盛暑爲臘盡, 馬 雜沓,綵繡繽紛,更充分戲劇化矣。 在本土已由民俗演化而爲戲, 與髙昌乞寒, 都無足異。 毫無二致, `入我國後,復完全適應行樂之需, 我國驅難, 既不在其土, 宜乎此戲亦選在臘月內爲之。惟爾有送寒之意,與乞寒相反。 固在臘盡, 當不必遵守其俗, 於是變騙暑爲 乃配合樂舞, 刹 乞. 演出 惡鬼」,上文引 寒, 悀 轉· 節 法 被病·

矛三章 劇 戲

考察者,而徹底了 楜 非• 漢書禮儀志云:「大儺謂之遂疫。……出土牛於丑地, 俗, 蕃俗。 種 褶 俗。 児児 我俗 囚 故玄宗勅 湖 在臘, 俗本不在臘, 然也。宋李上交近事會原四「機寒殿」條注:「達人以水相發,於寒月爲殿,謂之『乞寒殿』云。」亦可參考。 而蕃俗原在暑耳。 曰 「臘月乞寒, 始曰「濫觴」 外蕃所出, 以送寒氣。 上文列韓朝宗於景雲二年所上諫表 敷 ? 爲之既百三十餘年之久, 漸漬成俗, 丸 此種 種, 因循已久。」 悉可因 摊 塵綠 須知此: 必 有 然視爲 所裁 日 「今之乞寒, 北宋使節之親 乃, 我自 放常 成. 俗. 而 另 濫 成 身 觴 本・

化用 三段故 據學一氏原文之資料分述如次:學氏於隋唐史二卷廿三節, 岑氏叉將 參差以言, 驅 寒 迎 與唐之爲此 乃岑氏引古波斯及伊蘭文化所載, 事 暖 渾脱 於一 亦望而知其難: 與 爐。 商昌潑水之騙暑迎寒者, 湖 者, Ę 蓋遠處異鄉,驚俗有 乞 是否波斯 寒三 於統一 點 僑民, 爲驅 分別 岑氏未考, 與三故事 寒迎暖。 禁,權 恰恰 波斯薩山朝三種慶節之潑水故事,詳見附錄。 相 宜 所謂 相 合作,事非得已」云云。 反 聯 未容說定; 仍主此一 繫, 而日 「融冶一爐」 愈 「余敢謂留唐 秕, 螽 無改 支離, 即僅就波斯三慶節配合三故事之內容 者, 足 以 波斯 始岑氏爲之牽強湊 無論戲肇於北 掩藏真象, 人之行 此 不容不 總結其 周 游 ボ 戲 合 蜒 辨。 實願 意義為 而 於唐 믿 茲 冶

或謂: 供奉水神, 占 波斯磯水之第一 及時有雨; 故事, 或謂國王頒定用水清祓之制。 爲「大新年節」合陽曆三月底。 所演, 岑氏謂依時令,則 本來故事 意在供奉「不死聖神」, 支配 與· 泛寒。 映樂。

中空與囊形之義。 素。 吸說辭有「送寒來」語。 見附錄。 其字根為 ughu, 李心衡金川瓊記:「甘肅鄰近黃河之西第一帶, 「因演以爲舞」,則倒因爲果矣。因舞固在「趙公渾脫」之先耳。明陳世元賭使漢器解義:「渾脫, 以烏羊毛爲渾脫氈帽,人多效之, 與夫樂舞中發展之情形, 成 年吳名也」,**為「懂從漢文字面論之,彼固不明原義也」。** 脊上開一孔, 多種舞容, **岑氏據波斯語**, 未知蘇莫遮戲內之渾脫隊, 則與「渾脫」之晉不忤;其義猶云「完全」, 皆見近人楊憲益零暴新箋引。楊氏謂「蒙古器呼一般養養,不問其為草袋或布袋,皆為 ughuta,咸 hughuta, 就是中 逐旋取去內頭骨肉, 『發寒,無關」;但不死聖神原名 已群上文。 如新書五行志及通鑑中宗紀, 空的意思;。 釋爲「完全」者, 旧人羽田亨有舞樂之渾脫一文,於「渾脫」之語原考訂更詳,亦認其原義爲空處之囊狀。 **| 华氏「語原」與「音譯」之說甚牽強** 皆爲鮮明之事實者, 尚未見我國戴籍中有人應用。 外皮皆完,揉軟, 謂之『趙公渾脫』,<br />
乃一最顯著之例也。 多潬脱。 乃因威 養取羊皮, 渾脫 以盛乳酪酒運,謂之《渾脫』。』鄭所南心史:「生剝罪人身皮, 幁 渾 脫除名由此而來, 景龍三年, 去骨肉製成,輕淨水面。」蓋用以爲渡也。 Haurvatat 則概不提及, 故 不死聖神 郎 作渾脫舞而得名。 渾脫舞爲唐代胡舞中之基礎, 二月壬寅條之胡注, 爽 將何以取信數?乃舉呂氏諫阻蘇 而於「渾脫」原義在我國之應用 Khordadh,其中之下, 仍與潑寒之戲有部分相合云 「揮脫神」,並識呂元泰疏 漢人於胡語「渾脫」, 通鑑胡注較多一 均謂 東子奇草木子:"北人 曾 長孫 華言襲素也。」 向多方聯 可用 百 單 句日 「渾脫 無忌 取·其· n

莫遮戲之語,譏其不明「渾脫」原義,論證未免空虛,恐不足以使呂氏心服耳。

既謂胡 又何必· 寒之意。 來」, 也: 髯鬍 捌. 此乃百三十餘年來,留唐胡人中,前後表演此戲者之公非,若張說呂元泰二人,實難於分任耳。 唐代此戲之主 神之人」。 是先承 少鬚之人扮寒神,衆以冷水潑之, 物 主之在戲中必有扮演,其戲必有情節,乃使蘇莫遮之爲歌舞戲,又得間接證明,良足多耳 凡 ,須潑水以驅逐之, 不云 特設此 此 被斯潑水之第二故事,爲春節合陽曆十一月半。 王所扮爲寒神, 應 張· 辭· 種種, 指戲中之主脚, 「送寒去」。 題, 乃 脚· 色; 又皆屬不符。 適應當時此戲之需所特製之歌醉, 認此戲之旨在驅寒, 則· 可· 断· 「寒氣官人最可憐」, 則在戲中,宜供奉寒神, 年· 原記載謂寒醉乘驟, 言. 年在外國人前, 並 非少鬚之人也; 雖然學氏不忘此戲中有胡王, 倘認其不合於遠古波斯之 神不爲忤。 不在乞寒, Ė 屬 鲍· 明明爲灑水所致。 辱其・ 一 音義 被衆淋潑, **岑氏謂**「景龍 向之乞寒,方較近情理。 ·¬ 乞 \_ 謂 所演,完全表驅寒之意, 其合於四國 「泥水霑灑行人」, 番, 反大呼 「熱熱!」 須改 此 而後爲樂歟? 三年所書潑胡王乞寒, 故事, 又介紹故事中寒神之扮演, 驅 | 灑水之原旨與否, 因曰「故將寒水 是直丑脚耳。 遂以 也。群下文。 亦 何 若以胡王之扮寒神爲 (爲非,見下文第三故事 並 泥 以 寒末 非 張 舒附錄。 自 辭 散 按 邏其 姑 不 謂 暑 脹 |胡 庭 獬 來 王 瑠 試爲胡 削 論. 戲 明 應 爲 E 中 璐 樂。 指 謂 已反映 若合於 之主 寳 初· 無· 扮 人 計· 鼰 反面 上文 送 演 應· 由 脚 紫 知・ 寒 拜

此節始於卑路斯王,當我之北魏太和三年,公元四七九年。 較之前二故事時代,已算最近。 古波斯潑水之第三故事,爲「傾水節」 Afrejagan 合陽層一月半。 所演之意在苦旱中求雨以止災。 **岑氏**曰

詩之"送寒來」,皆因是而誤解。 所異者, (r),略去不譯。又唐時北方無輕唇香,則 Afrejagan 可變為 Pejagan,而與潑寒(切覩 P,uatghan)相 周曹稱「乞寒」,殊與波斯(二)種故事(按即指上文第二故事)本意相背。 冗泰疏之 「索寒」,脹說 其故事初無驅寒意味耳。 惟我國所謂「發」, 正符傾水之義。 依翻譯慣例,冠首元普及中間流書

岑氏因 錯使胡王者,爲益支矣。 方考曰:「按『潑寒』當爲譯意, 岑氏獨是之「潑寒」, 諸稱,非盡爲"潑寒』也"」足以糾岑氏之失。 與我漢文「潑寒」二字, 有以檢查與修正。今反立異, 「送寒」、「索寒」皆非, 「傾水」定「潑水」, 又與歷代史書及呂張諸說相忤,足見其事絕非偶然。岑氏於此, **誠難於理解矣。夫「驅寒」之旨,按之國內多方之紀載,旣 皆 不 符,而 義旣相同,音叉巧合,寧不可異!如此以斷「潑寒」** 尚可;因「潑水」斷 謂外國遠古節名, 與我漢文之音義可以彙合, | 飄寒」, 因除此外, 已未必;乃竟謂古波斯傾水節之原名, 尙有 『潑胡王乞寒』 則較諸課 獨是, 解 而「乞寒」、 宜對己說 「渾脫」,

岑氏因篤信蘇莫遮戲爲驅寒迎暖之旨,無論在波斯,在中國,演期非當冬令不可, 於波斯曆與

第三章 刺蜂

調節, 水於三節,又專執驅寒於一冬,終不能自圓其說耳。 有人質言之者;余武求之,知此戲實出於波斯,名稱則以『潑寒』爲合乎事實。」殊未察其旣分採證 難肯定其必在冬臘,又豈某一節之問題!岑氏猶曰:"戲之確出何國, 三慶節之月份,又會苦心安排 則歷 久而愈往後縮」之故。 番。 未思旣云 發現第一 「歷久」, 故事之節期落在三月底, 叉云「後縮」, 含何意義, 尚有何限制 有所未合, 原語 **遂指爲「不置閨** 無 爲何, 諭 何 未嘗 皆

摩遮之 名爲木之證也。 日 名;酒以侑神, ☞」與「遮」兩截。 「蘇摩酒 其夾,論戲名之本意。 侑蘇摩神時唱之。……今波剌斯火教徒猶敬謹奉行。 『蘇摩』, 一切經音義謂「正云『颯麿遮』」。 「高昌國……俗好騎射, 既爲必要之神飲, 岑氏於此,亦獨爲異說:認定張說辭之調名作蘇摩遮者是正寫,因將三字強割爲「蘇 遂爲神名。 斷 對於「蘇摩」,據印度哲學宗教史之論蘇摩神, 非 偶 爾巧合者」。 除禮記今傳本外,唐人對於此戲名之寫法,多作蘇莫遜。 **岑氏曾謂波斯** 供奉"准脫神" 婦人戴油帽, 岑氏叉以 **據上文,此三字以幍名爲本,以曲名爲變。** 「不死惡 時, 謂之『蘇幕遮』。」即用上文所引揮塵錄語, 遮 神 自應連類而及。然則蘇摩神之 義原即 爲「渾 若向彼求之, 是曲, 指其先為草名; 脱神」,見上文古波斯潑水之第一故事。 日 或可得其音調之髣髴。」又 蘇摩遮 草酿爲酒, 蘇 入宗,遂皆用蘇 宋史四九〇 廖. 云 遂為 「蘇**摩** 與 皆帽 {蘇 因 酒

謂 **(静樂府十二於題下注此大字後,** 兩 者若弗 蘇摩遮之歌,不專系於潑寒, 知 從而非職,殊未中的。 亦復不然。按賬辭之此項往交,大概出於編張說之交集或應詩總集者之手居多, 可相 「離耳」。 **岑氏既不信灩琳張說諸唐人,以爲不諳教** 岑氏佛遊天竺記考釋內,曾據十章子讀,列蘇摩 Suhma 爲國名。 又接注云「其和聲云『應歲樂』」, 指張說辭注「潑寒胡戲所歌」云云,爲「唐人不諳其敎俗, 分明是全唐詩編者之注, 俗, 而 並非原詩之所有。 獨創 未必張氏或唐人之原注。武看全唐 說, 宜此說之有根 **岑氏**翻定乃**張說詩** 逐疑 底

戲序語, 的 而 雸 合成者,庶幾可就漢字譯音亦截爲二,於意義上有所分判。今尚未曾有人明其胡語原文之情况 神 曲 直 而 種 遇 接 已,本身並無意義。 而 此 吾人亦. 即如張 牽附了 簡 將 中 合,更從而推廣之, 稱『潑寒蘇木』, 問題甚多,主要者乃將蘇摩遮一 譯音三漢字割裂爲上下兩段,以分別尋找關係, 而 初不意識其「**摩**遮」之割便有含義也。 ᄅ, 辭開端,曾割稱「摩遮」,不過詞章 並無內在的關 於「遮」字音, 除非得其確切之胡語原文, 強調所謂 直省略耳, 係, 「教俗」。 **未足爲擴**; 似與此不同。 整個名詞, 不知 家之隨意翦裁而已, 何況更由此推演之結果, (此兩) 又如近人許地山梵劇體例 蓋此三漢字之相聯, 且已證明此原文確 分解爲兩截, 種辭意之遇合, 於是上段與草名、酒名遇合, 此層實無根據。 張氏周未嘗明其如此乃 切由 乃完 乃慧琳所謂西戎 當然亦復不根, 「蘇康」 全屬於人爲的 及其在漢劇上底 上文引楊維楨朱明優 與一遮」 下段與火 胡語之譯 有 難 如何, 二義 何 於置 蒠

歌此 女而伊. 之間 折證。 近, 定限, **滴滴** 蠍. 假 典之祭曲 haoma, 曲名之 《穆襚』二字, 四· 訛 膊 遮 四變而為 che。 iii .此,而假此名者之直截了當,其可信· Щ 按 期語, 與千餘年前在京洛 轉不 張 事合於潑寒之戲爲可議乎?抑今人偶採教俗,蔓引鑑附 亦 三轉而為 始達波刺斯火 有 同一不可靠耳。 曾 詩內 俟 Œ 鑑定。 若彼脚踏實地,多方符合而統一之奮說,指明胡 就 **火教經**器, 稱 蘇幕 遮名 簡寫 可能由蘇教徒稱其司配爲「熏閑」而來, 既割裂如此之驟,轉折如此之多,而攀 由 yasht,用y與了之通轉,一變而為 jasht;略去未育,再變而為 ja; 摩遮」, 力考指岑氏以「蘇 homa ^ 敎 ΉŪ 英語, 岑氏 徒 所 割裂下二字, 未稱 帶所演之蘇莫遮戲, (所為) iii 唱之經典 四 廣州語。 |轉始達 蘇 大致與許氏同 摩, hom yashto° 摩」為酒、 岩 hom 成分, 分, 謂在學術 謂 亦難 「『幕遮』 故又以「幕遮」爲轉音。 由 向· 比· 究竟發生得幾許實在關係, 云合。 以「遮」爲曲 soma 派, 上 由「遮」之廣州脅 存 較爲多也。 或也是 一轉而為 留 附叉如此之遠, 方氏叉曰: **恣其語音通轉之法,** 語· 種 謂 假 油 京期。 7、不切事 「或作」sauma 此事· 帽日 亦分明隨音 與 說,以供參考,原 張 「慧琳蘇莫遮音義, che, 説 究竟爲唐人 底轉音 詩合, 實之可 蘇莫遮」, 由草而酒 用英文體,三變而為了;取音之相 叉凡四變而始 , 依附, 則 由 再轉而為伊蘭語之 驗之一 議· ・ ・ ・ 尙 蘇摩 因許氏文內, ihi 不諳教俗 覺 無 旟 祌 或變或 渺 不 草之 此帽, 切經 茫, 'n, Ifri 經, 專爲六波羅 達 soma音義 歪 尙 **先調穆寶** 而 演此戲, mod 誤 執 蘇· 相 曲 畤 於 在 難以 當 漫 兩 此 由 訶 經 凡 無 ोर्ग 種 梵

蜜多經而釋,豈有不知經文之朔義,而妄引與之無涉者爲解乎? 應参考。

遮與蘇 語 旣與潑寒之戲無關,即不應與蘇莫遮曲或異譯為蘇摩遮、縣幕邁。 費頭 會 濫 蘇摩 而無從! 何 爲 異?是於申己與訓人之間,未発專門自用,而全廢客觀,旣違忠恕之情,亦背求知之道矣。 原」,然所缺者尚有「義原」 與'戲原」, 少學附, 酒 岑氏 蘇摩酒 乃不 摩遮則不承 神之曲, 日...... 乃岑氏於蘇摩 ·如前 徒滋粉 神之曲,或慶節日常歌之; 蘇摩遮祇是侑神之曲, 所缺者祇「語原」耳, 數語之公平矣。 於古波斯「大新年節」中, 認爲同音異譯, 擾。 **榊之「蘇摩**」 此外岑氏又曰:。余疑蘇莫遮帽, 與「戲原」,且因其曲與潑寒之戲本無聯 因六波羅蜜多經、 反曰 尙可以補求。 與蘇摩遮之 其如何結合於潑寒 但對於潑寒之戲, 「譯音巧符, 供奉「不死聖神」 岑氏四轉四變之所得,假設其果爲「蘇摩遮」 「蘇摩」 宋史與揮麈錄等所云, 逐生誤會」。 慶節, 應別有語原, 似無直接聯繫。」 則 初時專屬於潑寒戲中常歌者相 時常歌之, 日 頗難 斷 試問 非偶 想像 待考。 當可用岑氏之說; 「巧符」 爾巧合 繫 可認爲蘇莫遮 此數語殊爲 紺 此其所缺者雖 祇譯音巧符, 論 **」,上文所引。** 與 又曰:「蘇摩 「巧合 正直· 帽 混淆,或 之 遂生 欲· 但 於 遮 蘇 彌 此 蓋謂 者, 之· 莫 補· 禊 曲

洲 府 元龜、 其 次,論此戲之起原,究在何國, 陳書、 通考, 謂 起於康國 (三)宋史、 有四種異說: 揮塵錄, (一)一切經音義謂起於西龜茲。 謂起於高昌。 向氏文謂原  $\equiv$ 新舊 H 伊蘭

第三章 劇錄

不確。 豫,於市衢中鼓樂歌舞,但意在迎转夏季,不在乞寒。 然,祇供研討潑水之俗時作參考足矣,無須有所膠若。印度每年春末,亦有潑水節, 扮演爲戲、而又合於「乞寒」、「索寒」、「送寒來」之主旨者,便是我國蘇莫遮戲之起原 過潑水之舉,輒認爲乞寒一戲之本原所在,而爲之強求關係, 此問題,應將乞寒之戲,與潑水之俗,分作二事,自由探討,不相牽制,方能得較正 **岑氏文謂原出** 第六七世紀間,西亞諸國,自高昌以至波斯, 如學氏引古波斯及伊蘭文化所云, 波斯。 四說矛盾者少,相輔 者多 古波斯之潑水, 皆有潑水之俗, 其中直接指戲者多,少數則指 且有種種不同, 不必專指某國 以期捏合,則將不免迷惘無歸。 有 **幣可以信。** 以有色之水互潑、有色之粉五 者 蘇幕遮帽 可 信, 確之答案。 個 而 而 《所在,不 其中 댇 他 武 ·如· 有· 大概 若每 對於 有

切經音義謂此戲出 龜茲國…… 婆羅遮並服狗頭、猴面,男女無晝夜歌舞。 西龜茲國,戲中用 而具作獸 面,或象鬼神。 八月十五日行像, 酉陽 及透索爲戲。 雜俎 四境 **影齊國元日、** 異云

二月

八日,娑摩遮三月野祀,四月十五日遊林,五月五日癩勸下生。……

情均無考, 壐 遮 向 氏疑 픕 確 難於附? 甚近。 "婆羅遮」、「娑摩遮」, 會。 惟透索之意不詳, 新舊書等紀康國語, 剆 未知與音義所云 「蘇莫遮」之傳寫訛 已見上文之論樂曲, 「持編索捉人」 誤。 曾明白日 此疑不爲無因, 有關 「鼓舞乞寒, 否, 其宗旨 娑摩 遮 是 以水相潑, 否 與 Ź 蘇

通典 <del>戼</del> ? 含云 竊恐單遷此四字以斷其遠源, 「两魏與高昌通,始有高昌伎。……大唐平高昌, 盛爲戲樂」, 龜茲傳來 也。 如此密接, 康國 無怪岑氏 類伊蘭族人之故。 四二:「後周 人皆 爲此者多屬胡人。『碧眼紫髯』, 乃此戲始於北周, 當屬此戲起原國家之一。 謂羅佛著支那伊蘭化甚博, 深目高鼻, ……太祖輔魏之時, 向氏曰:「是所謂蘇莫邈之乞寒胡戲, 多鬚髯。 猶嫌薄弱。 盛於初唐之由來也。 度其爲伊蘭族而言耳。」楊慎因此四字, 者以人種像貌爲據,則斷此戲直接由康國來, 高昌之說, 高昌 款附, 既離開潑水乞寒,又不見扮演爲戲,安見其爲源、 而未提及此層,遂不之信也。 盡收其樂。」 因有宋史與揮鏖綠爲證, 若向氏斷其遠源出於伊蘭, 原本出於伊蘭, 及得其伎, 舊書二九用通典語。 傳至印度, 教習以備饗宴之禮。」 會聯想及舞門回, 上文引舊書一九八西戎傳, 以及觸茲。 叉較具體, 則因蹑辭 中國之乞寒戲, 高昌與中國 **豈不更爲有力** 叉 乃最堅 已見 一碧眼紫 上文。 四 爲· 流· 當叉由 關 實。 係

方考主張此戲出康國,乃根據康國原名城秣建,與「城曆遮」同音。 其說日

乎.

卷二百二十一下西域康國傳云:「康者,一日薩宋鑵,亦曰與末建。」又玄奘大唐西域記卷一 康國,傳至魏茲, **慧琳謂此戲係龜茲所出,** 更傳至長安也。 與唐書康國傳、册府元龜、文獻通考等, 所謂 「蘇莫遮」, \*\* 法琳爾為「西戎胡語」, 謂凝寒胡係康國舞樂者異。 余意當即康國之對音。 云、「至城秣建國 意 此 新唐書 戲源 出

麗舞……蓋來自髙麗,…… 九。)此最後一替節 kand,若省去收聲,則其晉爲「應」矣。此例至多,如「契丹」 (Kitan) 之爲 康國,本名薩末建,或與末建,蓋均 (唐言康國)。」又通典卷一百九十三引杜璟經行紀云:「康國在米國西南三百餘里,一名薩末建。」 是唐言之 (見突厥文闕特動碑) 是也。……唐世外來之樂舞, ·拂林舞……蓋來自拂林。…… Samar kand 之對音。 多以其國名稱之。 (見馮譯法人沙畹所著之西突厥史料, 如柘枝舞…… 蓋來自石國,……高 頁九十 Kitai

鼍 此說亦頗有力, 爲自然多矣。 倘不經立說者斧斵一番,便難適合,亦一遺憾。特羽田亨氏與方氏所施, "必易其頭"; 戲出高昌,事頗具體,難於動搖。 所**懴者,Kand** 詳附錄。 方氏引 「蘇莫遮」之音爲「薩末建」, 雖省去收聲,與「遮」字音仍有距離。 方氏此說,應予保留,以俟專家衡定。 必去其尾。 羽田亨引 較之學氏之四轉四變者 其原有之臟頭露尾情況 「渾脫」 之音爲「服

志先有之; 最後,論外國關係,首及我國此戲曾否演變爲日本之蘇莫者舞。 田邊尚雄音樂史亦不反對。 而具體之說,則在向達之唐代長安與西域文明內 此種正面看法, 大日本史禮

別有一 調也。 蘇莫鴻曲,傳於日本,名蘇莫者, **種服飾,戴假雨,執桴。** 際志摩利為雙調曲,別名庭巡舞、 今猶有圖可見。 爲盤涉調, 長久樂、 中曲。 有答舞,名蘇志摩利。 迎庭樂, 序二帖, 即新羅曲。 各六拍; 「答舞」者,左方先奏, 破四帖, 舞者常服, 各十二拍; 急失惊。 假面, 戴帽, 而右方從之之 作養笠。 排 者

着簑笠,猶足以窺潑水之故典。 爲此戲時,疑舞者步行,胡服; 騎馬者則持盛水油變, 大阪天王寺樂人秦家,尚 作勢交殲; 倳 此 # 舞者舞踏應節, 樂人登臺 吹笛, 以象閃避之狀。 舞者 隨 笛壁 而 答舞者 此

唐

人所傳已異。

大約刪繁就簡,無復「駿馬渾脫」之概矣。

對任 度· 於 論 據 他 始 寒 肵 於有者,往往亦僅具說而已,其中主觀成份必尙嫌多, 《與習慣而] 年曾有 謂 舞 向氏等之介紹,根本無之, 顚 信 外中保留 濮不 其無, 何 唐 舞 爲 舞之特徵乃渾脫 可· 問題之最後論斷,每決定於其發端時之主觀如何:若主觀信其有, ġ. 潑 水之 遺跡。簑笠祇可禦由上下降之水。 此戲時,.... 破 進 者 已,又安見蘇莫遮曲傳於日本者,果爲客觀事實, 其 亦可具説而偏於無。 重 爲 在, 戲 點與特徵。 旣已有矣,何從憑空又曰無? 戲不 以象閃避之狀」, 騎 隊; 應 若對唐: 反退爲舞。 彼此並 旧舞之制度與習慣,乃分左右舞與執样,…… 特偏於無者, | | | | | | | | | 無相似之點可指, 舞之重點· 卽 乃就唐戲以疑其 假 乞寒廢水, 設 唐之蘇莫遮是歌 在外外以後方始產生, 彼 興特徴・ 邦 不 不同降雨, 好 始不得已而取 未 則刪· 如 其 必 一般,而 印為 此 非主觀願望乎? 執「遺跡」云云, 削· 而 舞戲 事實。 無遺,而所呈現者, 틴 僅 採其 至於旧 旧舞之答舞者 不然, 倘 日之蘇莫者 舞 仍 可以具 亦作如此說而已。 舉 舞內, 删繁就 確 唐戲之 非唐舞之所有 具 能 說 (競而) 具 着簑笠 簡之結 純粹· 以外 75. 此 說 重點 全·部· 偏於有 種 閃 是· 便 然 足 乃 日. 果 舞· 避 如尚 依 舞之制· 潑 讇 誻 之 常 至 水乞 爲即 亦 向 有 彼 若 狀 當 於 悄 氏 偏 其 開

着簔笠,笛獨奏,旧有而唐無;或禳厭,或上譯, 行其是,不相爲謀。 研究者亦放任其自然,互相參考,豈不美善!何必強爲牽合是一 义日無而唐有。 -凡此種種, 皆示兩伎之間, 體軟 各

事,並非唐代伎藝之事也。 後人之硏討者,有得於波斯,則波斯之,有得於日本,則日本之; 此種紛歧不定, 僅後人揣測方面之 徵,皆有一定;祇宮廷與民間之表現,難免隆殺之分,以及百三十餘年間之習尙難免前 Πij 種揣 成此戲者留地步,始發爲此種舞式無定之假想。 日本更指從記有蘇莫應, 測。」蓋岑氏已承認向說蘇莫遮曲傳於日本,名蘇莫渚,並欲爲自己之主張, 若屈事實以申假想,牽中國之故實,以就外國之別情,大可不必矣。 羯鼓錄於太族官有蘇莫賴邪, 無一定舞式, 實則在唐代此劇之中,歌、舞、演三項之重點與特 故此段指上文所引向說。 **遂謂** " 谁 音相 近 , 所擬 蓋同 舞狀, 融冶古 後小殊而 曲 波 祇 也 斯 可 視 表 繑

奈止! 之「蘇莫」,義別有屬,與上述蘇莫遮者迥異!田氏又信日舞蘇莫者曲乃印度樂,其說曰 者,終以存疑爲是, 不足信。 示除「音近」可作附會之理由外,詳見前章鋒頭節。 Цţ 惟五 神乃畏退。 說之一,謂黑德太子奏此曲, 未足爲定耳。 田氏按: 「『曾毛』倭音同 田氏膏樂史介紹五 ړاي 神欲侵之, 別無憑藉。 『梭磨』, 種關 太子後顧, 於日舞蘇莫洛之傳說, 故以爲郎 **夫因譯名音近而已,** 『蘇莫』。」 中中日:日中日 已透露日 曾毛阿羅 便推斷其實質相 以 為皆後世 類蘇莫者 奴毛乃加 肘 同

要之:由其舞態觀之,似爲印度樂。 予疑此爲印度古神話中克利什那王子吹笛之舞, 似表示鬼與畜類, 闦

王子之笛,感動而舞之故事也。

不但由 之蘇蟆遮,日之蘇蟆渚,三伎直同一印度之根源,三伎便是一伎者。似此,祇究音樂根源之同,之蘇蟆遮,日之蘇蟆渚,三伎直同一印度之根源,三伎便是一伎者。似此,祇究音樂根源之同, 不顧故事、歌辭、主題之異,又豈足以解決問題乎? 女子帽名時, 舞判樂,且由舞以定故事,結果皆屬即度。但田氏在駁新井白石樂考, 僅曰:「祇視爲西域文化, 而不及於其根本之印度, 親矣!」! 岩唐之蘇莫遮, 而主張蘇莫遜乃高 高.昌. ilii•

需要, 香之 及宋人目擊之記載,定說如上。 以各是其是, 摩」,便是草, 莫遮」有帽名之義原,配合乞寒之戲原, 有其定限;過此定限,便覺渺茫, 一彩帽」 總之,外國語或非漢語譯音之相近、與漢語自身之聲韻通轉同, 方動手加以分割, 是酒, 「撒馬」等, 不相統屬。 是神;遇日本語譯音之「梭摩」,便是咒語。—— 本書乃綜合語原、義原、戲原三方面之表現, 便是考據家之起意自便, 便成跳神;逃祇教語譯音之「慕閣」, 於諸家之各執所偏,各是其是者, 有似飛絮浮萍,束飘西蕩, 並宋在語原上明其爲某兩部分之合體。 而非事實之本然。 可以隨處粘着,而彼此實在無關。 便成司配;遇波斯語譯音之 雖已分別商權, 對於解決伎藝問題方面, 既分割後, 皆專憑語音, 信任唐人具體一貫之資料, **今爲適應考據** 不以爲然, 於是週 以定其義, 漏洲 但因 上之 作用 語 「蘇 蘇 可 器

第三章 剧级

唐

维 者不學無術,未敢自信,仍俟語言學家作專門研究與最後裁奪焉。

## 附録

此王頒定用水清祓之制,因而留此紀念者。」 之保護神者;有謂神話中 Jamahid 王因缺水乏雨,特令開鑿運川,以圖救濟,故紀念其樂時者;更有謂 舉行大新年節。 【波斯薩山朝慶節潑水三故事】「其一:Farvardin 月之六日, 是日,謂之謀望日。 相傳運命神於本日支配快樂也。 供睾不死程神,Haurvatat (Khordadh) 人民互用水相灑。有謂此日係供奉水

慶樂, 路漠原,天際即有黑雲升起, 初下雨之日行之。 此節之原起,本自庫薩和第一之祖,卑路斯。 演少鬍人,係寒神之人格化。 自扇, **倉脈濟,變賣火廟物品以資用。** 「其三:Bohman 月之三十日, Isfahan 地方人民慶祝 Afrejagan 節, 「其二:Adhar 月之一日,此日本是春節,舊在春首舉行,有所謂 Kausoj 禮者。 其法以一少鬚人,乘騾而 用表寒末暑來之樂。數日間,俗皆食穀、果、大蒜、 以水五瀔。 如是自然趨樂之舉動,遂變成此節之特禮矣。」---故當其來時,衆以冷水淋潑之,裝演者不爲忤,惟大呼『熱熱』而日。」 **傾盆大雨。王爲答此福祐,乃於附近建一村落,名曰『卑路斯之願』。** 最後更親赴火神宮行香,求上天止災,禱詢清朗可聞。 肥肉、 彼時波斯苦旱,王兔人民征賦數年, 他種熱食,及可以驅寒之飲品。 東方雜誌四十卷十七號,學仲勉唐 即傾水節。 **心心** 在他處城市, 回時, 上所裝 人民 至中 開國 則於

等之頭音 b、 P,與渾 hun、khun. ghun 之頭膏不同。但在蒙古語中, P v h 脫略不讀。又於其他華夷譯語中,對布袋二字附以『忽塔』之文字,惟其係由 Hughuta 轉而為 Huta 點而認兩者相同,並無任何不妥。然在蒙古語呼普通囊囊——不問今日革袋或布袋爲 Ughuta(Oghuta)。 平常之事。以匈奴語之服隋爲唐代以後之蒙古語、或其類族語之渾脫,此點並無何種疑義存在。 Budun、 Fu-ni (Puk-tok)、保止支 Po-togi 等,發音相似,是值得注意的。或者有人以服 Puk、Buk,保 Po 舞樂之渾脫, 保存其皮,成一空虛之囊狀而言。同時對一般之褻囊亦有此稱,此不容疑者。」—— 語原,而相異其形者。……無論如何,渾脫爲蒙古語、或其類族語,至遲爲唐代以後,指挖去動物肾肉, 者。若以渾脫與此語形相當之設想,必更適切矣。尤以如 Budung、Hughuta、Huta 等,出於同一 在明本華夷譯語中,於此蒙古字之外,記漢字爲『呼呼塔』,即 Hughuta 之頭晉 h、在近代蒙古語中, Budung、保支等,乃用以指稱土製之彎,同時爲革製之彎斃名稱。參照宮畸博士鳥居博士之論證,由此 【舞樂渾脫之語原】「在此所述之渾脫 Hun-to (Xun-tat),日本樂書特讀作 Ko-tat。又有與此等之服匿 古物研究日人羽田亭 0 之轉移,乃極

## 五、蘭陵王

改作! 和, 断言 爲 概· 寶,正有莫可補償之憾,對羅陵王即 名物甚 廥 者 曲 頂 遺 尚是北 天 下 面。 求 與 具兩點外,二者樂舞之本質與意義,則相去甚遠, flij 其平 戲, 際。 慢曲子者,南渡後, 曰· 蘭陵 未聞用雜劇。」 此 Ŧ, 日本 齊之歌與舞 與實,必須對於此伎本身, 說 論者 者 劇由北齊之入陣曲及大面舞演成,北齊時或已有之。 成 以 由 在第七世 |宋以後, 曲 於此, 阳 調名爲劇名也。 曲 城 調則仍 傳 गिर्व 來, 向來以名代實, 紀 Ë, 同 臨安之西樓南 有羅陵 在燕樂, 此題材之舞與戲 於事原無足異, 正開始融 注 大面爲類名,此爲劇名。 曲 爲蘭陵王之說, 因秦觀 在唐代或國內所有之情形, 鑄成戲。 瓦, 遂指羅 因 舞 **尚歌其曲;至末遍,全曲三遍。** 周邦彦等提倡, 皆 者亦戴 特亦不容不援例爲之辨明真象耳。 無 酸王 其伎確已超過普通不演 考; 終非一事。 卽 面具, 乃亦樂於承受。 我之臟陵 王國維古劇脚色考內 不能以大面代蘭陵王, 且彼邦樂舞與 益見風行, 至因 Œ 在|唐 先多多體 惟除 我於唐代 時學術 故事之歌舞, 「面具考」 或直接承北 宮廷民間均質之。 (服飾工 聲尤激; 名稱之讀 認, 風 樂 知己然後可以知彼。 云"「宋之面具雖極盛於政 氣 具中, 越, 舞 亦不能以 所囿 音 戲 凡此是非之辨, 齊之戲,或所承 故裡記段 相 弄, 說者謂猶 近 留 將 旣 存唐代之 惟 居之此 賏 自 是北 면 绿·皆· 失 有 其 用

所限, 過去所以捨己從人者,大都因人之所有較彰,而我之所有多蔽, 個 人見聞未該, 所謂「知己」者,去滿意之境地尚太遠!一部分已詳上文去廢與論大面, 叉未嘗降心以求耳。 **惜終以資料** 須

直指關變三爲戲弄者,資料所及,爲全唐文二七九鄭萬鈞作代國長公主碑文——

初,則天太后御明堂,宴,聖上年六歲,爲楚王,舞長命□;□□年十二,爲皇孫,作安公子;岐王年五 爲衞王, 弄蘭陵王;兼爲行主詞曰:「衞王入場, **咒願神聖神皇萬歲!孫子成行。」公主年四歲,** 

**壽昌公主對舞西凉,** 

殿上羣臣咸呼「萬歲」!

揣文意,或係「致語」之一種;在伎藝登場之前,例有人先贊曰「某某入場」。 窺基撰瑜伽 『韶祝於室』疏。」初唐弄蘭陵王之致語中,有「呪顧神聖神皇萬歲」語。「呪顧」 |叔曰:「行主詞非致語,乃曲終例為頌樂之詞,若藏西廂結處『華簾雙聖主』語一類。 『咒願』即『祝願』。 △元七○○。其時方爲衞王,年甫五歲,便能奏伎,弄臟陵王大而。又曰「衆爲行主詞」, 此文作於開元二十二年,「聖上」指玄宗。 **煌卷子內如咒願新郎文等甚多,** :「顯耳等淺俳戲叫者, 散樂行主之叫聲也。」「咒願」 **群敦煌變文集二八四頁。此處提出四項伎藝,而作三種不同之說** 追述玄宗之弟岐王隆範, 云者, 或係制度上應有之頌辭 在三十四年前、 『祝』『咒』通義, 猶言 頌 祀、 武后 師 未知 見禮記郊特性 久視元年, 慶賀。 地論 俟考。在心 行何說。 略纂 敦

摹擬 明: 足見此戲在當時之盛行, 之曲"」曰「作」者一,義未詳,若必欲有別於其他之二者,疑是化裝歌舞;按公子乃隔曲,必有本事,至今不詳。 劇演出之時代最早而有文獻可徵者。 曰「弄」者一,顯有別於 曰「舞」者二, 登場耳。 據碑文, 分明爲普通歌舞;「長命□」乃長命女, 公主死於開元二十二年, 舞· 尤其在宮中之盛行。 與「作」, 其爲表演有故事之歌舞戲無疑。 衛王因常得觀賞蘭陵王, 年四十八。 催配着绿。 上推至四歲 廣世南琵琶城曰:「少年有長命之詞, 揣摩已熟, 既然兒童已能學弄此 爲武后久視 然後 完年, 始 倡女有可憐 能 乃本 戲 一朝

**述蘭陵王爲曲、爲舞、兼爲戲之舊籍,莫早於崔記。 其言曰** 

大面出北齊。 蘭陵王長恭性贈勇,而貌若婦人,自嫌不足以威敵,乃刻木爲假面,臨陣 著之, 因爲此 亦

人歌曲。

亦可入單純之歌曲也。然則「因爲此戲」之 二語之用 崔氏於背之開端處,據今傳本。 劇曲」二名對立。 此條則見於書之後部分,在同書中,爲第三次之敍錄此曲矣。然後知崔氏「因爲此戲,亦入歌 蒽 究竟何 「 亦· 在。 入歌曲」 假使 此二語確爲崔氏原文無誤, 曾列軟舞七曲名, 者; 謂・此・ 曲前已屬於舞曲, 戲 第三為蘭陵王;而中間所載曲名表內, 学, 應指在開端所列舞 則「歌 茲又屬之劇曲, 曲二一辭, Щ 按其含義, 更勿忘其不舞、 與中間所列 **應與「舞 叉有蘭陵** (歌曲之 不 曲

範 固 與跨論城二曲是劇曲。 故聯繫記中前後之情形以觀,作如上之解釋,乃猛覺可信。 圍以外, 可以有。 准記之今傳本乃節本,非足本, 書之後部分在足本內, 其所用曲爲劇曲, 其有此「亦入歌曲」之說明者, 明矣。 「劇曲」或「戲曲」之辭、 今僅限於臟陵王一曲而已, 固屬後起, 可能 多敍戲劇。 唐代似未見;但其義則唐 並非常見泛設之語。 **今本所敘**, **減関数**王

曲, 末所列 **躺**陵王於軟舞七種之中;後敘曲調本事, 矣· 與聲情。 非崔記誤人。惟蘭陵王之歌舞,旣表逹指揖擊刺,衝鋒陷陣, |権記| 進。 必顯然不同。然若入戲劇,演當年入陣情形, 同 「唐數百問」內須加一問。 歌曲,用在軍中者則爲凱樂, **猶之太宗貞觀七年所定七德舞之破陣樂,與伊當年破劉武周時,** 北齊書十一 書中所以前後三見蘭陵王,而判別爲「歌曲」與非歌曲者, 蘭陵武王 茲旣欲研究蘭陵王歌舞劇, 孝瓘傳,及北史五二濟宗室諸王列傳下,所載悉同。 方表示其爲戲。汪考等敵據前說,乃專認其伎爲舞,因用材料不全面, 爲入陣曲; 按常情, 用在普通燕樂者, 則所歌者因欲逼真環境,又非歌成入陣曲不可 應入健舞,不應入軟舞。崔記如此, 乃不得不從其早期所以爲入陣曲者 意倘在此歟? 則必非入陣曲之性質、 軍中所唱之「秦王 未知傳本果可靠否? 其文日 光記前敍歌舞, 結論方始錯誤, 着手,次 破陣之 口氣 原

蘭陵武王長恭,一名孝瓘, 戰」)、長恭爲中軍,率五百騎、(再)入周軍,遂至金墉之下。 文襄第四子也。 界遷幷州刺史。 突厥入晉陽, (時)被圍甚急。 長恭盡力擊之。 城上人弗(之)識, 芒山之敗(一作 長恭 免胃

五九四

藥而薨。……長恭貌柔心壯,習容兼美。…… 是也。……及江淮寇擾,恐復爲將,歎曰:「我去年面腫,今何不發?」自是有疾不療。 示之面,乃下(一作「以」)弩手救之,於是大捷。武士共歌謠(一作「謳」)之,爲「蘭陵王入(一作「破」)陣曲」 武平四年五月,....飲

也。 武平四年,爲公元五七三年。 北朝軍中, 中 神武紀下曰:「西魏晉州刺史韋孝寬,守玉璧城中,出鐵面。 用面具之另一事, 不應引北齊之「入即」。(偷民引齊書,未知用何版本) 語詳上文論大面。而「貌柔心壯,音容兼美」, 想常用此。 惟癸巳存稿七「胄」條,引齊書廟陵王傳此節, 可供參考。晉書朱何傳:「夏中之戰, 傳內未云戴假面,但云免胄以示真面,可知胄下所以蔽面者, 唐劉餗天寶間人。 何用鐵面自備。」南史侯景傳, 亦均與大面由來之說合。面腫似無關。 文字頗有出入, 神武 使元盗射之, 如「入陣曲」作「破陣曲」, 謂庾信見賊軍皆著鐵面。 每中其目。」乃當時軍 顯觀。 北齊書二 「破陣」出初 ·即· 。 ·具 魏晉南

高齊蘭陵王長恭,白類美婦人,乃著假面以對敵。 與周師戰於金墉下, 勇冠三軍。齊人壯之, 乃爲舞, 以

隋唐嘉話下云

效其指磨擊刺之容,今「人面」是

人面」態是「大面」之訛。 **通典** 四六及舊書音樂志云

代面出於北齊。 此舞,以效其指揮擊刺之容,謂之「蘭陵王入陣曲」。 蘭陵王長恭才武而面美,常著假面以對敵。 **警擊周師金墉城下,勇冠三軍。** 濟人壯之,爲

語中,已如上所云,且復爲催記、殷錄及爲話等所同,是唐人之公見也,當必於事實有所依 又爲之立 蘭陵王舞」 名,應非黛氏等所造,未知何據。 舞劇 爲所演故事中之入陣曲; 所列夜中擊羌兵、 「入陣曲」三字者, 所 史列傳「発胄示之面」之證。 而 乃著假 步之情形。 述皆臟陵王正當北齊爲入陣曲時之初步情形,讀者不可誤認此即唐代已用蘭陵王入燕樂後,進 舊書有「常著假 # 據所見, 此看法者,是「唐代無戲劇」之一種傳統主觀使之然耳 Ш 舞容或武打之所本。 以對敵, 尤其通典云云,是砌其源,不是指唐時之情況。後人有於崔記曲名表內之蘭陵王下, 渡碛破敵迴二曲,似凱歇,不知當時如何用。有之, 必須俟其更進一步, 從無「入陣曲」三字。 面」語, 數立奇功。 顯然未 一名。 轉變關鍵,端在普通歌曲與劇曲之分耳。「指痙擊刺之容」云云,正是唐歌 乃「已加渲飾, 合。如近人朱謙之中國音樂文學史引催記曲名即如此, 凡此皆舊書所本, 宋漢廷珪海錄碎事十六音樂部云:「北齊蘭陵王體身白皙, 近人傳芸子舞樂蘭陵王考, 齊人作舞以效之, 明薛朝選天香樓外史誌與六亦見「代面舞」。 在唐代一般之燕樂中, 成一戲劇化之人物」。實則「常著假面」即在「発胄示之面」 正實事求是之結果, 號『代面舞』。 指北齊書祇說長恭貌柔心壯, 表現爲凱歌或入陣 `」維珠集及潛磁類書八〇同。 豈得謂爲「渲飾」乎? 朱氏應尙有所本。 清趙翼陔 作歌舞劇後, 曲 日者原極 唐曲名蘭陵 代面 餘叢考三三 مولو 據,足 音容彙美, 而美風麥, 傅氏所以 方可成· **僅羯鼓錄** 舞 爲二 加

並 如 當 (nĵ 爲 知 對 戲劇。 其 於 爲燕樂歌 唐代 蘭陵 關 於戲劇 曲 王 樂, 者是實 表 退既不能認其在劇外者亦是入陣曲 現, 而 |推記 爲 入陣 僅 有 曲 者是 因 爲 **嚴。北齊時之爲入陣曲方是實。** 此 戲 四 字 ĬΠΪ 르, 進又不能忘其在劇中者 毫 無 此 內 容。 一層瞭解 賴段 錄 後 鼓 必 架 庶 為入陣 部 可 以 所 늁 营 曲 其 較

戲有代面,始自北齊。 神武弟有膽勇,善鬭戰。 以其顏貌無威, 每入肺, 即着面 具 後乃百戰百 勝 戲者

詊

衣裳,腰金,執

鞭也

<u>}</u>典作 之 文 此 就· 略 而 蒯 容,惟 據 蘭陵王· 加 慢 段 想 ١'n٠ 미 段 僷 錄之一 哀吟者" 像, 錄 向· Щ. Щ 代面」 不· ·, 遞· 逃 妨・ 般 蘭陵王之爲歌 至段錄之原文,仍以 歌· 迥· 相 傳 與 信和,歌 選· と 唱. 本,若太平 大画, 手· ·執鞭, 牽 演員除主角及從卒外,尚有周 成. 「面美」 入庫・ 舞 御 劇 霓工 ·從卒, ₩. 與 딛 貌美, 六 其. 此· 劇· 般 九 傅 在· 所 情 を・ 為此 演· 木 引 所見 與· 墉· 高 段 長. 舞 城· 面 錄之文,與此不 恭· 容· 暑 下· Řί , 爲. 繑 舞態相 為 帥 嶋. 武. Įπ 將, 此聲」, Ġ 咽· 若干人登場。 叱 配合, 心院', 茲據 衣· 紫· 「酒之」 同 亦 袍, |後 指· 奮昂 揮 記 與 Īπ 俗 與 擊 園. 雄 段錄, 上列 刺 金. 쾖 Æ. 帶, 等稍異。 通典 勇· 戰· 較 蒙· **珍**嘉 路路 周. 大· 蚁 師。 画 活 疑 篟 娘之作· 具· 舆 獅 讆 (通 ₹9 晋 而 譔 作· }典 樂 與· 雌 威·猛· 從· 卒· 用 滤 之 {通

 $|\Box$ 

人鹽谷溫中

|國文學概論誤會段錄之「腰金」

爲

-7

腰

帶金

裝刀」,

其失猶·

崇

王,

指

本

戲

티

事 至簡,與其謂之戲,不若謂之舞之爲當」,失之乃多。 周史亦日

此類歌舞的形式,雖已接近於戲劇的表演,但其偏重歌舞, 蘭陵王則有長恭一 個脚色。……固然蘭陵王或有周師, **(7**5 極顯明。 及隨帶兵士,.... 且照演出情形而 其是否照我 論, 們 似皆單 所 想 像的 人的

行,便不可知了。

而已, 同· 樣, 擴 制氏 使· 「不可知」 以営演員 失 遠不若記踏謠娘劇之顯明, 誤認為述唐歌舞戲之情形也。 獨樹杌, 此戲· 歌舞劇之偏 倘 果過· 抹殺不顧, 命之日· 何從言其 之數, "武看踏謠娘劇中逐一登場,前後三人之多,崔記所云, 含證 矛. 偏・ 重歌 舞欗陵王 明五代時武劇表演之盛, 「偏重歌舞, 愈加懷疑, 歌舞, 舞 仍以「單人歌舞」疑之, 勢所必然。 或歌舞而 宜乎周氏想像中雖已達到「或有周 准記, 是亦傳統觀念之爲累, 至於此劇除歌舞以外之部分,縱不顯明,亦並非全無,要當據 仍極顯明」! 外不復有他者, 段錄等敍唐代 惟鄭萬鈞代國長公主碑明明稱表演此戲曰 演員竟有十二人,刀仗逼真, 已如上文所云; 除非將三史書及嘉話之所以溯其 此戲, 則鄭碑何以不直截了 有不足異矣。 並未 今催記等所以記蘭陵王劇之演 詳 師及隨帶 其歌 亦可謂極其顯明, 吾人但看下文述激口神 舞 兵士」兩點, 聲勢奪人, 當, 而 弒 源, 與長命女及西涼二 及 「弄」, 假 述北齊之情 画 便當 毫不含糊, ŲÜ 而不曰「舞」。 終 服裝、 員者, 於認 知此種情 資 以 形 爲 武器 求・ 在 誠 mi 曲.

形,絕 之」,正劇本中安排和唱之好依據。 兵士上場, 此劇之改由劇中士卒任之乎! 人獨唱,終覺不似。 亦極其自然。 非· 日所驟· 陪襯一番而 致,亦由積 此不過就唐代歌舞中原有之隊舞制度, 徐史日 已; 其說 已頗: 漸. 入陣 而 來。 踏謠娘同為北齊 謹慎, 非一人獨入也,旣 以彼類此,今不過謂盛唐時之演蘭陵王劇, 實· 毋· 庸懐・ 伎 疑· 旦「入陣曲」, 既有劇 稍稍變相而已。 至於劇中多人和 外之 「旁人齊聲和之」, 古今人情不相遠, 北齊書謂 唱之舉, 已有: 由登 元· /周・師・ 若謂・ ・ 士• 埸 何 共· 與· 獨 士 隨· 歌· 夲 ф. 於

鼓」,則其場面也。 ||效共指揮擊刺之容」, 其事 則演故事也;「戲者衣紫、腰金, 難 簡,而於戲劇之所需,已是規模略具,大體單備,謂非戲劇之源,固 執鞭」, 則衣行頭也; 「樂有笛 拍板、 不 刵 也 答 鼓 娳 杖

之歌 其觀 曲 有 敝 歌 <u>II</u> 事 祭 舞以外,尚有動作 難。 舞 僅 伎 此戲,已頗 尙 許 中, 安得謂爲「 劉大杰中國文學發展 代面 郋 爲類曲 已皆備, 真切· 舞 , 非 曲 而 不必 王. 而已數? Ē, 周 意 卽 歌 諸 距離 表 史所 舞戲始備。 演 李 更大!「代 拓之中 及。 倘 則 滅不! 國的 未知 結果徐氏 面 舞蹈指 ·足者, 何 指, 非 種有 祇 曲 蘭陵王 乃徐氏指 事 譋 曰 當 歌 名 「戲劇之源 有之。 舞 劇爲 故 亦 出之舞 非 有動 惟旣 曲 作 ۰, 類 事歌. 兼 容、 彴 猶 有 有故事, 舞 未嘗日 行 歌 乃 頭 戲 舞 此 猟 類 名之擬 場 表 名 叉有化 戲劇 演 Щ 回 等, 以 叉謂 裝 的 與 繖 灦 在 崩 於 舞 唐 其 Ø5

氏此說可存。參看下文,獎·摩排君難節內之「南北樂府」 二卷二三合期。 按指蘭踏二曲為南北朝樂府中之北系樂府, 之劍舞內,使漢唐人物問傷,演故事不具體,或可謂之「故事歌舞」。 又論踏謠娘曰:「有歌有舞以演一事, 謂「故事舞」「故事戲」等, 論朦睃王曰:「北系樂府在北齊時,有合歌舞以演一事的歌曲, 同為 種不徹底之說。 以前難有歌舞。 較新異。 說 「故事歌 始抵扭捏捏, 元明清人旣有時指雜劇傳奇爲「樂府」, 丁易中國詩歌音樂及戲劇之關 這兩 舞」對職陵王言, 種實是空前 造作出 如許名目, 創學, 便是歌 實爲後世戲劇之起源。」 而爲難形的戲劇。」 舞戲。 妈 可不 係一文戲劇處位 必 旣不 史浩集 則 許爲

關陵王,作三徧長調,多詠物賦別而已,去金墉城下, 多,宋尚少見。 變,則益難信。 謝氏全用北齊書、 示面具,已見上文,惟免胄承面具言, **哲然**。 宋以後,未見有及此劇者。周史引宋謝枋得碧湖雜記語,開端曰「今樂府有關變王……」,以下 宋毛开樵隱筆錄云 北史之列傳語。 宋之蘭陵王,就傅辭考之,無一詠稠名本意者, 蓋謝氏意中之「今樂府」, 周史遂謂此處僅言「免胃」,或宋代此曲已有改變。 並無 指嗣調言, 所改變。 **且周史因「今樂府」三字,** 嗚咽叱咤之聲, 不指戲曲。 更無入雜劇之說。 IJ 「樂府」 畢竟遠矣! 辭指戲: 而認 固然「免冑」 或北齊史實, 秦觀 此爲宋代之改 曲, 周邦彦等之 或唐代 元明較 郎陪

第三章 劇跡

初,都下盛行周清眞詠柳蘭陵王慢, 西 樓、 南瓦皆歌之, 訊之派城三**是**, 以 詞凡三換頭。

聲尤激越,惟教坊老笛師能倚之,以節歌者。

宋蘭陵王會用盛唐渭城曲之唱法也。 /學 件 肵 間。臀尤激越」者, ,因周作詠 故附會言之如 柳、別李 此 不過在送別之曲中如此, 渭城 師 師, 與陽關之意向 樂又三徧; **王灼碧雞漫志四日** 王維 同, 渭城曲· 若「三疊」之唱法, 以申別情而已, 赤以 折 柳惜 究已非陣前之敵愾比。 則彼 别, 此截然不同 有三疊之唱腔, ! 不 可誤 问 調之渭城二 稱陽關三 (會為)南

「大犯」。又有大石調關陵王慢,殊非舊曲。 今越調蘭陵王凡三段,二十四拍。 或曰:遺聲也。 周齊之際,未有前後十六拍慢曲子耳 此曲聲犯正宮,管包用大凡字、 大一 字、 勾字, 故亦名

畘 卌 妣 譋, 但· 攗 此可 子。 時, 今不傅。 列 有雖以數 關機工譜, 由 知床 清末鄭文焯校周邦彦片玉詞,謂「蘭陵王二十四 御侍奏細樂,作騙陵上與 末段聲尤激越者乃甲體, 時蘭陵江有二 段相 應尙彷彿, 可参考。 連 成 Ę 譋 體 慢曲子者,乃乙體,非甲體。 甲,越調, 並非慢曲 、揚州散 殆因犯譋之故, 古 犯正 細唱者。 調。 宫, 後者 三段, 王明清 近於廣陵散萃 .拍,猶能約略言之」。 宋時獨認爲北齊之遺聲。 共廿四拍; 揮塵錄 毛开稱蘭陵王慢, 餘錄一載徽宗 曲 Ζ, 削 大石· 者 謂 恐誤信宋嗣 調 不足深據。 在压 爲 九宮大成 細 兩· 段; 華閣 樂, 請卅一南正 當 命蔡京見安 各十六: 句 宋以 是 體慢 拍之 後 約 宮正 詷

説。 知二 關 之蘭陵王 其取名之義, 牛刀割雞,聲情是否可以融 素 十四四 詞譜三七載蘭陵王五首,一概三遍;句數最多廿九,最少廿七; 宋史樂志列琵琶獨彈曲破十五內,有「蘭陵角奉承歡」。 下三字乃曲觀名,上三字乃宮調名, 拍, Œ 與蘭陵王曲調無關。 注 越調, 究將 如何約 證以 毛开之説, 略以言。 治? 終是一疑。 近人龍沐勛研究洞學之兩權引毛开、 殆可信其爲繭陵王入陣曲之遺聲。 龍氏謂用入聲韻及多短句兩點, 稍數最多十九, 惟用 王灼二說曰:「考清眞集中 與「鳳鷹商」、「龍仙羽」等爲類 與 入陣 所謂 曲 摩 以詠 最少十六: 猶 柳 激 越 毋乃 有

之蘭陵王,其原因之一,正在前者採用唐代大 曲内,仍是三遍,至宋,亦不改。 要必在兩 温。 止三遍。 異於大曲之舞:是又屬聯帶之關係,可得而定者。 曲之舞容,必與樂稱。 於此 此言蘭陵王曲之得「遺聲」者亦三遍。 有 因此可知"第六世紀之後半期"我國北方流行之樂制,有作如 要義須明者: 踏謠娘近民間小 上文述踏謠娘 曲、蘭陵王 朝所盛行之大曲樂制以外。 曲 洏 八曲樂制, 唐宋 在清 兩 初笳吹中之表現, 近 軍 朝 中 而後者乃唐代之雜 所 凱 盛行之大曲 歌 其樂制 乃 下文判別日本 辭 旣 此之三遍者, 夯 皆異 曲, 縱 Ē 亦 典 於大 根· 有 本不 三段 頌 (III) 嬦 羅陵王 唐代承之於雜 同・ 者, 詞 Ħ. 其 及 其樂心 舞 慢 容 自 曲 歌 必亦 來 非

不

舞

我

以上 於蘭陵王曲調之流變,所以再三致意者,不僅為追求唐曲調在後世之踪跡如何, 亦所以見

今無由考見耳。 惟樂猾存; 轔 唐代蘭陵王歌舞 變之柄,岩謂全操 且樂亦舊瓶新酒,內容已是詠物別情,遠非樂曲 劇在本國以內, 在秦觀 周邦意輩二三人手,殆非事實。 予後世之影響如何、方向如何。 **發始** 此中應尚有客觀情況存在,勢使之然,特 時, 其大概可言者, 爲入陣曲之衝鋒陷陣矣。 乃· 劇· 與舞已俱廢, 此 種

蘭陵王考二文。 子留東甚久, 國 轉變之方向如此,旣識之矣,爲問國外轉變之傳說又如何乎?曰:有大吳其趣者。近 於彼邦所稱唐樂舞或古樂舞, 於彼邦文獻,及各家異說之有關此事者,參證甚詳 親見親聞, 會審奈良春日若宮祭的神 ٠, 而 結 論乃曰 樂與 舞 樂 人傅芸 及 舞

究爲唐代遺範, 可資考原。 經千百餘 作之傳續, 雖不無若干變爐、 佚亡、或更易之處, 然其音 律 舞

在 唐樂舞之一 大較也。 唐代蘭陵王樂舞之真象, 彼邦 所 與臟陵王完全混同,詳見附錄 傳唐樂舞 : 近 般情形以言,非於此一 人常任俠 般 著唐代傳入日本之音樂與舞蹈一文, 情況之外者,一 既不得其詳, 曲 有 經核實, 何 茲遂 特殊體 日 「究爲唐代遺範」, 便覺昭然! 認,而斷言如此也。 亦會論及蘭陵王 故傅氏此項結論, 似已太過。 初不料我 國 則比傅氏爲客觀, 傅氏 終須修改。 此伎之本 蓋就 彼 質 邦 歽 恰 此 傅 未 其 有

(羅陵王

以多識日本樂舞之真象,及唐樂東漸之詳情,於唐戲弄之研究,不爲無補, 日人認為林邑樂;(四)傅氏斷為出於唐蘭陵王;(五)唐蘭陵王樂舞由西域傳來。茲先就前 要轉述如次;敢云未失傅氏原意,而於各點之後,另加按語,以事研討。 傅氏二文載白川集。 綜其綱領,不外五點·(一)日本之羅陵王樂舞;(二)日人認為唐樂;(三) 由傅文所舉五點,吾人得 則傅氏收集與介紹之功 四點,扼

有足多矣

製爲五 香閱。 傅氏 日本羅陵王之舞屬左舞,左舞範圍包含唐舞及印度舞。 其冠頂作伏龍 此原爲胡 .謂「飢序」當即陵王亂聲, 乃大曲,古樂;戲序一帖,囀二度;喉序一帖, 向達唐代長安與西域文明敘此事曰:「有佩序、中序,各一帖;荒序八帖,各一拍;入破四帖, 線譜;其音樂組織爲小亂聲、 今之案摩亂聲, 服 日本之羅陵王樂舞—— 形; 大 П 褲, 赤色裲檔, 乃自唐傳來, 帶作金黄色, 彩文雲紋之赤袍; 囀同;「荒序」 日本羅陵王曲,簡稱陵王,原稱龍王。據樂官豐原統秋撰體 手中執桴。 後所增益者。 陵王亂聲同畴、 已失傳;「入破」卽陵王破。 **裲檔之前後胸部繡大團龍**, 以上服裝, 舞者一人,戴面具,作鲵鼻、怒目, 近衛文麿著舞樂崩陵王之音樂 慶王 音取、 荒序八帖, 原見舞樂解說, 陵王破, 入破二帖。 **桑牌氏奈良春日若宮祭的神樂與舞樂** 譜見林謙三隋斯燕樂調研究,可 及案摩亂 聲: 邊緣以風 後改為二帖, 「貼」 猶我國所謂 文, 毛, 下有吊顎, 各十 已將其樂 共 源鈔三 傅 偏 五 · 六拍。」 氏謂

Ħ, 在正月賭弓、五月競馬、七月相撲等節會中,近則僅在一般法會內演之。 羯鼓、鲖鉦;奏舞樂時, **文**所派。 云 光季家相傳寶物也」 體 源 **鈔** 謂 面 不用筝與琵琶。據此,頗似奏破時不舞, 具有 樂器 二樣 於奏破時, 者武部樣, 用管絃樂, 黑層, 八方荒序時用之; **此點與我唐樂舞之情形亦不合。** 有笔、 篳篥、 笛 筝、 者 長 琵琶, 恭 其樂之奏期原 假 面 加大 樣, 鼓 小

様」五 王若簡稱陵王則 變滅子等皆是。 艄 然,唐代舞曲多爲大曲, 権之事實。 度敍錄蘭陵王, 用長恭假面樣, 陵王, 按羅陵王樂舞,據此所云,確係大曲 字,畢 炓 竟不空泛, 我蘭陵王樂舞之形式與意義、對於龍、可云風馬牛不相及! 何況蘭陵王曲起於軍 羅」、 分在舞: 叉稱 不 通 陵 小 乃一突出之資料,應予注意! 因 典 但亦有絕非大曲 圃, 蘭陵乃地名耳。 雜 「龍」三字, 曲 乃大面之反義。—— 劇曲, 歌, 樂· 必· 體 者;詳前章歌舞戲總飾, 而所列四十六大曲名內,獨無之,亦可為 日本讀音亦甚近, 其舞服之冠飾與 系。 近於鼓吹, 但我之關陵王, 想能指出 彼此間矛 去大曲多用管絃樂者益遠乎! 、胸繡,全以龍爲一 而曲 其樣究屬如何, 盾種種, 如鳳麟雲、 則並 名原係龍王也。下文另詳。 非大曲 體源 已不勝舉! 湿方遠、 鈔明 種特殊象徵,乃 已如 與他 溶溪沙、 謂 /非大曲· 陵王 上文。 様有 惟此 南歌子. 何不同 羅陵王 長恭 面 之證。 我之蘭陵 具 Д. 二. 不· 可· ᢧ. 봩 網 可以 假 非 鄉子 記三 全 誠 萷

言之者义未曾詳。

憐輔之。 濱主之歸國,已後於天平勝寶約八十餘年,謂濱主傳此樂入日本,亦不確。 至公元七五二年之前, 入唐,六年八三九年。 (二)日人認為唐樂。 佛哲爲林邑僧,曾在唐招提寺留置;後來日本,傳此曲。 歸國。 據體源鈔三 羅陵王一名蘭陵王, 而正倉院有唐樂羅陵王接腰,則題 傳渡者乃伶官尾張 「天平勝寶四年」。七五二年。 傅氏謂濱主於承和二年 濱 主, 公元八三五 而 沙 門佛 足見

何人傳渡此樂?復不詳。

常氏曰:「陵汪之舞曲,或由濱主自唐傳來,而陵王舞面, 奏遂混用耳。 二說,從樂舞之本質與意義上否定之,乃無可動搖渚。是後一事自有論斷,岩前一事, 必羌無樂舞。 調和之說,必無結果。 事佬矣。 而在後:二者不容相混。 按 羅陵王 將謂定於樂舞,不定於面具,則在樂舞本質與意義上,彼此又復乖忤, 何時何人由唐傳渡是一事,彼之羅陵王果否自我之臟陵王演出,又是一事。 至日以後, 是折中調和之說也。 雖屬混用, 體源鈔作者及傳氏肯定羅之必出於蘭, 但雙方面之所有,必須經過取拾,究將如何決定?亦難乎其爲 **夫濱主傅樂舞時, 殆**由 未必 佛哲傳來,謂自林邑傳來。 獨遺面具; 實皮相之談;而下列高 而佛哲 傳 難於比附。 曲 面 [具時, 名偶同, 不辨可也。 所爭不在 楠田邊 故折 叉未 演

日人認為林邑樂。 此乃彼邦學者之多數主張,較有根底;其說甚繁,茲約舉高楠 與田

第三章 刺錄

|唐以前所行之||胡樂 末,曰:「七八可謂难林邑樂, 義林,於舞樂項曰 邊二家。 一九〇七年, 即印度樂, 高楠順次郎著奈良朝音樂林邑八樂, 乃佛徹即佛曹。改作 中樂 者。」又曰:「總之:羅陵汪與胡飲酒, 自唐傳入我國者。」一九二九年,高楠氏與法人勒維, 指羅陵王爲八樂中之第七, 合纂法寶 胡飲酒爲 爲

龍形面 具之舞人,以尺許之小木,有作招日之狀也。 主題乃娑朝羅。 普通想疑陵王乃北齊蘭陵王長恭之故事。然雞陵王,Ranrryoo 此語之原音,似爲「羅龍王」Raryoo。 此舞或傳尾張濱主自唐傳入日本,或傳佛哲自林邑輸入日本。余以爲後說較前說爲可據。 此語可謂娑蝎雞龍王 Sagara rai des Dragons之略語。 此龍王之女,八歲即已得正覺。 此舞別名沒日還午樂,其語乃招還落日之意。 因舞人於兩舞中,俱冠龍頭之面具,遂以混淆。 **盗此舞實際之** 實際上此冠

年,田邊尚雄著中國音樂史,論羅陵王云 同 (高楠氏此說者,尙有一九〇五年大槻如電之舞樂圖說,及鹽谷溫元曲概說說, 均從略。 九二九

此陵汪若自龍汪之名觀之,則其面具之所以用龍, 爲印度系之沙陀調。 此舞實際非自中國傳來,乃林邑僧人佛哲傳來者,乃林邑八樂之一,而着胡服、 此舞一書龍王,余蔥其原名即爲龍王。自其發晉上誤爲陵王,卒至誤成臟陵王破陣曲 可以了然。……畢竟戒日王 (印度) 所作之龍王之喜舞 用印度系假面具, 其晉階

劇,當時大爲流行。 傳其不衡接的、片斷的、有舞之場面,非即成爲菩薩、迦陵類、龍汪等之舞者乎! 林邑僧佛哲思欲以此劇傳入我國,然有詞句處,不能翻譯演出, 切乃均省略之, 僅

即使果相合矣,亦復偶然如此而已,未足深較。不比彼此皆具體、皆定型者,方有眞正異同之可言 種剩餘結果。而謂與我蘭陵王舞相合,無論我之關陵王舞情形本不詳, 甚!尤其重要者"在龍王舞之表現,乃由許多片段聯綴而成,乃編譯者將一部分材料省略以後之一 與芟摘耳。 節而已。 內稱貳喚王,並曰「此舞非自中國傳來者」,前後大異。 曾聽其所贈此曲之錄音,並無入陣之氣概,益覺彼之舞與我之戲頗有距離。 保留的唐樂, 事之發展, TI°田邊文之末,所謂菩薩舞,已見於前章鉢頭節引, 按詻家之努力,方且辨明「龍」誤爲「陵」或「羅」之不遑,下亥쏂汪囀辭內, 雞躞王之舞人手執尺許小木,意在招日,較之陣前勇士揮鞭殺敵,於義、於象,亦均相去遠 「羅」與「蘭」初無本質或本根上之眞正系屬、 有關龍王入即曲, 旧人對印度亦稱爲胡,與唐人之以西北邊患中之突厥吐蕃等爲胡者不同。參看下文所引陵汪 變本加厲, 又有誤「羅」爲「蘭」者。 乃北周時職龍王帶面其, 可參閱。 出征獲勝後,宮廷樂師所編的舞樂。」忽稱「關龍王」,與田氏在中國音樂史 此一新誤, 田氏於一九五六年來我國,在重慶成都演講。 不可分割者在, 亦無非望名聯想,循聲附會, **故於事亦無非多費一層剖白** 云分、云合, 又黩爲「綾王」。 據記錄:「現在日本 均不免蹈空; 多生 不圖 枝

四 傳氏斷爲出於唐蘭陵王。 傅氏不但信日本之耀陵王乃唐樂之東流者, 並非過渡他 國

第三章 劇像

傅氏列理由六條 之樂,且認此東流之樂, 其論斷內,具因果,聯血肉,有深度, 即唐之欗陵汪,因信今日欲彷彿唐之欗陵王,惟有求之於日本之羅陵王。 迎非體源鈔等之作者, 僅僅借用名詞, 裝點門面而已者比矣。

(甲) 裲襠乃我六朝之服裝, 唐施於官服。

(乙) 桴,即樂府雜錄所稱之鞭。濱主傳陵王之桴,乃蘭陵王入陣時鞭之姿勢也。

刻木爲假面。 今日本奈良正倉院法隆寺東大寺所存之伎樂面,多爲木雕品。 體源鈔謂

陵王面有二樣,皆非今日用龍形面具。 所謂「長恭假面」,豈即唐代傳來原形之代面歟?

(丁) 碧雞漫志謂蘭陵王之越調者爲遺聲。越調,唐書作伊越調, 日本稱壹越調。 林嶽三謂

「怕是胡聲」。此樂調之含有西域地理上之意義可知。北齊文宜又酷愛龜茲樂。是「關陵王 入陣曲」之構成,其帶龜茲的色彩, 固無待言。 田邊氏主張蘭陵王為印度之沙陀調,合以

上諸點觀之,與其謂蘭陵王之爲印度樂,勿寧謂爲屬於龜茲樂之爲當也。 總之: **蘭陵王之** 

非林邑樂,當可斷言。

(戊)正倉院有唐古樂羅慶王接腰,題「天平勝寶四年」。

(己) 天平時代(七二四——七八一)蘭慶王已由我國傳入日本,因據的益真之教訓鈔四伎

## 樂章,謂演獅子舞所用樂曲,乃壹越調之陵王破。

傅氏於日本羅陵王樂舞又有目擊記曰:

舞式益妙!其時饒有叱咤風雲,馳騁驅場之概,蘭陵王之勇武,彷彿見之。至此,案摩亂聲作, 自急而緩、而止。 蹤跳蹲立,輕捷異常!唐書所謂「效其指揮擊刺之容」者,頗爲近似。半墨以後,鼓聲隆隆,節奏愈急, 伴奏之舞十餘拍,由陵王蒼取入破。後全樂齊奏,樂曲固緊奏,而舞亦漸入佳境。舞人執桴, 舞人始登場。立場中,先以手作勢,左右略舞。次振笛者突奏亂聲,舞人亦開始手足並舞。至轉時,有無 起始,樂人先奏小戲聲。 此乃大鼓,伴以一笛、一銅鉦之短序曲。 旋於大鼓鼕鼕中,繼以銅鉦、 舞畢,遂於大鼓、銅鈕、羯鼓反覆三重奏中,退入後場。全舞不過十五分餘而已。 手揮足躍. 羯鼓齊鳴, 而舞亦漸

傅氏在奈良春日若宫祭的神樂與舞樂文內,述及答舞納蘇利之情形,可資補充,附見於此 納蘇利,乃右舞羅陵王之答舞。分爲兩派:|奈良派,舞者一人。……|大版四天王寺等派,則反之,……|一

傳氏又引羅陵王等舞內之陵王轉辭四首,並錄四首內, 前二首見體源於三;後二首見近衛直麿者舞樂勵附汪之音樂

人爲之,故又謂之雙龍舞。蓋其舞容頗有龍之蜿蜒的動態也。

2, 並非連貫成一篇者。

第三章 劇場

唐

吾罰胡人,古見如來。我國守護,翻日爲樂。

\_

阿力胡兒,吐氣如雷!我採頂當,踏石如泥。

Ξ

我等胡士、(步足)吐氣如雷!踏石不如泥、吾討胡人!(北面)古見如來。 (初度)

ĮΠĮ

我組打電,檢綾打诨。 綾王帝石,(於)踏广(南面)泥(乃)如衤。 (第二度)

傅氏指此辭曰:「或爲追述關陵王晉陽擊走突厥之事。……蘭陵王入陣曲之面影, 禮樂志五, 傅氏對於縫陵王所舉之重要資料及其個人種種體認, 引河海沙、 類等治要, 所傳贈陖王轉到云"「吾等胡見, 吐氣如雷!我探頂雷, 大致如上。向達馬代長安與西城文明據大日本史 蹈石如泥。 冇得士力, 或可彷彿得其一 左得鞭迴。 Ħ

西沒,東西若月。舞樂打去,錄錄長曲。」

浮泛無力,一也;夾雜主觀,且傾向太過,二也;於樂曲宮調之源流, 舞之本質與意義,四也。 按傅氏結論所指,雖具因果,聯血肉,有深度, 有此四失, 致論斷雖果, 而理解實疏。 而其所依據之理由,則每每為一般之情況而已, 其貢獻祇在儘量介紹羅陵王各方面 有所誤認, 三也,未掌握樂

之資料 樂、萬才樂及羅陵王等, 羅慶王 小秤 常氏文內見附錄。 與臟陵王入附之象威猛 並不足爲日唐羅蘭二 天樂、鳥歌萬歲樂等,則前後無一 而我國通典一四六述唐代樂舞, 難喩 可供吾人研究唐樂舞時作參考耳。 舞 雄 (所獨· 鞭,已如 謂裲 有。 上所云,是亦遠離本質與意義而立言者。 舞溝通之助,明矣。 **檔爲西北胡服,未知有據否。果爾,日本舞裝中用我西北胡服者,亦何其多** 團亂旋、胡飲酒、皇帝破陣樂、 而張殺伐者,並不相屬。此乃雙方伎藝之本質與意義所在, 無不如此。 見用裲檔、或綴風毛者。 曾及服裝者, 雖非千篇一律, 何況唐之裲襠,縱入官服, 如裲檔及邊緣風 如慶審樂、 散手破陣樂、 亦卽數見不鮮, 是裲檔爲六朝常服, 聖壽樂、 毛,乃日本舞服 濱主傳言及此, 還城樂、 光聖樂、景雲樂、 未入軍服。 有舞樂圖可按, 裏頭樂、 中極常見之情形, 未知其詳 與唐代 着掚檔, 傅氏却未觸及。 }傾 毫不假 官服之一事, 破陣樂、 如 杯樂、 不比 何 擐甲 借 鄆 尙待 打继 並 也 {承 菲

稱「小 驅 上文所稱,無待言矣。 難到 刻 闻 参軍 木爲假面,亦一 戲, 羅陵王之面具, 多用之, 件常事,日唐雙方皆然。 唐代舞戲之用假面具,上文論大面節已詳之: 原不限於蘭陵 三種歧出 主 武部樣, 戲。 日本伎樂面之盛, 長恭樣, 必如「長恭假面樣」云云, 龍形。 倘唐代傳去之代面自有原樣 如傅氏正倉院考古記內所見, 或象神, 始不空泛, 或象人, 不 或象獸, 知 何 以 從 後 叉 及

查考。

之蘭 另· 有· 面,不 天平時代卽已有, 们以· 二者 陵王 結合,成爲一 知是否曾受蘭陵王舞的影響。」 改成龍形? 殊 有 難 何 鬬 接 近。 倸 種顯明之系統?此中必非無意義之偶然變革,惜傅氏 又 並曾用於獅子舞, 何以與冠頂之飾、胸前之繡、答舞之勢、囀辭之意, 陰法魯從音樂史上看中國和 或象雙龍,或合獅子,徒見其舞之內容龐雜, 此乃該曲自身情形及日本獅子舞之制度而已, 印度的文化關係 而宗旨不定, 云『印度的卡塔卡利 在日時未嘗追究。 乃至有關 舉, 印度戲之名 不能 我蘭陵王之所 舞 羅陵 指 也 Ш 用 與 狂 於

之冠 作·真· 題 汪之遺範與起原者,不容避而 曲, 及「饒有 [] <u>{Ū</u>. 稱胡 \_\_• 逐實 飾 例氏樂舞目擊記 般歌舞之情形。 皃 灋 此 ì.Τ. 胸 據 則其源或亦出於西域數」? 咤 繍 看· 囀 風 辭 雲; 「沒日還午」、「龍 內, Œ 舞之外有答舞, 馳騁疆場之概 旣 中 岩演故事,作歌 割 所示,全部為獨舞,手足並 胡 示· 論· 亦因主觀偏在出於西域, 討胡 等, 王之喜」 是日本 對此樂舞之本質與意義,設若無是非之交代, 叉稱 舞劇之迹象, 祇・ 風 個 「我等」 等, 人· 八主觀之倾· 絕非 既相結合,反灼然成爲真憑實據所在,在 於是祇顧「自 胡 用, 士 唐 其中實無所見。 由緩 風 , 向 丽 而 而 稱胡兒」一 П 린. 急 氣 答舞之「頗有龍之蜿蜒 示 見・ 仁、 由急而緩, 面,而不理罰胡、 傅氏所謂「頗近指揮擊刺之容」 **向建唐代長安與西城文明** 見· 智· 乃唐代配合大樂、 原· 難· **削制之一** 舉· 不· 動 強同, 態 足以 面 捛 |水||瀬| 要· 不能· 解. 與 吐 此 絾 櫊 正 飼日 如 舞 大

於以知辭中所謂胡者,去傳氏所提之突厥太遠矣!其本事去長恭之入陣,亦太遠矣! 雷與採雷、 打雷, 似亦屬與雲作雨一類, 不離龍之威勢。「翻日爲樂」,分明即「沒日選午」之意:

藤 不足動搖根本者。綜觀雙方情形,並非始正而後變也,乃各正其所正耳;並非先存而後亡也, 蘭陵汪遺聲相去甚遠,亦一重要之點,另詳下文。 唐,廢其舞與劇,而承其樂與歌,以當筵代入陣,易敵愾爲離情, 存其所存耳。 **对**对 ; 旧唐如彼,而唐宋如此,一 此皆举举大端, 若使雜曲變爲大曲,使入陣殺敵變爲遊龍舞獅,或揮日遷午,則難乎其爲變矣!宋之於若使雜曲變爲大曲,使入陣殺敵變爲遊龍舞獅,或揮日遷午,則難乎其爲變矣!宋之於 日之於唐, 並非傳氏結論所云「不無若干變嬗、 其變化倘僅在「蘭」、「羅」、「愛」、「龍」之間,則可, ——是又一對比,可以注意者。 佚亡、或更易之處」,一 至於越調不至有胡聲, 改凱歌作驪唱, 明明白白, 若在「鞭」「桴」之 若無 陵王破之聲與 酮 了無葛· 宏旨, 乃各

明 頭及競磯子,爲四特例;再結合武后時宮內兒童都能模仿演出,故知其伎從初唐起已甚流行。 流行之臟變、王歌舞戲也;催記今傳本僅著錄二戲,而此居其一;自通典起,於無數散樂雜伎中, 演出,始僅採取其有舞之場面,而省略其餘, 瞭,始檢查關陵王曲 且林邑僧佛哲,當時所欲介紹者,原爲印度甚流行之龍王之喜舞劇也, 入宋以後之演變爲如何,及蘭陵王舞東漸以後之傳說爲如何。 **遂成羅陵王樂舞。吾人今日所欲認定者,** 因求對於其歌 **因脚本不能翻譯,不** 惟選此戲與踏謠娘、 顧彼邦人士研 原爲 舞情形 唐代 更 氚 甚 便 撥

終於未臻該治,未中肖綮, 於雙方樂舞內所具備之戲劇性,則均若無其事,略 邦人士之意 討. 百戲, 小小・ 且不比之於歌舞正樂,是更降一 者, 祇·知· 識 ,已有所偏廢。 彼之羅陵王 是又觀點不同, 乃源於印度 若 曆矣。 傅 氏 所 論 歌. 舞劇, 則無 根本有待商権 論對日之羅, 不 却從不注意我之關陵王亦已進入歌舞 \_\_. 顧· 者也。下交引牌說, 有此根本上之 對唐之臟, **天寶間玂陵王已成** 失,無怪 概專注於音律、 其取 劇 敾 材 樂 與 是在 結 舞客 <u>111</u> 僅 綸

搜· 歷· 汪伎之前, 容抹 意,已見上文論踏謠娘完全爲中國北方伎一節。 溯源節(丙), 濫捐 中國,則其時自不應在隋唐以後,或北齊時已有此戲,而滿陵汪踏謠娘等戲, 旧羅陵王之爲唐樂抑 史於何地? 殺。 北齊 最 後 唐代不 時之臟變王伎,仍模仿當時西域來之外國伎,並非指臟變王至唐時,直接由西 尚餘蘭陵王樂舞是否在 編 至少已先有北齊「蘭陵王 西域來源。 地理之關係,終不能抵銷歷史之關係,已如首章去藏一節所云矣。 能割斷 王. 腃 說雖同一不是事實, 林邑樂也 史,突創蘭陵工樂舞。 唐時 主張蘭陵王 入陣曲」之聲與容: 由 阿 城 論理上猶 傳 於唐 來 設若謂蘭陵王伎乃此時由西域傳來,將置 惟王考謂鉢頭 時由 問題, 較 彼此間有歷史上必然之啓承授 可通。 西 城傳來者, 有待研討。 倘 **若唐代之前**, 出 於拔豆國, 初不白傅氏始。王 此為唐蘭陵王 皆模做一 **先已有北** 「或山 上文列傳氏 而爲之者歟」? 龜 tlii 域 受 |考: 齊; 荻 發, 來。然有首章 關 北. 等 齊之 不爲辨 先· 國 認羅 有·此· ព្រ λ

色彩, **陵王出於蘭陵王之第四條理由,亦謂北齊文宣愛鶴茲樂,** 考據家摸索一 與王考之意略同,亦猶可說也。類此推論,乃影響之談, 曰:「遊閱驚夢帶京戲色彩,無待言。」問其依據,曰:「此時光緒帝慈禧太后均酷愛京戲。」可乎? 徒引人毀入枝途而已。譬如清末人唱遊園驚夢, 因而斷定當時之「蘭陵王入降曲」帶龜茲 但傅氏文內 後世

另日:

於樂曲。 代,北方之一代表的樂府也。……唐俗樂二十八調過半沿用胡名;軟舞、健舞, 當此胡樂發達日進之際, 列矣。----······春鶯囀諸舞,開元中始見其名。 故與涼州、綠腰西域系賭舞, 北朝所產生之樂曲, 始出現於開冗時代。……降至天寶時代, **蓋蘭陵王初始於北齊,** 其最著於史籍者, 則爲「蘭陵王入庫曲」,……爲南北朝 恐不過一頌揚之曲, 亦多來自西域。 則成爲散樂, **其舞容構** 置於百戲之 成 蘭陵王與 常後 畤

糖 蘭陵王屬於大面之一基本事實,目光祇射在西域之交通,遂昧於歷史上漢晉之遞嬗, 種掀舞戲, 蓋謂在關陵王之全伎內,僅樂曲始於北齊,若其舞則始於唐開元, 據前章所述,大面用諸散樂,始於漢之象人,沿魏晉六朝,俱曾入於戲曲;至北齊,而益具體。若 在 博氏 當時尚未盛行,實不過為百戲之一種」,傳氏受其影響。 二人, 前後兩說已自相矛盾, 可不論; 但王考所謂「當時」, 惟在汪傅二氏之間, 至天實已淪爲百戲。 指北朝, 有 --非指唐天寶, 種共同 疏略, 是不可以不辨 **傅氏於此,** 因王考曾云 か 忘 無可憑 \_\_\_\_ 此 刼·

田邊尚 確繁之事 我之西北, 闡明古代伎藝之源流時,則列之於周方相、漢象人之系統下,於侈張外國文化之影響時, 模仿外國,或直接外來之物,有是理乎? 下交附錄所見常氏說, 不知我闆官方相氏所掌有假面等, 蘭陵王之舞 雄中國音樂史三"「西域多用假面而舞踊者, 至日本,乃對日本之羅陵汪言, 實· **王氏古劇脚色考後「面具考」** 來自西域 外國,無論在齊在唐 而另有由印度來之說,發可, 非問我之魔陵王由西北來, 稱爲象人。此由印度方面傳來者也。」其說容爲傳說之本。惟田氏是外國人, 都 內,言之最早、最詳,無從否認。 非先一步否認 王傅二氏於此, 故不在此論列 **韜印度龍王之伎,** 不應健忘。 其源於漢之象人 同一廚廳陵王之大面伎,於 或由海上直接毛日本, 前章大师等 層 不 節內已詳引 忽又指爲· 顧 或 由 此層・ 握上: ļД Ŋ, 团 人

属模仿 陳前武士 | 中國人,大面乃中國之物,指揮擊刺皆戰爭砍殺而已, 謂 共歌「湊王破陣之曲」,則是激勵士氣耳。 北齊有 則其白西域來之可能乃頓減!至於崔記、 隋 又何 自西域來之鉢頭乎?曰:亦不然。 唐 볜 嘉話與通典或舊書音樂志,皆明明謂 能謂爲頌揚之曲!試看: 廟堂之上配七德舞之破陣樂方 無 舞, 而舞自盛唐始有! 北齊書與北史列傳同 蘭陵王之人, 臨危激勵,與功成頌揚,畢竟有別。 段錄 「齊人壯之, 對關陵王之所謂「戲」者, 雖非漢族, 日 爲此 武武士 舞, 却· 生· 猶之踏步、 是頌 共歌 以效其指應擊刺之容」, 長在中 揚, 諮之, がし、 既經證明此舞不自 **老軍中** 唱歌, īij 能自府 爲 金 塘 城 在 破劉武 - 蘭陵王 乃原始行爲 始也 周 **i**‡r. 何能 力 ||域|・ 入陣 唐·

不· 任 何 自創,而必有賴於模仿外人者 民族皆優爲之,不俟模仿外國而始能。 在・ 也。 合此種 l種,構成關酸王大面戲,其中實 (未見有我人所

於武后 蘭陵王, 明達 直 然。 不 人不可矣!更查崔記所舉軟舞七曲中,除牛趾渠與借席二曲不瞭解外, 如 日 発落 縦 極 視唐代之樂皆胡樂, 普通之楊柳枝舞,白居易以入軟舞 所作, 横! 再就 如所謂西涼樂者, 創作與模仿兼至則可耳。 空 時已盛行, 春鶯囀、 傅氏 」古人明謂其樂在當時已經歌吹縱橫,吾人尙能否認其根本存在乎? 崔記之文可按, 所舉之諸 烏夜啼, 何況歌: 舞皆胡舞, 樂舞 則早在苻秦時即已有。 曲 其發生時代, Į 更非開元時始出現。 言 故 傳氏欲依據此等事例,以定蘭陵王樂舞乃 倘使殷錄不大書特書日 其 中 而戲皆胡戲, 確屬開元 ,薛能以入 早則魏晉, 中 降至 始大用者,乃涼州 我漢族直一 健 唐時之軟舞、健舞**,** 晚則 北齊溫 舞, 「淸樂部,…… 豈亦 初 唐 子昇涼州 缺乏藝術性能之民族, 來自 無 大曲 西域耶? 遲至 樂詩 有來自西城者, 戲卽有……」 Ŧ, 餘五曲爲垂手羅、 7.於開元 開元者。 **云**: 謂白靡之制舞, 並 「車馬 非 春鶯囀爲唐 時 所 尤其蘭陵王之戲 來 有 省, 相 事· 事· 自 西 亦有自創 交 西城 涼之樂曲 錯 非. 高宗 必· {回 海有人 乃中 仰. 波 賴· 命白 歌 亦俱 外 吹 酱

更言樂曲之宮調:傅氏引碧雞漫志, 謂越調蘭陵王得北齊遺聲, 又據越調 卽 **唐之伊越** 

第三章 劇像

吳聲 亦 則 其· 越 越由 越 越 誠· 楚聲」。 律 荒· 調 πį 「越」 楚聲 之說。 其地 侠 此 越調,休 僅就 側 豣 來。 以 商 之爲地, 討 無 理上之意義, 說苑亦有「山有木兮」之越人歌, Ų 調、古平調,皆越歌 **南方言,** 越調之地理 射 西城 唐會要列天寶十三載改樂曲名, 總名曰「越 謙三 爲黃鍾, 絕不能 一會謂 豊尙能指西域, 除 |吳越| 意義者參考也。以上論越調, 調」者爲多。 故宋時俗 改爲 「怕是胡 但其地在· 「西越」 也 |楚||越| 聲 呼無 <u>\*</u>, 「吳越」、 以 此側· 而越調之中, 目前 射商 墹 遂曰 商, 外, 川劇及民間曲藝內, 、「楚越」, 「吳越」之「越」, 爲 正唐代之越調。 「此樂調含有四域地理上之意義可知」。 當爲後來越調之濫觴。 曾曰:「黄鍾宮、 有 越 |閩 調。 **造倘能有胡聲歟?** 多採近人羅蔗園律呂叢著之說 越」「南越」, 而不在] 泊石 道人歌曲內越九歌 然則蘭躞王在唐宋燕樂內所屬之越 西城。 城· 亦 黄鍾 尚有「月調」名目, 称 「於越 乃至 商 自背南北對稱, 晉東遷 史記 時 百越」 謂 號 後, 伊 思 譜, 越 越調、 調 越 越 八代清商之樂, 或即 包含楚調、 則 南一, 實・則・ 有「溱越」、 越 宋 壹 由「越調 聲, 樂較 越 越 從無 譋 調・ 不思 古 之 名稱, 吳 調 樂差 西西 (II 越

後,彼邦今所保存者,猶是我唐代之軌 日唐 今於蘭陵王劇之研究,竟不幸而種種偏見, 無戲劇; 日唐歌舞既在散樂,便是百戲; 範 丸 ,此種 種 一齊集中, 日 唐伎 皆是偏見。 水源 文相互爲用,宜此劇 多 設者 在 外 有 或 į 於此, 曰 唐 樂 至今, E 旣 瓸 東 爲 漸 尙 探求 E 本 在

**黎眛之中。** 其所執持者,亦究未知果切中否。 甚至並其爲大面一層,亦被人遺忘或抹殺,良可慨矣! 但望更多資料之發現,有以作最後之裁定耳。 以上辭費已甚, 乃闡發少而 辨正

### 附錄

ন্য 凋霜,淚盤如露:咸陽送客匱回顧,斜日未能渡。 絮。亂鴉過,斗轉城荒,不見來時試燈處。春去!最誰苦?但箭雁沉邊,梁燕無主。杜鵑聲裏長門暮。 【宋麟陵王鞝格】「送春去!春去人間無路。 **歎神遊故國,花記前度。** 人生流落,顧孺子,共夜語。」劉辰翁送春。 秋千外芳草連天,誰遺風沙暗南浦。依依甚意緒!漫意海門飛 春去!尚來否?正江令恨別, 庾信愁賦。 蘇隄盤日風和 想玉樹

知言者不妨查出,與日人林豫三隋唐燕樂調研究所載羅陵王破曲譜作比較研究 按此詞在南北九寫大成譜三一,已配有曲譜,故選以爲例一雖不能代表脩唐古曲,可以代表華夏之聲。

遺聲,宜在九宮大成譜製作之外,可為搜羅占曲譜者告,亦可爲今入過信九宮大成譜者戒也。 **索泠泠,徘徊動聽。** 【蘭陵王歌聲】清尤侗西堂雜俎二集二倚聲詞話序云:「予在北平,高二亮先輩命其伎人唱蘭陵王 乃知凡詞無不可歌者。」此應是蘭陵王詞樂之特傳者,用絃索,不用鼓笛,可能猶是北宋 二闋, 絃

是憑諸臆測的『失實了』」。 歌舞劇,原文共二十三句。周貽白中國戲曲論集四四二頁,摘引五句,認為「不是有所根據的務 按此五句所依據者及其解釋在本節上文中,已針對周史所論,詳抒拙見,不必重 虚 而

三章 劇級

復。周氏仍覺懷疑者有五,認爲不可「胡猜」——

(一)旣數假面,是否無妨礙地載歌載舞?

(三)到底有否部卒或周師一同登場助演?

(四)臟陵王入陣曲是否有詞?

(五)「倡和」是否屬之表演者?

**揣周氏對於此戲之意識傾向,乃扮願陵王舞而不歌,獨脚登場,作單人啼舞;便須認蘭陵王人陣曲無歌詞,** 

歌、和、皆出於旁人。

陵王,一名蘭陵王』,但仍主尾張濱主目唐傳來。 等圖,今並存。此曲,日本傳自中華,傳自印度,頗有異說,且有蘭陵、羅陵二名。 混,因而致訛。 相差亦僅。據高楠博士之研究,則羅陵王爲佛說八大龍王之一,爲娑謁羅龍王之略。『陵』『龍』 日還午樂,又名羅陵王,常簡稱陵王。 【近人常任俠唐代傳入日本之香樂與舞蹈蘭陵王條】「蘭陵王, 名雙龍舞。 舞者二人,云傳自天王寺。 但此說,法人伯希和氏頗疑其無據。惟陵王之答舞,自古以來,皆定爲納蘇利。 日本信西古圖有陵王、 就此觀之,則陵汪之舞曲, 安倍氏亦定爲唐樂。蘭陵王之與羅陵王, 胡飲酒、 **壹越調,古樂,中曲,舞者一人** 或由濱主自唐傳來, 探桑老、 還城樂、 體源鈔卷五日:『雞 而陵王舞面, |拨頭 按旧本讀音, 納蘇利, 蘇莫者 一名沒 同音相

卽, 附以龍。 至日本耳。 由佛哲傳來,曲名偶同,演奏遂混用耳。又本曲及秦王、制手、 所傳來也。 【唐戲與舊舞之異】唐戲蘭陵王與日本羅陵王舞之一稱蘭陵王者,相異處不勝枚舉。 ,故或謂係佛哲傳之,本爲天竺樂。此曲殆源於印度,東漸而至中華,再東而至日本,又從海上東漸而 伸中指、 就此土俗觀察,似有海上東漸之跡。 叉其舞服着裲襠,為西北胡服。 叉疑其與拔頭舞, 均自西北 自唐自印,本出於一源也。今印度錫蘭島祭祀所用樂面,與陵王樂面相似。惟陵王樂面之上,更 蓋印度樂東漸,西域、南海,兩路可達。 若自陸傳來,則恆經西北耳。」——說文月刊第四卷。 無名指,屈食指、小指,押大指爲之。此亦近於印度之習。日本舊傳林邑八樂, **貴德、** 打毯、 ·伯 ·经 · 茲續陳三點 植破七舞, 背作『劍 此爲其

其原有之說法如下—— 附會而已。 王一戲內所特有。乃聯繫故事,發揮上題,所必備者,他戲中未見也。 謂且 仗之執桴,亦爲入陣之雄姿,實 勢(見本節上文。)未查執桴一事,在日舞乃一般情況。 (甲)鞭與桴不同——日本蘭陵王之舞者,手執小桴,傳芸子認爲即唐伎表演蘭陵王入陣時揮鞭之姿 據大日本史(三四七、三四八兩卷。)所見諧舞,道具中執持者,除蘭陵王外,尚有十三伎,茲各附 非彼之臟陵王舞所獨有。若唐戲中之揮鞭, 惟爛陵

胡飲酒——「假面帽子,執桴。」

拨頭——同上。

後散——「或稱『後参』,即『桴』意。

第三章 劇録

河南浦 還城樂 「頭懸雞婁鼓,執桴而舞。」 假饵帽子,執桴。」

蘇英遮 假面,執桴。」

新鳥蘇 ,假面帽子,有『後参』舞。」

古鳥蘇 ——「有『後參』舞。」

蘇利古 「執白楚。」

(地)久| -「有『後参』舞。」

納蘇利 --「假面帽子,執桴。」

泊賓 —「執『後参』桴。」

<u></u> 二 舞 —「男執桴,女否。」

可知日本所舞之桴近於夏楚,不類鞭。大日本史三四九叉曰:「桴,即胡飲酒舞者所執。……陵王黄金製之, 長尺有一寸許,本徑四分,末三分許; 柄端穿一孔,施紅緒一條,結其端。」

新羅陵王,一云團長樂之舞。」我之蘭陵王、或戲或曲,從來未有新舊之分,倘遽然謂彼之舞即我之戲,對於 (乙)羅陂王有新舊之分。——大日本史三四七謂該國於「陵王一名羅陵王,又名屬陵王之舞而外,又有

此點,將更難交代。

六 二 二

# 

舞面:凡假面,有大、中、小。 胡飲酒大面,赤鼻, 黄目, 被髮覆面。 **陖汪中面,** 蹙額, **睅**目; 繚

髮,高鼻,開口,顯齒。頭上戴躍龍,矯首吐火。

面 其面斷難開口顯齒。 曰「開口,顧齒」,說明是固定不變之容,便不能歌;歌則無從一味「開口顯齒」也。 [皆用]而獨不用大面;與我願陵王戲以用大面爲惟一之特徵者,叉大異。 至於該國之陵王舞另有小面說, 已見本節上文;此又曰「中面」,是其舞於小面、 我之願陵王戲頗重歌唱,

## 六、鳳歸雲

情事, 內有鳳歸雲二首,表演與古樂府陌上桑同類型之故事,茲合之以岑蒙在玉門關蓋庭綸幕中所詠美人 歌舞戲,故列爲唐劇四類中歌舞類之特例。 歌舞之詩,乃推斷所歌舞者即鳳歸雲,所搬演者即岑詩中所謂秦羅敷故事,不止普通歌舞而已,且爲 長短句詞體之產生時代,於盛唐樂曲歌辭與舞蹈之部分真象,…… 鳳歸雲,借曲調名爲劇名也。崔記之曲名表載之,可知盛唐確有其曲。因敦煌卷子雲謠集雜曲子 丽 且面面俱到。 例如於唐歌舞戲之概况,於雲謠集之性質, 此種論斷,可能爲作者牽強附會,不足憑信,亦可能恰中 一聯串之問題,均將因此而得全 於鳳歸雲辭之寫作時代,於我國

第三章 劇級

部或一部之解決,實一值得研討之題材也。

據,則其事益覺顯著。 除原辭外,在敦煌卷子中並 亦秦羅敷故事。(三)辭體上,鳳歸雲二首:一敍事, 舞,恰在與敦煌接近之玉門關。(二)主題上,鳳歸雲演秦羅敷 上述之論斷,有據點四:(一)地理上, 確有舞譜存在, 雲謠集之鳳歸雲辭, 見五章舞蹈節。 一代言, 正合戲曲體裁。 倘將四點聯合以觀,不分別孤立爲 類之故事, 出於敦煌卷子, **岑参詩指美** (四)舞演上, 而 蓋庭綸之美人歌 入所 鳳翩 歌 舞 者 雲

據敦煌曲校錄所校訂之鳳歸雲二辭如次——

東鄰有女,相料實難過。 幸因今日,得覩嬌娥!眉如初月,目引橫波) 羅衣掩袂,行步逶迤。 紊胸未消殘雪,透輕羅。 逢人問語羞無力, 態嬌多! 錦衣公子見, 朱含碎玉, 垂鞭 立馬, 雲髻婆娑。 腸斷

知麽?

明。 兄家本是, 娉得良人,爲國願長征。 累代簪纓; 
文兄皆是, 爭名定難, 佐國良臣。 未有歸程。 幼年生於閨閣, 徒勞公子肝腸斷, 洞房深。 謾生心。 訓習禮 儀足, 妄身如松柏, 三從四德, 守志強過 針指分

內容所演,並非全用所止柔情節,特與之同一類型耳。 前首發錦衣公子慕其束鄰, 備申款曲

層女堅貞!

通首流暢,尤合戲曲內表現之需要。此二辭乃現存唐宋長調慢詞中極少見之作! 「閨 謂此四首演一故事, 寄邊隅」,「勇戰單于」等語,與右錄夾首內之「娉得良人, 乃東 怨」二字,雖見原卷, 用意亦復相貫;且稱「君」與「妾」,亦復半代言體,或爲四首聯章, 鄰所答,縷陳家世,以明羅敷有夫,志不可奪。 因原卷已注 如古樂府陌上桑之類云。 衣 首不 止 半代 言,且爲對白, 「閨怨」 但亦可能非原作者之意,特在展轉鈔寫中,有人加之耳。近人圧易調曲史, 爲題, 與此二首或不相續。 二辭之前, 爲國頗長征, 但前二首內, 在雲謠集雜曲子內, 乃完全之代言也。 爭名定難, 有「萍寄他邦」, 演一故事, 全辭又用 **同调尚有二首。** 朱有歸程」云 亦 未 及「遠 語 可 知 鄶

曲之辭 檢討;結果均覺不合其理想中之代言體, 人無從置 十二首, 元劇食曲之形式也,未免偏誤之甚矣! Æ 云云,自屬嚴正。 指謂詞: 信矣。 人聯章演一故事之鼓子詞,唐人聯遍未演故事之大曲辭,宋人聯遍演故事之大曲 維於戲曲考原內曾表示:非演故事,而辭屬劇中人之代言, 考楊辭內容,檃括陶潛歸去來辭,並不演故事,不合王氏自定劇辭之條件。 曲 中 「以數曲代一人之言, 但汪氏又認爲非多曲聯查,演一故事,其辭亦不能視作戲曲之辭,則 詳五章論音樂。 難以認爲眞正戲曲之源。最後舉出楊萬里之歸 實自此始,……為元人套數雜劇之祖」, 王氏旣如此想, 於是就唐宋成套之辭中窮 超出敍事之上者, 益未 不能 **允當**, 去來 辭 其辭體 記爲戲 拘 今引 均經 漫 冥 泥 使 於

終未加注意。 實未成功。 至多亦半代言而 子跋內,王氏 套數雜劇之祖,尚覺渺茫!足見王氏當時, 其時雲謠集雜曲子已流布人間,王氏稍後即已見之。 並未道及。 對於其演故事、 已,可能爲寒中曲歌辭。參看下文弄孔子節附錄思賢操之全部代言。 用語體、 作完全代言,允合戲曲標準之一特點,在所作玄謠集雜 探測我國戲曲歌辭之源, 殆因鳳歸雲非多曲聯: 用力 雖以多曲成套,但若推爲元 騅 勤 洏 因方向 套之體,故始 未 細

戲源出 加賓白 而此則演故事之歌辭也。盧仝蕭定二三子隨答詩二十首, 有迫切之需求, 中對 於古代歌辭 伯之池鶴八絕句尤為明著, "詳見五章劇本。 稱 近 爲 北宋雜劇,首用代言體扮演故事, 年周史認定「劇本的體制, 實與戲劇無異。」詳見五章劇本節所引。 君二、 中, 不知感想如何。 舉出代言體適當之例,殊覺資料缺乏;甚至指及白居易之池鶴八絕句, 而苦於不得一當。 爲 爾, 但亦爲寓言詩,非歌辭或戲劇說白也。 自稱為 至少應覺其較白氏之池鶴八絕句爲切合; 不過是一 使周氏果考慮及此二首鳳歸雲及敦煌曲內其他 普 而奠定了中國的戲劇, 爲『我』, 足見論古劇起源者, 種代言體。……劇本最重要的部分是對話 由客與石、竹、井、 羅騰踢孔廟後, 皆現身說法,不實若自其口 馬蘭 對於此種代言對白之戲詞 這是一件無可置疑的 有代孔子作答之七律, 蛱蝶、 蝦蟆, 因彼乃寓言詩,非歌 互相對答, 代 A 出。……如 檵 营 事 代 對 营, 叉 其爲代言體 乃 目 白 例證,同 (百:「其 周 且俳之 之 果 氏 南南 辭 略 欲

·雲· 者· 其! 必有不 濕 倳 偨 詳爲考量, 看上 歸 奇 件 貫 雲歌 4 文 通 而· 且· 用大曲之聯逼成 觀 ijĽ 戲文, **一辭之前** 於 亦 謠 毎 時代又最早, 敢言今日所得見之唐宋燕樂歌辭 近 **媛之歌唱。** 代皮黄 用 然畢竟是 科白 ,當不能必其在演奏時, 敷演 (戲之唱 因· 王· 詩, 套,\_ **米見其用入戲劇**, 並不以其辭之不成套有所憾也。 氏· 成 而祇就故事之筋 齣, 初· 辭, 步· 探源 僅 及任 在 何 **詳見下文弄孔子** 前,周氏 處唱 地方 亦如元劇楔子等, 節處, 機之唱 中, 曲 【繼武奉證: 而已, 撒· 唱雜 稱最合標準之戲 辭, 節。 曲 並不失其爲戲 均 於後, 數支而 夫多曲 倘 鮮 曾有 作 **今後未見更適合之他** 套 實· 均· 已者, 科白, 成套, 曲 曲歌 者 未· 與 可 争的, 惟 並非 亦仍不失其爲戲與 戲 辭, 规。 在當時歌 曲, 構 殆無逾於此二· 卽 回· 看· 成戲曲歌辭 更可了然。 元 餅 劇 敦煌之新資料 舞劇之規 發 楔 現 子, 戲 之 一首、鳳謡 則 及 吾 曲 制 必 此 入於 阴 中, Щ. 備 淸

之複 敦煌 , 本。 倫 據敦 郇 羅 敦 帶地方曾 煌 獙 旣 振 然同 曲 F 좕 敦煌零拾之所據。 初 探 經傳唱之物,故爾傳抄多份;其卷子不必自遠方來, + 入 = 雲遙集,曾有不止一份之寫卷,歸存石室, 一曲辭 首 乙爲伯二八三八, 校 訂 章所 以丙之十八首, <del>z</del>, 雲謠集 巴黎 藏, 校甲之十八首, 有三卷内容不盡 辭 + 四 則此集中之諸辭, 首; 有 丙 相 極 爲巴黎所藏之另卷 同之敦煌 然後其歌辭始為本地之所習 重要之異文, 卷子: 在某 二者 甲爲 時 期, 澌 絕 辭 非 亦 十八 四 卷 ĽР 四

礻

移

唐

此一揣度,雖不算有力,要其可能性頗大。

华參玉門關蓋將軍歌略日:

五馬謾踟蹰,野草繡巢紫羅鶺。……

……美人一雙閑且都! 朱唇、翠眉、 映明臚。 清歌一 曲 世所無! 今日喜聞鳳將雞。 可憐絕勝秦羅敷 使君

六年。 度副 里, 压門關在敦煌西百五十里而已。 使。 散詩題云云。 十二月,乃天寶十四載之後一年。 歲暮束歸、臘日,途次瓜州晉昌縣之蓋庭綸幕, 宋寫立方戳語陽秋十五引通典論鳳將難, 據聞 多岑嘉州繁年考證,此歌作於肅宗至德元載, 蓋將軍乃蓋庭綸,並非蓋嘉運。 夜宴以後, 與辨析岑氏此詩 遂作此詩。 **岑**参此年,始領伊西北庭支 頗 玉門關 有 關 丙申,公元七五 係, 在縣東二十 茲 備 롸|

**爆將雛,** 風將雛 三曲,自漢至梁有歌, <u>/L</u> 作陌上桑,反言風將雛。」 [海求其凰] 之義。 Ш **倉卒欲吹那得譜!** 吳競樂府題要云 則此曲其來久矣!按置書樂志, 今不傳矣。 張正見 「漢世樂曲名也」, 言古有名而今無譜也。 「置酒高殿上」 故東坡寄劉孝叔詩云: 而郭茂倩樂府詩集中 Ä 『零挑鳳將雛』,當是用相如鼓琴挑云「鳳兮歸故 與聲十曲: **岑念濫將軍職云** 「平生學問 一日子夜,二日上柱,三日風粉雞。 ıĿ 無 流俗, 此詞。 清歌一 衆裏笙竽誰比數? 通典載應壕百 **曲世所無**, 辞 今日喜聞 忽令獨奏 丙 爲 此

## 鳳將雛」,非關歌鳳將雛也,但取「世所無」之義爾。

按通典 鳳雛以 尚有「使君.」二句在,是作者正· 杜甫詩: 之古曲名,反因演陌上桑事之故,始連帶借用而已。 表「世所無」之意,始引鳳將雛 僅就「今日」二句看,猶可如萬氏所云:作者僅虛用應豫百一詩「爲作陌上桑, 鳳麟雲耳。 清歌」以下五句, 敷· 「唱和將雞曲, 外, 載武則天時「有聲無辭」之淸商樂中, **兼列鳳將雛,** 古詩日「竹家槽裏新聲足,舊曲新傳陌上桑」,見葉是珠海錄碎事十六, 田爺競應皮。一萬氏謂岑氏當時並未聞風將難曲,詩意祇在「世所無」而已,不確。 分明謂美人獻伎,不但歌鳳將雛 語詳下文。 於詩內實寫其眼中所觀之羅敷戲劇,不能目之爲空想也。 曲名,又僅因連帶而及跖上桑故事, 漢鳳將雛之始辭, 另有鳳雛 而已,且表演陌上桑故事。 且岑氏耳中所聞, 梁 曲, Ü 後不傳 可能即鳳將雛; 始稱 ; 岩其聲,在唐猶傳,至宋始亡。 當 秦羅敷。 時已並不日鳳將雅 反言鳳將雛」句, 可能為唐人句。 而舊書與唐會要則於 假如 今也不? 無「使君」二句, 然 至於鳳將 其斯· 上· 詩 ||岑 僅 中 旣 因

則岑詩中之 今查「繍窠」 一 此 事之辨明 「 維 般 」、 當 辭,明 分舞 與歌 明指舞服胸襟上之組織,崔記述聖壽樂之舞有明文 使 爾力 君」云云, 闻 言之。 **均發於存在之形象**, 初步關鍵端在追 問"當時於歌以外, 而不是 詞 章上之聯 是否尚· 想 若 有· 無 舞 舞 則 岩 有 反

第三章 劇錄

衆女咸文繡炳煥,莫不驚異

聖壽樂舞 舞人初出,樂次,皆是縵衣舞。 大鎮,皆隨其衣本色,製純縵衫, 至第二 愚 相聚場中, 即於衆中, 下纔及帶, 從領上抽去籠衫, 若短汗衫者以籬之, 各內懷中。 所以 磁纖藻也 者

(上:桑· 另· 儒」 辭中之「垂鞭立馬」;詩中之「紫羅」「繡巢」,正是爲歸雲辭中之「羅衣掩袂」 搰 王. 後其伎方有為歌舞劇之可能。 **「美人一雙」,正如鳳麟雲辭所見,一扮錦衣公子,一扮東鄰嬌女;詩中之「五馬」「踟** 梭,可 ÏĽ: 建 , 覺此言之非妄。 首田使君美人舞如連花北級歌 宫訶 可 壉 據。 纑 荷· 何· 窠是舞裝, 肵 |尹 讇 今岑詩旣將「瓣集」與 /翳撥掉子:「窠窠繡, 待言! ·專,早已超出一般單純之歌舞以上 羅 衫 此處原就舞與演 繍巢之始, 旣 葉 (葉繡 已有准記爲證, 燃風衣裳香窣地。」與度景思越人:「雙帶繡窠盤錦 重 疑為一種繁復之績, 據首章去藏節(二),唐人曰「舞」, 重 ·「紫襦」 金鳳 所寫,乃單純之歌舞、不演故 立論也,惟 鈒 而「紫襦」是羅敷之服, 融在同一句中, 鴉 各一 後乃爲舞服所採用。 因作對比之研究頗爲有 ,故爲歌 叢。 每週 舞 則·當· 戲 舞頭 丽 唐羅裕之五雜俎日「五雜俎、刺 又有古 分兩 事. 矣 時於歌曲之外,兼有舞容, 有其實爲「演」者, 薦。 者, 循此 向, 必先肯定其確 力之故, 作· 詳· 辭 假 太平 「緗綺爲下 想, 細· 在二 쌠. 萬 將· 不 此, 崴 题,正 人 妨 此 因 寶 附 詩. 對 纏窠, 帮, 則· 得 兼 尖 與岑氏 帶 舞之 営 傰 胹 紫綺 再 切. 是 往 假 歌 中 復選, 且. 説 更· 想 集中 鰰 眀 曰 }陌· Œ

『傳踏』的』云云,何耶? 削 前章歌舞戲總 對 者之爲歌 而 已 比 宋 鄭僅 舞戲,而非調笑轉踏之類,益昭昭然!乃盧論之中, 歌 調笑轉 更何疑於唐! 唐之「美人一雙」,與漢之「婦人相對」, 舞 戲。 踏 若將岑氏所見之伎,配合鳳歸 參看前章歌舞戲總所列之比較表。 第一首,亦演 羅敷故 事,但 至於此種女伎相對之歌舞戲, 其辭全是敍事 雲之歌辭後, 反有「宋時已成熟的歌 體 與鄭僅調笑轉 又有何別? 絕 非代言, 故 **踏**· 西 漢早 第• 其 仗 首對 亦 已有之, 舞· 祇 戱, 比· 限 所· 謂· 於歌 秚 則·

在也。 另七 粒大垂手, 梁,有歌, 爲 列 蜂 鳳 、 聲必仍在: 雛 Щ 與 曲之鳳雞 其 辭 萬氏所云與通典等表示正合。 \_, 但 氼 可能即 歌曲鳳將雕。在武周時,凡三十二曲, 論歌。 兩 今不傳」, 步說 名目內已增鳳將雛與歡聞, 頓. 鳳將雛。 明。 名,在舊書等仍然照列。 岑氏所謂「清歌一曲」**,** 漢相和歌辭隨西行云:「鳳凰鳴啾啾, 乃謂: **據**削 舊書二九音樂志,及唐會要三三清 引 其曲至趙宋已失傳;若在 翻 語 {陽 秋, 通典一四六列清商樂之「其辭獪存」者,北周王褒汨出來南隅行:「鯛 必有所本, 知鳳將雛 安知其古名為鳳將雞 是鳳雅與鳳將雛縱然有別, 名貝內已無 至晉會列在 其總 唐, 鳳將雛 所不 數 樂條 應改稱三十四曲方合。 母將九雛, 傳者, 「吳聲十曲」 ٠; 而當 雖 斪 均 在 惟漢之始辭而 時已名鳳歸 鳳將雛在武周時, 用 顧視 有弊無 通典, 之内。 世 間 稱「其辭存 辭」之另七 雲 Ë, 莴氏 敷? 至於「有聲無 爲 樂甚獨 其 日 此 辭·縫· 画 撆 者……三 層 自 又當析 不傳, 漢 固 則 自 至

寫南人· 子液 ill: 漢樂府之遺聲」。 周朝畢竟尚不甚遠,鳳將難之清商樂聲,依然流傳,當無問題。 梁以後之清商樂,已不完全爲漢曲之舊 與 同 歌 在西,或寫北人在西,其曲可能爲北音 爲 前,引古今樂錄云:「凡歌曲終,皆有送聲。 漢 曲之鳳 (見一章織說五代末) 將 雛 在 命名取義上相 渡尚有傳, 況盛唐子! 同, d或西音, 據上 應屬 種種,可知岑參聞歌時,雖已臨盛唐之末, 子夜以持子送曲,鳳將雛以澤雉送 偶 然 與風將難之爲南晉者應有 ĪΠÌ 딕 蓋鳳將雛是吳 遼火樂志, **谓遼之散樂,「俳優歌舞雜** 聲, 为 别· 南· 音· 画。 **₩**. 樂府 其 囄. 詩 進, 插行·或· 其· 犛 集 |大 |武・ 必 四 独 斸 四

|候家舞| 雛」亦 Щ 事. 亭詩宴云:「扇挽將雞曲, 爲人頗擬。 ,然後馬始彼此牽混耳。 始 歌之聲已如上所云, 無 辭 新出將雞主第歌。」新出者,新出歌辭也,非其例歟?縣賓王駿情:「思君欲上望夫章, 曰:有,蓋二 作。 自謂曉音律,黃門樂人更往啞讚, 雖亡,聲曲自在,正好按聲曲之本意,或始辭之宗旨,隨作新 · 百 · · 詩首篇,何以謂馬子侯不解音律,而以鳳將雛爲陌上桑? 者之音 釵承墮馬鬢。」 『雞異,而: 其次當論辭與事。 文獻通考一 鳳將雞之調名本意,與「鳳兮歸故鄉,四 i其事則i 子侯不知。 四二引有一詩 同、故其辭 名陌上桑,反言觑將離,輒搖頭欣喜,多賜左右錢帛, 通典 後,日:「將由聲音就變,以至於此矣。」謂備爲聲音之訛變而 「有聲無辭」之「辭」, 實相· 近。 正, 因風將難之始辭, 辭以實之。 海求其凰」正 端層懶聽將雛曲。」張昌宗太 乃指其曲在漢代之 百三名家集應休璉集云::「馬子侯 張說城南亭作: 原· 合,與「 郇 無復慚色"」 演· 陌· Ē, 舊傳比 <u>[:</u>•  $\langle T \rangle$ 舟 公害山 始 並 抑 辭 有 74

故

同 **林** 爲先後, 或陌上桑之故事而來,當無待言。樂府詩集「近代曲節」內嚴唐縣潛之應歸雲二首, 始 名本意。夾首云:「飲啄蓬山最上頭,和煙飛下禁城秋。曾將弄玉歸雲去,金襴斜開十二樓。」亦有求風、將雛, 首云「金井欄邊見羽簾,梧桐枝上宿寒枝。 辭旣不傳,乃另作新辭以歌,如此發展, 鳳遊春等调名, 於此知唐人於鳳歸雲調中, 鳳歸林等灁名, 則難斷定。古琴曲中有雙鳳、歸鳳等調名,見太平御聞五七八,引琴歷。唐琴曲中,有歸雲引, 殆未足信。 見屬芬樓本說郛三七宋僧居月琴書類集。 **鳳歸**雲三字含意之與「鳳兮歸故鄉」,較之與「鳳將雛」,更爲接近,其亦因「鳳求凰」 **見全唐文八一八,及晚唐薜易簡學获。** 演公子與東鄰之一求一 压陵公子憐文彩, 意與佳人刺繍衣」,亦體約寓陌上桑故事之意;較雲謠之長短句, 固極自然耳。故陌上桑與鳳將雛之間,猶事 後周僧文益有句云:「漫將無孔笛,吹出鳳遊雲。」宋琴曲中,有鳳歸 類集於鳳歸林注:「歲門先生製。」 抵, 亦並非偶然。 乃七絕體。滕之世來不詳, 因旣用 凡此之調名本意, 其聲, 見顧況廣陵散記; 然後歸故鄉之意。 同、聲異; 逐襲其 **均與鳳歸黨略** 詩全詠鸛 有《瀛 ħ 第

雛 同· 獅· 無從實按,旣然舊說俱同,當亦不至訛謬也。假使鳳將雅之聲盛唐不傳,假使鳳將雅之本事 一本事所擬作者。 鳳將雛之事;鳳歸雲之名,亦大體猶鳳將雛之名。 1: 舞、歌、辭三端所論, 此中名與事均已小變,有實可按;其聲已由漢晉之南晉, 可作結語曰:鳳歸雲之聲,大體猶鳳將難之聲;鳳歸雲之事, 鳳將雛之始辭雖已亡,而鳳歸雲之新辭, 變爲六朝之淸

若鳳將雛與鳳歸雲之間,則聲固同,事亦同。

不· 迚 可• 能· 演. ᇦ. 興· 枚 陌. 事 上. 假假 惟· 其· 桑. 使岑參聞 同 事. 實 類· 型之故 俱. 不 歌不 如 Ţ. 事・ 在 假· 丽. 玉 門 使· 辭· \_ 所· 쀎 叉・ 非·語· 云· 故· 俀 使 體· 鳳 指鳳· 興· 歸 對· 雲卷子不 歸. 白 雲爲 馴 指· 唐歌 出 鳳. 於 歸· 舞. 敦 雲偽 戲應 煌 唐. 大· 致· 戲 尤· 其· 四. 重要 不. 類· 禊. 中 者: 噘⋅ 舞· 戲 假· 之· 使. 特· 鳳. 例· **줾**· 霎• 内•

漠, 詩之 詩 作 聽 中 涉 Ŀ Н 旌 迿 有 肵 中 旗 健 絕 想 發 服 君 蘇 敷 則 侚 戜 云。 此 水歌 無? 曰 , 猶 熹 照 說 綠 恣意 常 誠 燕, 拞 而 薛 唐 त्र 毎 馬 作 前· 然 能 調爲寄 誘惑,敗 人 過 郋 舉. 羅 使 尙 詩 漢 論. 桑 踟 Ħ 敷 君 惟 中, 爾 間 断之四· 蹰 之 蓋 何 於數 洏 辭 弒 X 習 庭 處 羅敷  $ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ldsymbol{ld}le}}}}}}$ {ক্র 節 綸 用 也 去 留 白 水之實物 玄 意 獅上 據點,尚有相互聯繫之一 志 幕之美人奏伎, 氏 養蠶空耳聞 桑下覓 枚 欲 {則 其詩. 蓋 桑 何 召 裴 妨後 誹 將 華州 Щ́; 羅 不必 羅 意, 軍 敷 代 ``` 敷 傾 更 侗 Ĉ, 以警惕 皆因當 有 玄 若 使 ₹過 耀敷 歌 Ź, 皆意 촖, 張 \*敷 君 外 謂 泳 Ŧī. 時有何 有 何 戲 中 乘 鳂 馬 般驚 總作 舞· 能 避 今 有 間 體 必 言 美 `健 肵 何 其歌 舞 實際見聞 **監之徒**, 用· 人 語 霑 在 言 凡 在。 内· 漢人 īŪ 不容 ? 此 舞之外 有 **L** 근, 埆 尤 事, 入 ; 詩亦 爲 白 縱此歌內之言羅敷, 非 旣 使 丽 興 生 居易過數水 已定於「 倘 發 非 知 和一种 動 於 蔺 徐 也。 親 所 何 戲 鉉 身 遇 種 離 其例 遭 敷 使 者 繍集 專 遇, 歌 獨 大 君 丽 實 亦 毋 戲 辭 向 抵  $\pm i$ 日 而 東方去 馬 俟 耀 內 亦 玄 後 紫 遠 非 飹 數 且. 「秦氏 -7 與 作 襦 朝 衡 踟 求 有 戲 (敷水歌、 也 蹰, 夫, 酒( 劇 日 之· 旬· 漫 :1\_{ 如岑参 雙 扮 城 然 楘 演 壆 馬 蛾 不 南 此 張 > 久 敷 他 上 應 集 m 能 冥 如 動

查, 港, 末 Д. 此 而 等之言 딘 日 融 便· 亦 化 大· 可供参考。 固· 軍 日 異・ 成爲詞 演 鎮 其· 羅 件・ 地 唱 趣 極・ 方 王 章中之普 尤 ! 倶 合• 寶 從 其 陌上秦故事,當時社 時 盛, 剜 用 审 代風氣之事,論者 唐 柳 角 通名詞者 已詳言之。 削 迎 度看 後之軍 春 等。 ·, 並 安知唐· 不. 鎭 無二致, 平, 蓋庭綸軍 會上 受當時普 九不 倡 ៊ 可能普遍 詩・中・ 但· 可 優 從地· 幕 不 戲劇之盛, · 温搬演與 中 旃· 審 以習 耳 퍶. 由女優演 搬演 用· 辭· (講唱之影響乎? 舆 向所 羅·敷· 調・ 講 (阿上桑故 唱 未 辭· 使· 深 有; 體・ 君· 入民 作. 及舞譜等所· 事, 首 生 旦 故· 章 間 M 不止 六 1 猶之後 節 事• 出 合成之全芸 普通不 之代 舉 上之古磚上, 中 麦· 來 唐 演 演故事之歌 戲劇 人· 物, 唱 面 有 要點, 探桑婦 (西 水· 進· 瀰 女圖 其 舞 歩・

狡· 而· 錦 }曲 思 初 衣 類 ; 託· じ 公子 探 玄宗 討 爲 į٢. 觀· 面· 類, 論 榯 裙 方招 有 時 邊庭 素, 貞固不 此二首鳳翩 相· 代 裾 致之不遑, 與內 見之辭,雖 脂 多故 粉」、 容 征 移, 兩 花 節會 靊 \_\_\_ 力水 视· 面 柳 辭風焉。 此輩· 風 追 婉轉, |合||後| 情」者, 歡, ; 飛 怨 記 征 龍· 女曠 而中心防之、畏之, 曲 五. 面 大不 名與 婦怨思」 馬, 賣笑, 夫, 敦煌 相 青·絲· 充於內 同。 彼 曲 金絡, 此 | 辭之同| 類, 後 外。 IE. 者對於特 相 與雲謠集或敦煌 直視同蛇蠍! 矜· 投 其 涃 合, 反 此 胦 免 義 並 於詩 者, 兵 者 無矛 役、 歌 推 此 盾。 無・ 曲 優 曲 求 非 種 稱 丙一 其 遊 至: 灦 以 者 關 城 勢力以 於 勢・ 般常 市之五 係 利· 前 闹 者· 陵· 称 見之 特劃 誘 齊 陵 惑 則· 遍 爲 牟 妓妓 於 所· **逞·** 其· 與玩 少 征 敦 情 從· 乔 媥 煌 狂・

加 騰之 桑間 諸 其·價· 弱 桑之外型, 形 試 者 [値之高] 跡 叡 與 意 殆 當 i) 正在 跡 何 時 却· 針· 妨 祉 在雲遙 後 此 會上常 \*對當時政 ₩. 代 有 1 羅敷 集辭之讀者 有之現象, 人 治 與 祉 徐 鉉 會之真實情形 與· 亦時代賦予婦女之痛苦或危害之一。 離歌辭 鳳歸雲劇之觀 「使君何處 前· 脉 衆, 發, 去? 有· 二· 應 海·同· 桑下覓羅數」, 辭之內容爲證, A. 威· 故· 此劇・ 上文引白 所· 其· 演· 均 劇· 故· 可指 居易 亚. 事. 菲· 谽 無· 侚 不· 此 臉 種

振鐸詞 歌 顯 果,已使觀衆於於 編之大曲, 四)尤其重 辩 然 屬 動人之情 內, 太 淸 }鳳 的容源內, 過。 歸 商 樂 於盛 {露 例如上交西源传 而 節,而 要 辭 系,是清樂亦 有 者 亦力主胡樂帶來長短句辭之說。 與 唐時已盛行長短句 用 賞· 不· 過 雜 歌舞· 離り 曲 去 蓋將軍 對 重 附錄所見, 實。 自能 以外,更從故事與表演 於 顕 者; 唐 歌之關 產 託於著名之歌 人 唐之歌 歌舞劇之真 楊憲益據西涼传歌辭是長短句,遂謂「甘肅四川雲南的氐族歌舞,是我國詞曲之起源」。 生長短句。 體 係, 如 舞劇 (三)雲遙集雜曲子內, 八鳳婦 假使 過 新, 市演 在· 象 確定, 去 **/雲八十字以上之長調,** 演· 有 上有所感發。例 向 放事・ 感 人 則下列 貞· 認為長短句 模 宁, 至: 糊 炒. 未必皆受大樂、 爾· 人· 四點, 因 有 有劇曲存在 如降歌云云 任, 諴 此 劇, 體之發 亦均 盛唐 要·以· 可建帶說明: (一)唐代 乃 稍 ;當時之劇 生,首在胡樂之大行 時亦已有之。 大曲之限制 少· 稍 ン女爲宜。 朋 朗 曲 而· (二)鳳編雲 其· 伎· 失· 去· 事. (術之效 必 自. |中 簡· 燕樂 用 Ŗ. 鮿

#### 附錄

裏,枉勞魂夢, 【與歸雲辭前二首】征夫數載,萍寄他邦。 去便無消息,累換星霧。 夜夜飛颺!想君薄行,更不思量。 誰爲傳書語?表妾取腸。 月下愁聽砧杵起,塞雁南行。 倚牖無雪垂血淚, 暗砚三光。 孤眠鸞帳

萬般無奈處,一爐香盡,又更添香。

戰奸愚! 粉窗獨坐,修得君書。 征衣裁縫了,遠寄邊隅。 顏憔悴, 彼此何如! 豈知紅臉,淚滴如珠! 枉把金釵卜, 敦煌曲校錄 性性皆鰛。 想你爲君貪苦戰,不憚崎嶇。 魂夢天涯無暫歇, 枕上長號。待公卿回故里,容 終朝沙磧裏,祇憑三尺,勇

## 七、蘇中郞

蘇中郎,首被誤會即踏謠娘,再被誤會爲傀儡戲。 前一 誤會在一般述及唐伎之文字中, 極爲普

遍 後一誤會雖限於一二人有之,同爲有藏於古劇真象也"故均不容不辨。

云云; 主要乃依據段錄。 踏謠娘爲全能劇,蘇中與則爲歌舞劇而已。別蘇中郎於踏謠娘之外,上文踏謠娘節已大略言之, **清清楚楚!「戲有」之下,先舉戲名或戲之類名,凡四:一曰代面,** 段錄「鼓架部」載樂與戲兩部分。 首敍樂曰「樂有」云云;次敍戲曰 二日鉢頭, 「戲有」 三曰蘇

第三章 刺激

神郷 跳丸 則 爲之總結。 彼此原爲二劇,並非一劇之二名,尚有 分別 吐火、吞刀、旋槃、 四 曰 領起, 一踏謠娘。 則與上文之敍蘇中即語, 是此節文字, 較同書其他各節文字之凌亂無序者, 以下 觔斗六種, 尚列羊頭軍 旣見首尾, 脫 已顯然隔開。 乃百戲, 叉見層次, 侚 九頭師子、 疑? 亚 非 且用 戲劇, 守 弄白馬、 Щ **猛爲可信。** 閣 「樂有」、「戲有」、「即有」、「以至」 酸打本 毫無 疑問。 **猛錢** 如此, 在游 應皆 最後並有 滿娘三字之上, 旣然冠 涵芬樓說郛本亦如 歌 舞 戲 「悉屬此部」 繼 叉 學及 此 四 || 尋橦、 四字, 項冒 

殆原 平(4) 不及, 見。 旨 俟 也 說明,故 倘殺錄採崔語, Ĥĵ 覽 所憾者"代面、鉢頭、 無影響。 **香** 五. 所 此義明 七三引段錄踏謠 以 段氏 致 脎 由 明爲崔記所下。 無 設岩認定段錄此節文字爲錯 御覽引而屬之於段錄 說明,並非脫文。 段錄「即有」以下之五劇名, 不當改爲 蘇中郎三名之下, 娘 剘 「近代」。 崔氏之語, 有 説明。 換言之: Ę 養津用 顧 何以知之? 簡 不曰「近代」, 此· 點· 其節 段氏俱帶說 自踏謠 順不 對蘇中郎之單獨 「近代」, 全同 妨試爲揣摩: 娘至 **獲書** 因其辭末 明, 而日 誠亦不合, 猛 樂 錢 惩 惟踏謠娘 ¬ 今 ¬, 云:「近代優人, 爲劇, 究應如 未必 或因 其 原 下 惟其書大而 原指開 不· 與· 何改 在當 無說 HI 段 時為 Ē, 明, )路 錄 天 頗改 謠 而 間 伮 事 方 娘 盡 爲 繁, 幫, 屬 爲 其 有脱文耳。 人 舊書 皆 制 同· TI] 去 信? 劇 知 可 脡 肵 者 採 能 異· 睌 究 檢 唐 非 鵩 點 尙 舊 無

如何安排,方能 面旣適合後人之願望,一 面又不違背段氏之初衷乎?筆者曾反覆躊蹰, 終於難得

当

見数坊 安見其可! 大異,強合兩劇爲一,致使葛藤橫出, 如此信任自己,與不信任前人,均太過矣。 須知兩劇雖有些許小同, 中」「中郎」相近,簡單三點有關而已。 節日 乃守山閣本段錄後,附錢熙祚跋語, 記 "「此譌爲蘇葩, 故上文路器娘節會謂 亦未周群」, 目號 何能指段氏對於催記失考?在資料中, 『中郎』, 兩劇曰「離之則雙美,合之則兩傷」耳。 此三點豈有清代之錢氏能考之, 觸處難通; 又別出踏謠娘, 僅據准記對於路路娘一方面之記載, 許下文表後說明。 皆失考。」 不自加深考, 兩方面不過姓蘇同, 殊不知殷錄自序中, 却另有大異者在。 而段氏在當時反失考之理 反誣前人爲· 遽指段錄 嗜酒同, 執小同而遺 曾 明謂 「鼓架部」 卵 「嘗

所謂小同大異者,仍看段錄便知——

蘇中與"後周士人蘇葩, 嗜酒, 落魄, 自號 「中郎」。 每有歌場, **今爲戲者**, 著緋, 戴帽, 面

正赤,蓋狀其醉也。

上文述 此中除「蘇」 踏謠娘劇之種種,除上三點外, 中 郎 及 「嗜酒」 三點外, 其餘又皆本劇之所無。 其餘所述, 字字皆本劇之所有, 此種情形, 詎 而踏謠娘劇之所 得謂之偶然歟!「每有 歪

第三章 劇録

歌場, 可能 演 人有跳舞癖,影片中自必有舞廳場面。 尚有他人爲相伴之歌舞,亦可能單單翦存蘇施一人獨舞之鏡頭而已。 「輒入獨 舞」者,論其本質, 乃故事之表現也, 此戲表演蘇施在歌場中獨 特託爲戲中伎藝之表現耳。 舞舞舞時 勢必有歌, 譬猶今日電影故事 場中同

陳書一八七「蘇施戲」條、一八八「鼓架部」條,均曾引段錄上文,大致相同

其中矣。 面赤色, 後周士人蘇葩,嗜酒, 蓋象醉狀也。 落魄, 何其辱士類耶! 自號「郎中」。 唐 鼓架部 非特蘇郎中之戲, 每有歌場, 楓自入歌舞。 至於代值、 故爲是戲者, 鉢頭、 衣緋袍, 踏搖娘,.... 戴 席帽, 其

不日 據之段錄傳本原如此也。 **沖郎、踏謠娘二劇,實絲毫不咸其同耳。** 「中郎」, 而曰「郞中」,且兩見之, 惟題曰「蘇葩 戲, 應非文字誤倒。 則似出於陳氏之造作。 其餘異文, 然正可證明陳氏心目中, 疑亦非陳氏虛構, 殆當時所

明方以智通雅三十承陳氏「蘇遊戲」之名,又另立「蘇跳中戲」之名曰

出燕原中鐵、明燕商戲。 郭郎也。 後周士人蘇葩, 好酒,落魄, 白號 「似中」。 衣綠袍, 戴席帽, 赤面。 日 「蘇郞

F|1

戲」,猶今之鮑老、

方氏文意之重點, 在宋句「鮑老郭郎」云云, 不可忽略。 倘無此句, 明白確定此戲之性質乃與踏謠

之立此 脚之 明· 白· 郭郎 横 合。 完全離踏謠 絾 生枝節耳。 劇 認定 截 一點,猶明代雜伎中尚存之鮑老與郭郞,非謂唐蘇中郞爲傀儡戲或舞隊,傾向又不可太過, 爲唐 方氏之後, 名 (然兩 蘇· 傀 事, 較之陳雪立「蘇葩戲」 娘· 郎· 厵 而 中 改「緋」 戲內之丑 而單 以迄於今, 獨: 乃, 立. ₩. |角所扮之人物,然後在意識上,蘇中郎始確確切切, ·看其上文「蘇郞中戲」云云, 爲「綠」, 角所扮, 唐 人之事實早卽如此, 依然暧昧, 鮑老爲宋舞隊內之丑角所扮, 恐爲刊本之訛。 名, 態度益6 寧非慎事!然方氏曰 而後人於此伎所具之意識,必至方氏始與事實一度符 爲鄭重, 將認為所指即踏謠娘, 曰 「蘇郎中戲」, 似 乎有所本, 「猶今之鮑老郭郎 **詳二章辨體傀儡戲節。** 文內亦曾兩日 俟考。 走上其丑角趣劇之本位, 反與陳氏之意相徑庭矣。 至於兩 見 蓋僅謂其 當 氏之記 非訛。 自從有方氏 載 爲 不 方氏 致· 11:

所 作 談云:「唐時所謂優伶、雜劇,裝服、套數,觀蘇中郎踏搖娘二事可見。」亦以此爲二劇。 [and 造,至 剔 結 相 前人之認「娘」與 異之處, 運 脱唐 表內 應已先有。 於蘇中郎 亦 卽 難於合併之處,再 「郎」各爲一劇者, 劇之主角用酸, 蘇葩之身分乃士人,故假設爲酸。 納 如下 非無故也。 普通所見,祇上列段陳方等數家而已。 表 U 醒眉 酸與 Ħ, 且 據下文四章脚色所論, 二脚色, 並 然而其說已定矣! 爲上文路遙娘節及本 五代確已有之。 無· 可· 上文引胡元瑞莊緣委 末 鄮 與艘 惟未 疑. 所 矣· ! 陳 原 必 稙 有 Ŧ. 種, 代 쩨

中

郎」,而

用「郎中」,殆

所據段錄之傳本與今日爲異歟

唐 戲 弄 上加

種任務:一乃充生脚,與旦合演;一乃充丑脚,即蒼鶴,與參軍合演。

| 游<br>中<br>與     | 路流娘                             | 劉名           |
|-----------------|---------------------------------|--------------|
| 蘇縣郎             | 談<br>談<br>沒<br>沒<br>沒<br>沒<br>娘 | 别            |
|                 |                                 | 名<br>        |
| 北<br> 周<br>     | 化<br>  齊                        | 時故<br>代事<br> |
| 歌舞              | 全能                              | 類            |
|                 | 劇                               | BU           |
| 趣劇              | 悲劇                              | 性<br>別       |
| 荒 戒<br>嬉 沉      | 等 女 反<br>。不 抗                   | 主            |
|                 | 平 男                             | <del></del>  |
| <b>蘇酸</b><br>•• | 蘇 旦<br>姓 —<br>婦 —               | 主角           |
|                 |                                 | 配            |
| 詳。              | <u> </u>                        | 角            |
| 舞               | 殿<br>麦                          | 男角表演         |
| 寫 赤 緋<br>酢 面 衣  | 唱曲}蹬<br>。及{語                    | 特            |
| 器 5             | 和{娘                             | 點            |
| 於 舞<br>歌 重      | 並 歌<br>重 舞                      | 重<br>點<br>   |
| 面並儡並<br>具未戲非    |                                 | 備            |
| 或" <b>娘</b> "   |                                 | 註            |

表面皮相,並未觸及劇之裏層,故不能倚作定論。 上文曾言"凡認二劇相同者,僅據(一)姓蘇, 茲可聚數家意見,爲此說之證, (二)「中郞」「郎中」、(三)嗜酒而已。 亦即對此劇再作 此三點皆

反而之分析也。

(甲) 胡元瑞莊嶽委談曰:「案此二事,豈本一事耶?然雞錄指殷錄。 又有踏搖娘等, 不可深

六四二

隢 是即 因 段 **敏於踏謠** 娘 祇 提名 目 獨 無 說 明, 而生 寲 簧 者。 其實此之爲二 專 而 非 事, 如 上

表 已明明白白,並 非「不可深 魔。

歷 文尚有補充。 年無幾, S 王考認二者同爲一劇, 而数坊配所紀獨詳, 而 於所以信其同者 ,又別無理由提出也 以爲齊人, 其言曰:「一以蘇爲隋末河內人, 或當不謬。」 是先信其同, 一以爲後周士 然後再爛縫其 る。 (異元) 齊周 ਦ<sub>਼</sub> 隋 相 逛

有· 其: 尮 捬 蘇中郞三種歌 雑錄 唐 確定 時 丙 改制之結果,如此有 所 性 與· 載 周 則似 史認二者同為 (光明面 舞而 有 逕廢踏謠娘不提;雖不明言二劇爲一,實乃肯定其如此。但踏謠娘之存 蘇 示. 可. 齊, 變更崔段二氏原意之嫌,更不可 的 劇, 獨 舞 蘇中郎終於不能代之, 其 是否制定 **表現方式如下** 度早 改, 已無從 於段錄 亦不能掩之。 得 「鼓架部」 知。 Ø 為段錄 周史日 之內容, 所 "原書五六頁。「今本 ヹ, 祇提代面、 乃指 踏謠 在, 自· 娘 於 樂

舣 不 而· 故· 同 (事之间: 之二本, 恐怕  $\widehat{\mathbb{T}}$ 就是 鹽谷溫中國文學概論 異· 已 大· 部· 接 個 近二者各為 人, 分叉當決定於主題、 而從夫妻兩方面分別寫的。 一劇之說矣。 講話 H 「按踏路娘 主· 角、 按故事· 及· 同· ψ. 與蘇 -人物之同 是僅 角· 中郎, 重要表演之同 認故 與, 共姓 事  $\dot{+}$ 大部分當 蘇 人 異· 物 雕 相 據· 同 Ŀ. 决· 號 、定於故 表所· 至於 郞 列, 戲 中 ۵, 事 此三點均 之同 號『中 異 認 爲

亦

難

於成

立

耳

異,故兩· 劇之故事不 得謂之同。 乃殿妻故事,一乃耽舞故事, 詎得謂之同乎! 是知 龖 氏之

}伎, 附 随 面 之所歌也。 Œ 淤 人之舞容,特有簡單說白 蘇中郎劇之主題本不明朗,究之,無非以酒徒耽舞之沉湎荒嬉爲戒耳。 及胡 料於開演時,其人一登場,即予觀衆以一種強烈之刺激。 鵩 蘇中郎並無屬於胡伎之說,何至同川胡醉子等歌曲乎?不可一味出於季附 歌舞劇,雖會歷舉胡醉子等曲名,但爲胡騰劇內醉漢之所歌,不必亦爲蘇中 與歌唱爲之輔, 舞固重於歌耳。 至所歌何 **企劇自始至終,** 曲, 實際 據段錄,其裝服乃衣緋, 無考。 可能 上文述 皆爲 挪 劇 酢 内 西涼 漢蘇

謂、醉 調, 爲 团 古事類處音樂部之唐樂中,有胡飲酒之面具,亦謂源 更不合,日 蕭梁結束於公元五五六年,而北周恰於明年、五五七年始興也。者謂其源於後來唐散樂之蘇中郎 歌 亦 舞劇 乃日本狛益 稱醉胡 胡或爲散樂蘇中郎之變形」 籍之傳說必有誤。 則始於唐; ξĘ, 眞 **幕胡王之醉** 教訓鈔 惟因踏謠娘、蘭陵王二 曾有說、謂相當於我國蘇樂之時代、該國有伎樂十曲, 態,作滑 蘇施 云云。 雞 爲北周之人,當時是否即 稽表演; 按指離梁時代之醉胡, 劇皆有前代歌舞爲之基礎, 舞樂中有胡飲酒, 出散樂蘇中郎。 以其故事入歌 源於北周 乃所從出, 而我國傅芸子正倉院考古記並 推想蘇中郎 蘇中郎之故事, 舞, 其源爲唐散樂蘇中郎 其九日醉胡, 原無 考。 同樣 (有之, 蘇中郎之 已不 屬越 可 亦

鵩 其· 冏· 未 必 人 (身分, 爲 發 隊, 耳· 间 苼 规 獨立之一 在 惟 是 在 途 至彼邦之所謂胡,與唐時之所謂胡,本不相同。 僅 「 胡 」 面之前. 表演中, 謂 劇,非踏遙娘之變相或附庸,益明顯矣。 彼之源於此,或爲此之變形而已,倘無其他特殊情形存 亦可能為 亦難與胡王同其醉態;而醉胡汪伎用套頭之面具, 塗面之制旣行以後, 「鬍」之省, 非 面具之爲用依然: 胡人之胡也。唐人一般日「胡」,飢蝕,並非種族之稱。 更觀 不廢。 唐胡騰 觀於此,蘇中郎既自有其源 在, 舞入宋之除舞 藏·中.即· 亦未嘗了 (伎則用 不 न् 後, 塗. 乃 面 且 面, 作 具 蘇 流· 葩 初 關· 叉· 不· 乃 醉 係 不 翳

周 史於此事中 對彼 邦之文獻,曾經提供一 饒有意味之糾正,不可不介-

日本雅 披髮,皺 (樂有胡飲) 窟 眼 角向下, ?酒 種, 實爲鉢頭遭喪之狀。 亦中國唐代傳去; 或謂 而 前 鉢 即蘇中期, 加 - -圖, 今存該項之募繪。 則 作正 赤, **腕鼻**。 鮫 兩圖 按 此圖, 相 顨 作 弄錯 面 如 土 未

可知。

借 無 亦 兩 作 圖 不 簢 欣 所 偶 冊之光。 然樂就 難発。 然互誤,事原不奇; 所異者:我國古藝失傳,遺跡杳不可追,國 於此 孰· 料· 此中· 三圖 誤·會· ,尤喜其 彼邦古樂舞內, 竟· 認· 色彩 馬頭爲醉漢,又指洒面爲愁容, 鮮 明, 所存實物、模型、 風 格 奇 異,更不 人嚮引以爲城, - 暇考覈 圖樣, 名實, 非常豐富, 抑·何· **苟遇** 盲從可 但 彼 郑名物 意信 標識 數· ! 未能 從, 此 有 譔 爭 可 雖 附 爲 由 杰 會 印 周 胾 者 確 Æ

二章 劇級

首先揭 認 威 更以同一信心,推而廣之口"「此即我北齊之蘭變王也!」「此即我初唐之春鶯囀也!」 ٨· 實際被邦此舞,並無遺喪之情緒; 耳。 人 倘猶莫逆於懷,指彼邦之樂舞圖而展轉相告曰: 「此即我之<u>蘇</u>中郎也 八於研 發, 改 私易轍、 究學術之「實事求是」 而 . 凡 容。尚 视 將來。 惟戲變是拔頭之特徵,赤面是胡飲酒之特徵, 有 非 周氏所曾詳 精神 何嘗不知重要! 者。見上文鉢頭一 惟過去用於此事者 礩 則完全實在。 周氏論日本拔頭舞面具, 故二面 具之題名, 1 元· 則尚嫌未至, 卽 乃本於我國鉢頭之劇 我之鉢頭也 終於互訛耳。 毋乃過矣! 不可否 蚁

者 例 謂 證 此 蘇 而已。 為我國 一中郎之異於踏遙娘者在醉舞,同於醉胡王者亦 一戲劇蜜 王氏「塗面考」曰 面之創始,臉譜之創始,然乎?否乎? 在醉 舞 티 : 醉舞之時,以 創始則未 必, 面作正 特爲唐戲 赤, 塗 示 面之 聨 容, 獺 綋

教坊記 塗面 云「北齊有人姓蘇,炮鼻」。 起於何世, 以爲狀其鮑鼻也。 今不可考。 案玉篇云: 其見於載 籍者, 魆 面 則樂府雞錄云 [癒也。] 蓋當時演此戲者, 「藏中娘· 趙作赤面 }教 坊記載踏謠娘與 故 **雑 錄以爲狀其醉,** 此略 同,但

按 面 以狀 塗面不必始 其 醉, 於蘇中郎 若踏遙娘內之蘇邸中, 詳五 章論化裝; 則崔氏所記字字 上文論大面,亦見梗概。 可按, 並 無 以正 至此二劇之情形, 赤狀其鼻之意。 蘇中郎 觛 限 確 於 賴鋒

Ē

不兼 狀其醉」之二語以立論,故亦 面 「郎中」「中郎」, 示色。 王氏 蓋先信二劇必爲一劇,然後始如此牽合其義。 未中 並 未通作赤面耳。 近人翁藕紅臉譜的產生 (劇學月刊四卷五期) 實則唐時此二 一文內,曾倚王氏 劇,各有化裝, 「雜錄以爲 各有途

之蘇 則· 旣· 著· ! 具。 而·種· 劇 則· m 爲 麻· 誤 傷,非 茵. 一年。 題爲拔頭, 無面具之意, 周氏據劉賓客嘉話錄, 王氏之考,欲以逢面統一 不知嘉話錄之於踏謠娘,雖曰「假面」,實乃裝面, 則· 劇,然後始在「中郎」「郎中」之裝服上, ....; 容論 調亦 凡主張此說者,可謂左右支雕, ∰. 非戴 以及上文所提醉胡汪伎之用套 亦無「假面」 面 具不可。 對踏謠娘「有爲假 兩劇,已不可能,詎意周史纖起, 之·辭, 此點要以王氏「塗面考」之見解爲正確。 何· 得· 進退失據。 面」之說, 頭, 「 面 正 謀統一之道。 均 爲彼 赤. 仍屬塗面, 故上文始曰:"兩劇之關係, 遂日 爲面具乎?日本胡飲酒 邦所有「伎樂 合之王氏主張以觀, 樂府 又欲以面具統一 已群上文。 雜 一級所謂 面」之制度, 周氏之失, 而段錄之於蘇中 兩· 劇, 面 面 二人趨向難 Œ 亦坐 温量 難 離則雙美, 赤。 其· 不· 以 準於 在先信二 作 實 可• Æ 办 我鹹 亦 赤 盆. 山

近人常任俠中國古典藝術六曰:

如今走江 一湖,沿村作戲 的, 掉傀儡子, 中有王小寶豆腐、 王小打虎、 王小醉酒之類的極簡單 一的滑稽:

第三章 劇緣

六四八

有民間 趣 味 深得閣 里村落的喜愛。 大概還是南北朝時原始古劇,蘇中郎之類的 形吧

郎在南 常氏所以論古劇 之情形 (一)極 尚不 簡單 北朝或唐代 舞袖郎 遠 的滑 當,專以滑稽取樂,當是古傀儡劇的本色。 <u>.</u>F. 蘇中郎者如何,未及讀。 稽故事、(二)富有民間趣味, 亦爲傀儡戲。 說 祇 謂 近代民間傀儡戲中, 但常氏於同 上文云云,似有承認蘇中郎爲獨立一 篇之下文,引宋楊大年「鮑老當筵笑郭郎」一 (三)深得閒里村落的喜愛。 有相沿取材 **專與想即獵中與,強時還帶唱詞。** 於古劇蘇中郎之變形而成者,尚 戲之意, ·此三點: 北曲大石調有憨郭 去 唐 且 詩後復 未 戲 謂 蘇中 指 其 蘇中 一戲乃 锞

北 曲中呂有鮑老兒。……在元明曲中,尚有过幾個調子,原始傀儡戲開了中國古劇的 先路

由,旣與事實抵觸太多,便須修正。 又均毫無傀儡之意向,古籍俱存,不能一概抹殺,而自造郭郎即蘇中郞之說也。 但 指 明來自漢之郭禿; 削 後 兩故事人物郭郎 唐之蘇 削 蘇中與,且指 一地。 吾人於古劇下義宜愼! 明明來自後周之蘇醢。 蘇中郎為傀儡戲 若心存闡發,而迹類混 矣,去 凡述蘇 唐 M郎 中或蘇 戲 實况, Ħ۲۰ 毋 淆,終 雞· 万 郎 太 者,自唐以來, 曰 遠 有· 想像不妨自 ボ· 可。 夫 唐之

至謂傀儡戲爲古劇之源一層亦不合,前章已辨。

雲霧,大力撥開! 以 Ŀ 辨明 蘇 ξijı 漷 使 75 人不因蘇中郎劇之情形,而牽連誤會踏謠娘 獨立之一劇,作用有二"(一)將 幾百年來, 籠罩在踏滿娘· 在伎藝上亦不 過歌舞 全能劇 戲 與悲劇問· 而 퇶· 在

底事務。 支。 王底詩歌供奉馬鳴菩薩造底。 佛乘」中 字爲「極所作」。 是舍利補 皈佛底事跡。 凡劇名「婆羅加蘭拏」是表明劇中材料雖由傳說中取出, S'aradvatiputra-prakarana(此云秋子創作劇。)共分九齣。 底文字。 呂德所發現馬鳴三劇中,主要底含利補特羅婆羅加蘭學, 特羅婆羅加蘭拏,這曲什麼時候入中國, 在鄭樵底通志裏所載 這劇底詩句, 讚佛是大乘教義中要點之一,以戲劇表演如來應化事跡, 有些是從馬鳴自己底佛所行讚取出來底。 故現在我們知道梵劇底淵源很遠!……在吐魯潘所得底馬鳴劇本,當是「讚 「梵竺四曲」: 雖不可知,但總不能後於佛所行讚 舍利弗、法壽樂、 而劇情則由作者自由創作。 全名作「娑羅德婆提・ 阿那瓌、 此劇底標題, 劇中所表底, 或佛弟子本行, 摩多樓子, 記馬鳴底父親名蘇伐擊 (北涼曇無讖譯。) 是目犍連與合利弗 第一枝假定它 補特羅婆羅 故內典家課這 自是其中主 加 就 莀 個

原爲 此劇· 在二字集中,兩調又並有辭,則顯具重大意義! 翻譯或改編爲漢劇, 一指摩多樓子云:"「郭茂倩樂府載有古詞, 既同演 舊 辭, 舍利弗與目戰連兩人皈依之事迹,而在我盛唐樂曲中, 斔 歸 白, ,即以故事中二主角之名名曲 或劇中有征戍情節, 似北朝及隋時邊塞曲, 而二||李有作;或因其調習唱已久, 兩調 調 難定爲何代。」其劇必至盛唐而 · 殆爲劇中之所同用,原劇本 其事必早在初唐 舎利弗與摩多 或其以 削 猶 且 演 殆由西域 雕 · 注 注 注 子 胡震亭斯音癸鐵、樂通 開戲劇 故 李白 兩調竟聯 傳入中土, Ilti 有辭。或 單行, 列,

久。

中劇錄

唐

籍, 與阿那 「弗」亦云 閒 外道之人,後則共爲佛弟子,神通最著!險多樓子者,即目戰運, **曲之俞合,實近於拼湊。** 應在太宗 戲,大致如下:晉釋法顯 「摩多」謂殸,「樓」謂採。「摩多樓」原謂採殺。 通夜燃燈。 救 謂之|梵竺之曲,或不盡然。 母事,所謂且連變者是。 環及法 時所訂「十部樂」之天竺樂範圍內。 「子」也。 使伎樂人作舍利弗。」曰「作」猶曰「演」,詳上文總說 壽 樂等 法華義疏云:「從母立名。 四 調 自傳述遊天竺事日:「衆僧大會、說法。 至於上二曲之間,則關係頗切, 聯列。 可能當時戲劇內亦曾搬演,前章弄婆羅門 法壽樂十二首, 鄭樵通志樂略內, **裁爲古仙所嗜食**, 母以眼似舍利鳥眼,舍利原為鳥名, 顧阿那瓖原爲蠕蠕國主, 派傳蕭 乃命作族名,復轉爲人名。 舉爲 因 齊王融之作, 「梵竺四曲」, 舍利弗與摩多樓子原皆人名, 去蔽節。 說法已, 略稱日連。 並 節已略及之。 想有 供養舍利弗 在唐變文內, 其辭之作 無唐辭, 所本。 含利 卽鴝 與摩多樓皆母名 與上二曲 者 鵒。 旣 塔。 岩倉利弗之爲 與 曰 盛演 故名含利。 種種 時 梵竺之山 初爲六師 代 月連 異。 扡 均 求 冥 四

住世於公元第一或第二世紀, 近人許地山柳無忌各有印度文學一書,均述及新疆吐魯番考古資料內,曾發現印度古 當我國東漢時。 所作||梵劇三木。 其中最要之一本, 爲舍利弗所 衍 以 許氏在 詩人馬鳴 {梵

前年(按爲公元一九二三年)呂德教授在從新疆吐魯番發現底梵本中,找出了三本戲文,是貴籍朝 迦域 ť

劇體

例及其在漢劇上底

源點

滴滴

文内所

述爲

豁

底事務。 支。 王底詩歌供奉馬鳴菩薩造底。 佛乘」中 字爲「極所作」。 是舍利補 皈佛底事跡。 凡劇名「婆羅加蘭拏」是表明劇中材料雖由傳說中取出, S'aradvatiputra-prakarana(此云秋子創作劇。)共分九齣。 底文字。 呂德所發現馬鳴三劇中,主要底含利補特羅婆羅加蘭學, 特羅婆羅加蘭拏,這曲什麼時候入中國, 在鄭樵底通志裏所載 這劇底詩句, 讚佛是大乘教義中要點之一,以戲劇表演如來應化事跡, 有些是從馬鳴自己底佛所行讚取出來底。 故現在我們知道梵劇底淵源很遠!……在吐魯潘所得底馬鳴劇本,當是「讚 「梵竺四曲」: 雖不可知,但總不能後於佛所行讚 舍利弗、法壽樂、 而劇情則由作者自由創作。 全名作「娑羅德婆提・ 阿那瓌、 此劇底標題, 劇中所表底, 或佛弟子本行, 摩多樓子, 記馬鳴底父親名蘇伐擊 (北涼曇無讖譯。) 是目犍連與合利弗 第一枝假定它 補特羅婆羅 故內典家課這 自是其中主 加 就 莀 個

原爲 此劇· 在二字集中,兩調又並有辭,則顯具重大意義! 翻譯或改編爲漢劇, 一指摩多樓子云:"「郭茂倩樂府載有古詞, 既同演 舊 辭, 舍利弗與目戰連兩人皈依之事迹,而在我盛唐樂曲中, 斔 歸 白, ,即以故事中二主角之名名曲 或劇中有征戍情節, 似北朝及隋時邊塞曲, 而二||李有作;或因其調習唱已久, 兩調 調 難定爲何代。」其劇必至盛唐而 · 殆爲劇中之所同用,原劇本 其事必早在初唐 舎利弗與摩多 或其以 削 猶 且 演 殆由西域 雕 · 注 注 注 子 胡震亭斯音癸鐵、樂通 開戲劇 故 李白 兩調竟聯 傳入中土, Ilti 有辭。或 單行, 列,

久。

中劇錄

分 此 故 劇 情 既盛、 |李仍 形 前不論其第四 供塡 唐・ 所 猶 僡 邊 者 演· "; 卽· 寒之辭。 枝, 此劇 説明· 未知何故( 究 此事・ 唐代 在 何 確 說· 溡 明今風於 Ë. 開 始 有· 傳 ·戲劇,其水準最低已 ス 中 李白之舍利弗辭, 國 猶不: 能 掮 興. 耳。 梵· ٠. -九爲舍利: 劇 許 交於 等· 摩多樓子即日飘逃 此 外 佛劇內之曲,並 並 說 崩 梵 劇入中國之一 層 豖 非. 表 齊, 僅 通· 論 雜· 75 щ· 曲

分 必 鯅 並 }加 木 放 讖 ·張直接 其 主 不 籣 雕 所 何 初 一拳,這 袏 錰 在? 作 唐 我之西域,但 顧 此 當第 曲 讚先於作 許氏乃從來不考慮唐代能有戲劇 ",而在梵· (產生金元戲劇) 豊以 學湖 所 曲 到 <del>]</del> 什麼時候 南北 戲 戲合生,盛唐能學胡 世 戲、岩於三四 油旣已傳入中國,何以梵戲不能同 紀之初,意在肯定此讚之流行 應隨之。 於梵劇之授外人,特別矜持,於我華人 朝 人與唐人之文化程 入中國 其故又何 如酢氏說:當 雖 百年後,遠方異國之譯 不可知, 戲鉢 在? 頭 度太低 者, 畤 據許柳二書印度戲劇自十一世紀以後已衰落, 但 來華之婆羅門, 總不能後於佛所行讚許久」。 而於舍利弗戲終於不能 曰 我國 ,祇 「梵竺四曲……第一 能 内時並傳? 者, 必 璺 在 故 曲 則難於限其 削 意 ,不能學 竟遠背常! 新而 此 四 曲 曲 不 戲 則 予歟? 敷? 譯 枝假定它就是舍利 在後。 敷 情, 乃戲 讚 ? 許氏 許氏 抑 捨戲不傳, 曲 亦 抑 婆羅門 也, 必 其 劇本已少流傳。 於枕劇之影 倉 先於譯 注明 實 利 對 按常情, 狒 近讚 雖 馬 劇之表 已攜 戲 鳴 而 世 補 祇 原 爲 我之命玩 響. 不 特羅 傳 北 此 作 <u>.</u> 演 戲之脚 應 然 吝 凉 샚 特 賍 間 虚 戜 哟 其 無 戲 題 मि

不得其解! 與前 胍 族文化之上,乃足承受梵劇 於十二、 不同 十三世紀, 許氏臨文,不應慮不及此,亦不應無所解釋,而終於一字不提,斯可異耳 樂於傳戲於國人歟?此諸疑問中,尤以唐人旣已能習梵曲, **時**代並不同, 種 盛衰之勢亦不相應。 種,然後始創 出 院本、 贵因 金元 雞劇歟? 時,契丹蒙漢三族之文化 **抑金元時來華之婆羅門, 尙不能習梵戲一層,百思** 遠過 六朝三 已解除 唐 顧慮 時 漢

**資料中,當以此爲** 淔 日「一點」,亦復可貴!因方向已準,較之許氏絕不考慮者,有足多矣! 許 爲 據 改・ 知 戲之主角,於舍利 編之本,至遲盛 前,據李白之辭,新疆之地,與呂德審定之結果,主張舍利弗梵劇之入中國,在唐以前。用 和 在北宋 **詳首章溯源(戊)。** 木 馬 周 鳴 史 情節之前 的劇本,不無 亦 時的 不信 東京, 唐代 後段。 最·早· 那外 又據段錄所載唐戲中之弄婆羅門 唐尚演出。獨之上雲樂爲胡舞、 始有勾闌表演目連救母 有戲劇、故謂 二點關? ! ,尚有目犍連在, 周氏中 此演 係吧」。原書一八四頁。 目連皈依,不演救 {國 舍 論叢 一共兩人,乃肯定摩多樓子亦爲戲曲。我國之目連戲,在現 曲「傳入 曾日 胡戲,其入中國, :雜劇 中中 母。 周氏能: # 一體,認舍利弗戲卽其中之最著者。 皈依 國 國 戲 時 |所云, 於疑 期, 與 曲 在樂武帝 救 曲 至遲 ₩, 及 唐 含利弗 字宜作「 畤 曲 可能原分見於兩本梵劇 亦當爲唐代 與梵戲二者不 至盛唐尚演出, 「劇」字。 茲循 僅 叫 舱 周氏所指方 的 初年; 爲我國目連 具 亦以字白之上雲樂詩為 體 無 形 旣 成 向 點 屬 又據舍利弗 其 漢· 戲 關 樂 據 中之最 亦 圃 本 或· 今所 пj 勇 能 往 雖 也

永及総考。

唐

數 早者耳; 衦 到. 含利弗, 若我國 戲劇之具體 更不必爲外・ (國戲也。 形· 成, 實遠在漢代,乃我民族以自力自發形成之。 旧人羽袋了諦有文日敦煌出土之龍樹及馬鳴之著書考, 中土之第 載日本佛教學協會年報 一本戲,固·

大五

比較, 常然尚無望耳。 承關 難於置信。 充 本或改編本,今旣香不可得, 徒存|李白一辭, 家省 **一對本非此方** 係。 |章去藏節內,因許文、盧論等主張我國戲劇源於梵劇, 附見於本節; 筆者 可據以檢校本編 應對梵劇漢劇同時深入研究,得其確切可據之異同點後,再判斷二 無 面 吳曉鈴有印度戲劇的起源分類和脚色一文, 研究梵劇之能力與 之疏 其中是非, 誤 再作 所論之是非。 訂 Æ 且俟他日有人於此作進 、志趣,茲姑苟簡,以許柳二書所示 近 知更有學者專門從事有關梵劇之譯著。 無濟於事。 一步研究者來定之。 欲僅從此辭便求得於劇漢劇之真正 載於戲劇論叢二輯。 曾指其所列論點過於屬廓, 種種, 與唐 一者有無 至於舍利弗劇之唐 戲情 所述有 且俟異日資料 形 源 作 流 結果令人 超出 關 粗 係 闗 許 巯 或

之

更

柳

### 許

戲都 印度沒有真正的悲劇。 在神涎或慶典底時節,他們是爲歌舞昇平、酬謝神恩而演戲,並不是爲表示社會生活底現象而演戲 國人雖多悲觀者,都喜歡盟圓主義底喜劇。 這原故是因爲看戲底都是王公貴人,演

更徹底以 悲劇, 或剚以鋒銳之刃耳 使 ,於散場後興無限感慨, 說果確,則 | | | | | 社會現象、政治現象爲主題, 謠 娘、孟姜女、 是梵戲與 1 唐戲中自有笑樂取媚者在, 唐 西涼伎、 戲 酮 初非全作憨郛郎, 大異 義陽主 對王公貴人輩,不但絕不 點。 等, 此特專就諷刺 因 唐 皆是。 令人笑樂而已。 戲之特點在 劇 即雖傀儡戲內之弄老人、 耐 無限 取, (眞實,女 而唐代全部優諫戲之託諷 且在反面, 敷寫社 弄浴 會生活現象, 進以辛辣之劑 翁 伯 匡. 亦 剕 頗. 激 有·

懐 其 臘印度之劇本與劇作者,當古代社會卽有甚高之地位, 看首章去藏節(二)注文中, 雖已有自然之發展,流行不輟,鹽鐵論所見最著。 大学 氏之作 「依古印度慣例 作者爲誰,雖至唐代猶然。 者外,餘皆屬無名氏,便可推知當時劇本與其作家之情形爲如何矣。 書敍 印 因· 度紀 劇 刞 作家處此較低之地位,寫作轉覺自由,可以減少封建制度之上層束縛, 佔 極 元 "臣下底作品,常署着王底名字」。 引室行伯說。 前 小 劇 帘 分而 作 家情形, 딛 觀於今日已公布之敦煌變文數十本,敦煌曲數 民間文人有作,皆自掩其名, 唐劇 謂訶 本於當 利陀沙 但若言正 時既從 所寫 此又梵戲與漢戲或唐戲間之一大異 來不登大雅之堂,或入作家之集, 統文藝,劇本與劇作者 {外 而我國則適得其反。 泥庫 大衆祇賞其劇,却不尊其本, 劇 極 |著名! 然而在全唐文、全唐詩中 有歸之於國 實無絲 我國古代戲劇在民間 百首中, 毫地 而·儘· 三百 除 位 看似不幸, 極 可言。 量發揮· 更· 不· 陀 少 數 因 關· 希 可 迦

咒,美人時而人間,時而天上,穿插女件快樂、男件該諧而已,並未及民間方面 其民間性。 較爲 但 並未見其述及所謂「民間的」之詳情爲如何。 確 切地 說 此與 像其他國家的戲劇 萷 異 点。 正同方向、同意義也。柳書於撤開、梵劇源於希臘之說時,曾曰「我們可以 般, 印度劇的來源是本地 兩家皆會說明燃劇之典型劇情乃國王失戀, 的、按郎谓是本國的。 如何。 民間 的、宗教 胂 命詛 的

|許書謂||梵劇語言有雅俗之判,早期雅語簡明,後來繁複,至於難解。 柳書 Ē

感觀,一 餆 更多的抒情韻文。 以也最富有詩的感動的力量。 在這幾點上,印度的戲劇可與中國的戲曲相比擬:牠們都是抒情的成份, 是在華麗的詞藻、 種 純潔的情緒 所以詩的分量,是極濃重的! 細膩的描寫和風雅的情緒。 中國的曲中,有賓白、科唱;在印度劇中, 牠所給與讀者的,不是現實生活的表現, 換句話說: |中印的古代戲劇, 除了有詩意的散文對話外, 多於戲劇的成份; 原是詩曲 而是一種審美的 的 牠們主要的 部分, 還有 成 所

用· 按唐變文之說白中,雖文語雜用, **逾志、抒情,固無往不宜,** 至於歌辭方面 語體,較之變文,應有過無不及。 ,柳氏所謂「中國戲曲」**,** 亦不能限之於抒情一端, 且文多於語, 唐戲之民間性又極強,則唐戲應不如梵戲存在雅語俗語之問題。 乃指金元南北曲而言, 但據下交四章說白節 即無從指為詩情極濃, 與唐戲無涉。 所論, 或多為審美感觀 然金元南北曲於紀事、 唐劇本說白之爲代言, 純潔

無限 鬋 戲劇之所同者,若結合唐戲看,並非事實,正其所異耳。 · 而 眞 實推之, 不 表 (現) 則戲劇性甚 實 生 焉。 虚,而詞: 至於唐 一戲之歌 章性甚淡, 辭 雖 去寓詩情、 傳 者極 少, 重· 於此 審美之一派更遠! 無 從 臆 但 若 柳氏認爲中 從其 題 材 及 间. 表 現之 爾·

國・

浅; 而· 劇之水 戲。 潔情 劇 於中 山人之村, 中 多戲劇· 唐之 相同。 若本以 왊 的 柳 唐劇較深。 書日 一 **#** 等, 人 物 <u>}</u>西 公式, 品質, 涼伎 刻劃得 科白爲主者, 原 路謠娘之冤苦, 岩盛 因唐戲之歌 屬 印度戲劇缺乏動作,不甚熱鬧。 能令觀 唐 似亦皆切實可信者, 買。 不深。 |之演「阿 在唐戲中雖 茲另作 衆 舞爲主者,科泛已多,具群四章表演 他們 動作更多!獨主之命演「許胡克伐」,詳次章發軍職。 齊 與我死 蘇郎中之昏沉, 難. 坐笑看看 的 條, 倜 궄, 也」,詳附載唐優語。 「熟悉」, 性 以與唐 |不够明| 不容抹殺也。 不足」,晚唐之弄假 戲 鉢頭戲中孝子之果敢, 顯, 但已不生疏。 牠沒有在近代劇中我們所熟悉的那些戲劇品質。..... 比 較, 往往 五代之演麥秀兩歧等, 難唐 變成 二者比較, 殿資料 婦人有 至於人物個性之刻劃, 節 ; 些典型。」此與前 が新 尚甚疏 且 已融 岩如柳 排君難中壯士之飛揚等, 「尤能」 冶 略, 於此 書所 雜 早於此方面 然已敢了 技, 條所謂審美感 等, 言 亦 有 如 如郭 敢 乃· 知· 充 言 角 Ħ 標識 芬 觝 郎之憨,劉 近 麦 武 梵劇較 八打等入 代劇 塊。 我 者 各爲 國 事 ₩. 實 純

鷳 餱

文以 上,所占地位之重要矣!至於主張床俭元戲情形亦不同於梵戲,難云原委者, 戲劇間特有之比較、而值得提出者。旣然同之一面如此其遠,異之一面如此其近,尚何源流關係 人物塑造等,一言以藏之曰:皆見其異, 說,可參考,附見於後。 此項決定之因素,重在中古之唐戲,而非近古金元戲之情形所能移。 《爲同者六點,詳首章法蔽節(廿三)即度關係。 驗之任何兩國之戲劇,大致皆合,則亦未見其爲中印 以 上四條中,涉及烧戲唐戲之背景、地位、內容、 未見其同。 柳書以爲同者數點, 題材、 情緒、 派別、 驗之唐宋金元皆未合 從知唐戲在我國戲劇理論 說白、 有錢南揚 歌辭、 戲劇 場面安排、 槪 兩 "; 滸 <u>, jū</u> 酦

#### 附録

開端,有首座與女侍對話之序幕,或以爲卽戲文之家門,其實不同。 曲調、賓白、科譚粗備,戲文雜劇承襲之,用以搬演故事,原委甚明,初無採用梵劇之迹。 登場念之;序幕並不宣告戲情,且有男女二脚色也。 劇,戲文亦然。 誠爲創見,而創之者質爲漢人。亦大都用古劇之材料,與古曲之形式,不能謂之自外國輸入也。」不特金元雜 【錢南揚 「戲劇不原於梵劇」說】或有以爲戲劇之起,全出梵劇者,實不足信。 夫中印之交通亦久矣。 自漢以來,音律曲調等受其影響,自不誣也。 |梵劇多簡短, 家門僅詞一闋或兩闋,總括戲情, 無戲文之長至數十套曲者。 宋元戲曲史云:「至元劇之結構 北宋雜劇雖多諧謔, 就體製而論: 至於雜劇 梵劇 由末 橪

從印度傳來的……。 **渡地下挖出栽培稻的**和稻穀粒。 約七千年前,中國浙江杭州灣附近之河姆渡地方,種植水稻,已有規模,可供參考。 並家門而無之,不類梵劇,更不待言。 七九年十二月八日中國青年報北京版,題爲中華民族的又一個搖籃 但事實證明了:我國種稻歷史不僅早過印度, 幾十年來國際文獻大都認為種稻起自印度, 一戲劇概論「溯源第二」。 旁蹬如: 而且是世界最古老的。 亞洲稻的起源, 甚至認為中國的和 一九七七年夏, 中國早於印度 以上見一九 在河姆 就是

### 九 義陽主

規模。 劃· 雖 創見 **档第於廿餘年前,** 、此戲所以震揻當時政治與社會者,並不在小!此種歌舞戲之編演, 然失敗,却予昏主以嚴重打擊, 義陽主,以曲名代劇名,乃中 雖不能謂合生之有義陽主,卽猶大面之有鸝陵王,若二者間之情形,殆亦相去不遠。近人孫 惟 孫氏不認唐代有戲劇, 已說明義陽子乃仿合生爲之。見所著宋朝說話人的家數問題, 唐之歌舞戲也。 因亦不認合生爲歌舞戲,祇目義陽子爲曲調而已, 使其慣恨之深, 其意義在反抗皇權, 甚至認爲一般舉子都非善良之輩, 想係模仿初唐胡戲「合生」之 争取戀愛自由 始載一九三〇年學文雜誌。 與 實未得唐伎之 欲廢進士科。 人 權・ 實爲 結果

剔錄

眞象。

赤六〇

# 舊書一四二汪武俊傳,附子士平傳曰:

搦,得南川极,贬之,由是稍止。 不令出入。後釋之,出爲安州刺史。 上下以直元二年選尚義陽公主。……公主縱恣不法,士平與之爭忿。憲宗怒,幽公主於禁中,士平幽於私第, 日「團雪」「散雪」等曲,言其遊處離異之狀,往往歌於酒席。 坐與中貴交結,貶賀州司戶。時輕薄文士蔡南獨孤申叔爲義陽主歌詞, 憲宗聞而惡之,欲廢進士科,令所司網捉

# 新書八三諸帝公主列傳內德宗諸女傳曰:

南史等,逐之。 幾廢進士科、 薨,追封及謚 交中人,貶賀州司戶參軍。 門下客蔡南東獨孤申叔為主作「團雪」「散雪」 魏國憲穆公主,始封義陽,下嫁王士平。主恣縱不法,帝與之禁中, 鋼士平於第。 辭, 狀離曠意。 久之,拜安州刺史。 帝聞, 怒, <u></u> 捕

# 唐李肇國史補下曰:

<u>白元十二年,</u>爾馬王士平與義陽公主反目,蔡南史獨孤申叔播為樂曲,號義陽子,有「團雪」「散雪」之歌: 德宗聞之,然,欲廢科舉。後但流斥南史申叔而止。

於总長宴遊作樂,纏採着而未罪,見「贬鄭煦等韶」。 以上三條所紀, 頗有牴牾。舊書於德宗作憲宗,蔡南史作蔡南,可以肯定爲誤。駙馬郭暧及王士平, 惟作義陽主,甚是。律呂正義於蒙古笳吹曲中,有唐公主 甘

深體 新灣所言,「狀離曠意」,即顯屬情節,不僅歌曲。 劇之實戴歌詞之名,下文又曰「往往歌於酒席」, 的,均 名,可能原指義陽注。 失其一行矣。胡震亨唐音癸鍰「樂通」敘此事,稱「雜職」爲「雜處」,以附「團」「散」之相對, 於義陽主日 在・ 曰「歌」: 回・ 轉帝 義 未 陽 如願。 均顯 意,俾重遷佳偶,用心極其正大,何輕薄之有!舊書作「輕薄」云云, 已悔,雙方皆怨離曠,其所以不能 「歌詞」, 欲就意義方面有 倘於義陽主曰「戲」,於「團雪、散雪」曰「歌曲」,則文字效果便大不同。 於二 故以曲名論,義陽子可, 團 零 所分判。連類統編四四引國史補, 散雪」 日 二 復合,徒格於帝命而已。 曲; 義陽主亦可; 其爲「往往演於酒席」明矣!且「團雪、散雪」者, 身爲士平之門下客,戲又「爲主作」, 國史補 作「團雲散等之歌」, 於義陽子 若以劇名論, 混合。 劇中有「團雪、散雪」之喻, 日 樂 未知用何本子。 則作義陽 曲 又掩門下客關係 於 四 足見編 舊書既 達. 爲宜· 伹 雪 因 劇 已 用 散雪」 亦· 旨· 辭不 砨 者 \*\* 如· 殊 必

迷 察南史等 耐 4 阈 何 ? 觀 初 事 |唐合生之戲乃編「如主情貌」與「王公名質」, 惟 亦 不 此戲旣 取當. 知忌 撕 較原始之合生|胡戲已大爲進步矣。「團雪、 僤, 時公主財馬離 出文人所編, 曲盡 情態, 合之實情, 恣縱無度, 其辭料不至於「淺穢」; 演爲歌曲, **遂至淺穢、** 以入|胡戲, **分出場** 媒娌, 又由國人演之,作用並不在以経 散雪」既表示劇中人先合後離之情節 画, 不 其伎有i 顧 名質無諱, 屯 歌 **詳前章合生節。** 舞 非初 談言、 唐胡戲中合生之 據 表演 上三條 聲浪態 所逃 胡 與·

唐

唐· 戯・ -趙十之先 別、後憶、終哭、 院郎之先歸、 後· 迷, 皆是一例。 後二劇寓情 節於曲 調 名, 較 爲 鰕

著,參看上文述拍彈,及下文待考諮劇(八)阮郎。

白居易與蔡南史等同時。 白集江南喜逢離九徹因 話長安舊遊喜贈五十韻內,有日

……急管停還奏,繁絃慢更張。 **雪飛迥舞袖, 專起意歌梁。** 舊曲翻調笑, 新聲打淺揚。 名情 推 阿 軌 Ιij 촒

## **計**制好 \*\*\*\*\*

言載 所敍 及 演於長安, 小 料耳。詐下女 舞。 樂 盧 虔灌 「新聲」 施肩 . 舞· 吾雲州 無怪德宗聞之而怒。 在郵亭語、「豊意薩保遜 分明指其曲, 在此· 飲欠 劇, 詩 颠· 皆長安舊遊時之樂事。 舞 「巡灰合當誰改令? 爲察等用公主事新製, 猴· 言· 鬬, 『「演」。 旦接軍事,李判官 乃編劇者原有之設計, 唐人小舞 「義揚」 先須 與調笑 為我打 毎日 應為 打楊柳枝乎 遻 舊曲原無本事者术同。 打。 義陽」 故使聞之;若怒而不悟, 源。 1 還京 如「打令」, 之訛, 與 指曲調還京樂 「打義揚」 即指義陽主合生 乃酒筵 此劇 之 「打」 則非蔡等 也 編成 行 令 北夢 戲也。 中之 卽 同 琐 所 訓 屢

下會舉唐代雜伎甚多, 最 堪 注 意 白 詩 如 中阿軌之 詼 諧、輕薄、顯語、 「名情」, 與秋娘之 詠字、 寓 巧 賣 語. 隠語、 者究屬 機警、 歇後、 何 事" 應 訛 語 有 交代。 影 題日人 |國 史補

似為 所見諸 6 情」 等, 情 者, 伎, 聲打義揚」下,可能卽指義陽主劇內之表情與說白耳。 乃更相近,因合生內, 與 料亦 皆是。見前章論合生引。 巧巧 伎, 類, 巧巧 義陽主之不僅歌曲 未必 語 語」二說, 皆士大夫之遊戲, 若 爽 名情 雞 士大夫相同。 然分述, 二· 字; 並不見於諸 其中「訛 正以襪子扮妃主, 義實互見,當時秋娘聲價甚高, 則· 「名情」與「巧語」旣非當時雜伎, 無優 與合生中 語影帶」] 伶女伎參雜其間 雜伎中。 · 所· 謂· 項之擅長者, 「巧語」一辭, 以 何懿扮王 「或言妃主 詳七章演員中唐部分。 阿軌為生,扮駙馬; 秋娘為旦, 而阿赖與秋娘 公也。 正是與蔡南史合編此劇之獨孤 上情貌」 一 雖 與 究屬何 果爾, (所謂 語之含義最爲接近。 則 「類語」、 事平? 分明 表情日「名情」, 果爾,義陽主與初唐合生之 優 티 : 伶 隱 與 此二句 女伎 語 扮公主。 說 也 申 續在 白 且 訛 Ħ 其 囡 肵 史 事 補

時忌, 爲 弄· 播 謀 風· 轉圜 氣 是當 於此劇之本事與體 來不避 | 串為殿| 始刻 時 社會固 意安排,逕在長安演出, 道實,有以· **弄**,而 容許 直 用 裁, 如 致之。 本名, 此, 尙有餘義可申, 較之後世,不能謂之不奇也。如上文言,此戲之宗旨乃傷二人 觀 無 於 所 白 隱 無非希德宗聞之而回意, 蕭 諱 諸人遊宴之中, 總稱之日 方之後世作 「傳奇意味」。 劇 樂於演 情 形, 許兩人復合, 奏, 不· 僅· 稨 厏· # 劇人將義陽與士平之事 者. 蒸 堪稱大 欣賞 絕非影射玩諷, 膽 並 不 亦唐代· 以 爲 雕 觸 戲 輕 ðŪ.

剘

而已,合生之不僅歌

舞而已,乃

磊

爲明

蹞

確定

無可懷疑

撪 舊書: 分濃厚,當時咸人必深。 復有德宗 之儀 終即 體裁,既合察等利 久之,自不発有人 怨 後世之傳奇戲劇,勢不可 節,實際頗似後世傳奇之齣目,所以標誌故事中之悲歡離合者; 從其於劇名義陽主、曲 事・ 行 偶之故事 禮 徑。 igi di di 爲傳 未 如 理,當非 义武俊在鎮仍定公主遣使儀"...凡此不知曾入戲音。 必 Œ, 诤 後 是稍 斷 來 ,既經才人之筆,寫成「 方之後世凡 事 ! 事 編 止,實不能 鲰 在德宗 劇人有 用 假借此途,別生作用。 如此發揮戲劇作用,以解決實際問題,當更非後世 願 卽 違 名義陽子以外, 意存 ,身遭貶竄,乃 有名之傳奇曾如何 使當時已不流 得· ! 何不是。 止之謂耳。 掩蓋, 據唐會要六, | 國雲」 自初唐 震怒,編導人被貶黜之舉,殿於其後,不質於劇外又添 願 行, 由德宗之褊愎而 其 叉有 且 九十年來, 事早 謂義陽出降江上平, 散雪」兩 以來,合生戲 長安「稍 風行 料 | 團經 兩 息 故凡欲 人尚 遐邇之情形, ; 鰤 在 止」,京外 應早有: 戲辭 欲復 時 散雪」 探求唐戲之劇本概况者,當不能遺之。 已; 入心 中,旣慣演 脚脚 舌 徳宗 甚 先例, 理 揕 之目以推之"此 色分明,情節 「傾重其事, 次, **王** 徐 Œ 至因此欲廢科舉, 殆亦未必多讓。 謂其戲尙無脚本, 相 **妲主王公情事**, 不自察等之編此劇始矣。 輿 反 何 所e 況 ::必愈爲樂看 此 驗之唐代此類之禁 先時令宰臣訪於禮官, 生動, ( 使之流 有; 團雲、 亦不能 顧 傳·奇· 因· 行 斥士子 此戲, 间 未· 此 每每 謂之不 劇 意 Į. 散雪山 中 冰味 可· 發生之時代 빒 關 唐以 令総定 傳 惟 情 目 更 恐 此伎之 節, 云已十 旣 奇· 見其遷 此 削 其 見母婚 息 Œ 全 類i 再 始

戲曲史中,此劇遂不得稍見梗概,豈非遺憾!吾人於此,又不僅爲此一劇之千年以來,終於沒沒無聞 早在第八世紀之末,後人偏見太甚,祇認唐代有傳奇小說,却不認唐代有傳奇劇本,在我國戲劇史或 者惜也。 蔡南史之事不詳。 申叔字子重, 履貫無考; 年二十二聚進士。 用博學宏詞, 爲校

孫楷第論此事曰:

與韓愈柳宗元劉禹錫王涯等善,貞元十八年卒。

據武平一所說合生"(一)是胡樂,(二)是舞曲, (三)詠事實人物。 指月妃主, 在唐朝是常有的事。 李肇 \ | |

史補卷上,載……義陽子,大概就是合生一類的樂曲

「名情」豈在舞蹈?「巧語」証同歌唱乎!且自隋唐以迄兩床之七百年間, 慮義陽子是否爲劇曲,猶之蘭陵王或踏謠娘等也。 **分題或分名,** 貌」、「名質」、 孫氏謂唐合生是樂曲之類名, 研究我國 今所得見者, 戲曲者對之,即無從不聞不問;若僅僅以樂曲目之,終於不能了事耳。 何止 復有具體之故事情節爲之骨幹者, 「娛妽」等資料於不顧。 兩千!其同於義陽子樂曲, 於是義陽主亦僅為普通樂曲 應思徒歌如何 在歌舞之間, 吾人果尚能舉第二曲乎? 凡此皆鮮明事實, 「談言」? 而已, 於本名而外, 純 舞· 却置有關唐合生之「談言」、「情 何· 與特殊意義 至. ·嬔· 若曰不能, 又具「團雪」「散霉」之 燕樂或俗樂之曲調名目 姆· -? 所在, 更就義陽主 即不得不考 未容抹殺。

鉄

第三章

# 十、神白馬附弄賈大獵兒。

錄,姑附本節之後,且俟獲有資料,再爲改編。 卽有之。 錄」,不應留於「待考」。 錄「弄白馬」 據舊鈔通典曾載:「魏明帝時,使博士馬鈞作水轉百戲,有巨獸,魚龍曼衍,弄馬, 神白馬,借曲名爲劇名也。 雖所演故事,尚未能明朗,而資料所及, 在 「鼓架部」, 惟有關資料, 故亦暫列入歌舞類。 曲始於元魏,終唐之世, 現極 缺乏, 論樂類,賈大獵兒與鳳歸雲同,皆屬清樂部也。 不能單獨錄爲一節。 方面 弄賈大獵兒, 頭廣; 流行不廢。 倘繼續探討, 爲唐戲之一, 劇之著錄在晚唐, 因其與 真象不難大白。 已可肯定, 「弄白馬」 百伎俱 但可能 應予 同見於段 玆 因 初 著 段 唐 如

漢西京故事,今世皆傳其法,蓋起自馬鈞 也

段錄「鼓架部」目:

伎, 其文字有無錯 戲內之馬戲, 機下文待考點劇 戲有代面,……鉢頭,…… 业. 簡與脫葉,不敢必。 非演故事之戲劇。 節所云, 一蘇中郎。……即有踏搖娘、羊頭渾脫、九頭獅子、寿白馬、爺錢…… 均有爲歌舞劇之可能, 假設原書果爾,則弄白馬與羊頭渾脫 惟諸伎又均在「即有踏搖娘」句之下, 則弄白馬宜非百戲, 九頭 而羊頭渾脫 獅子 亦爲歌舞劇, 並 與 稱, {九 頭 贯 特僅據 師 近 於百

段錄之此條,一切尙難肯定耳。 周史引段錄,作「弄白馬益錢」,視爲一戲;想像如此, 並無依據。

參看下文**符考諾**劇論**猛錢**。

試再查神白馬之樂曲情形。 隋書音樂志一五日:

西涼者,……變龜茲聲為之。……至魏周之際, 遂謂之 「國伎」。…… 揚澤新馨、 |神白馬之類, 生於胡戎。

湖戎歌非漢魏遺曲,故其樂器聲調,悉與書史不同。

據此,元魏至隋之樂曲中,有揚澤新聲與神白馬, 是其曲顯有本事之依據, 今曲名白馬,乃具有特殊之意義在,非一般曲名如于拍子隊踏子等可比。 馬本非神物,今復曰「神」, 已,特製之曲甚少, **鮔可以言「神」歟?旣曰「神」,在意義上必有其最低之限度,殊不可忽。雖清二二下靈覺法,** 「弄馬猨猱捷,奔車角觝呈」;凡此所謂馬或白馬,乃至玄宗時極著名之舞馬等,皆是百戲性質而已, 內之馬戲可知。 **此種新聲,旣非漢魏遺曲,亦非龜茲原聲,謂之「國伎」,爲世所重。** 和之,變爲新聲, 例如隋薛道衡和許善心戲場詩:「青羊跪復跳, 所謂西涼樂是也。為看上文西源传末段。 更無與其戲類有何意義上之聯繫。故帶竿者歌య陣樂, 又非一般曲名如春鶯轉放鶻樂等可比。 其曲原以胡歌爲本, 按陽型新聲南齊正融有辭,五言四句,叶平。(樂府詩集 白馬迴旋駟」; 按百戲用 若用之爲戲曲, 加入清樂, 曲, 舞馬者奏傾盃樂。…… 唐李紳汴州 大抵就成曲配 中外合參, 其戲非普通 載題女帝皇與 軍 禮詩 百戲 而調 굡 -Ŀ 巡 而

唐

珂

爲增表記之」。新書二二下吐火羅傳:「北有頗黎山,其陽穴中有神馬。國人游牧於側, 三年(公元四六九),「尉元上表, 謂 在彭城有白頭翁,乘白馬,自稱與東海、四濱、 太山、北嶽神, 共行淮北, 生駒輛汗血。」二事均普通所謂白馬之神 願助軍陣。 昭命元於其地 者

曲中之有戲,而戲中之有曲者,所以屬之歌舞戲也。 以 人藏馬首之面具或套頭耶? }神 € 义· 在· 編 曲旣顯 「即有踏搖娘」五字之下,已足信神白馬爲戲曲名,非舞曲名、或普通 有本事,究 **党其事** 抑塗面以象神馬 如何? 所以神者何 耶? 亦不能詳。 在?不 能詳。 但合段錄之一「弄」字, 若為戲曲,當時 含 與通<sub>典</sub>之一 歌・ 如 何 衡 Ш 75.

此層旣肯定後,試查資料中,亦未嘗無適合於胡歌爲本之故: 廣平宋察,娶同郡游昌女。察先代,胡人也, 須臾,赤草馬生一白駒, 察悟曰:「我家先有白馬, 船漢三川矣。 種絕已二十五年, 忽生一子, 事在。 今又復生. 深目而高鼻, 如朝野僉載 吾曾祖貌胡, 燚其非嗣, Τī

曰

今此子復

將不舉。

其先也。」遂發之"故曰「白馬活胡兒」,此其謂也。

事, 宋察 -白 正 因 [馬活胡] | 與相 得白 合, 鴚 兒, 而養胡兒事,在 故曰 此其謂也。」 「此其謂也」。 唐代, 烲 絕非 此句意, 此成語之產生, 神白 分 明・ 調・ 馬之所 演 「白馬活 必託 茲所 於 湖·兒· 取 事, 者, 乃· 一· 當不限於唐代, 並不 成· 語· 在此, 早. 而僅 ㄹ. )有 之 ・ 在其末 或早在元魏 未祭 何 下故 胩 家

揮· 用間 必同於信史,作者每每故意荒幻於其間。 玉馬墜傳奇,演 之歟?不 已有之, 馬」之歌 一致,最値 ・ 歌,其初難発不是胡戲。 幻之於後。 能詳。 然後始能為神白馬 戲劇,遂相因而發,並非無故也。 注意。 (唐人故事,由玉馬驚爲關目, 今但重視其故事結構也 惟唐人記載,每見白馬故事,言之娓娓, 雖故事之主人翁已是唐 曲之所 就戲言戲,究元魏已有之數? 演 可,若時代稍後,已無拘執之必要矣 且 阴傳奇取材之所白,首須查明;可能 此 人,不合元魏神白 撮合生旦因緣, 五. 茲於許多故事中擇其尤者五 学 容即 在 民俗上先有此項意識普 所謂 抑 馬 於· 隋始有之歟? 胡 曲之時代, 神白 戏歌」 馬· 之歌辭 之名義與作 略見 但 抑 唐 戲劇之採用 唐 戲 遍 中, 於附錄。 人掇 存在 既為・ 幻之於前, 拾 用· 舊 故事 其中以 然後 墹 l胡· <u>n</u>]. 事 謂· 綴· 編 不 酮· 明 演 叉・

**阴之習慣,** 府唱,猶念代勞功。」 三三記天寶十三載樂曲 遠耳。 **隋**之有神白 嚴乃肅宗至德 可以概指戲劇, 馬 曲,入唐以後猶 詩題爲傷白馬, 三載 改名,於林鍾羽內列神白馬。 但如 進 王, 段錄之爲書, 憑此二: 1唱作 而曰「樂府唱」, 戲曲 一條,斷此. ,事雖無考,若庸人唱白馬之曲,則 頗括俳! 曲在 又如嚴維奉和劉祭酒傷白馬 1盛唐獨傳 優 非唱白馬而何! (戲劇) 唱: 而稱口 絕·無· 樂府 唐人所謂 問· 雜錄」, 題。 不乏 白行 「樂府 計 則亦 記 末 簡 載。 去後世 李 日 婔 雖 三 03 如 不比 傅 唐 情形 聞 曰 會 元 樂 要

士女大和會,聚至數萬。 西肆 有長髯者, 擁鐸而浴 進, 翊衞數 入 。 於是舊髯揚眉 Вi 頓 im

之力,絕非平凡 盛命之中,作尖銳競爭,期於必勝, 唐 鄭長安少年行:「開鎖通新客, 裒 善 挽 人承 歌者 逾 恒 削 登 競賽 代 可 遺 乃歌臼 因其事其情,想像而得也。 俗, ,結果以 小唱。 分朋 **馮之詞,特其夙勝。** 東舞 角 但又與薤露相次出場, 教姬屈醉人。 後,早 鄭生之歌蘋露獲勝。 成 風 倩欲牽白馬, 而獨選歌白馬, 氣; 顧盼左右,旁若無 叉不知隋唐以來,所謂白 其寫入· 自舞踏紅茵。」含意不明。 豈白馬曾被採入挽歌歟?不然, 小 但 說, Ļ 寫西肆長髯者之歌白馬, 應非偶然。足見其曲在當時, 不無 齊聲讚揚之,自以 誇飾之處。 倩』 馬 者,有無同名異 — 作 爲獨步一 茲傳 講。 ·聲容亦 述 時, 「率白馬」、 長 其聲亦必摧 安 曲 必本有歆動聽衆 不 東 不特常。 耆 可 西 Ę 得而 「踏紅茵」, X 元和 屈 毈 在· 萬· 也 舖 掩 間, 指以 抑 4

種, 拔頭舞之起原說, 者 衣」表自 五 年,唐玄宗天寶十二载。 附 此 以上 作 }拔 馬之色, 一參考。 就 頭 舞 有關 卽 神白馬之中國資料 作幣」 上文辨體 及所顯示之意義看,亦儼然一「神白馬」之故事也, 出 於我之鉢 林邑樂內有菩薩舞、 示馬之嘶聲 論 鉢頭, 頭戲, ,舉其戲劇 曾引常任俠 云云, 並因 段錄 拔頭 無非牽強 根源、故事大略及樂曲 進鉢 舞 唐代傳入日本之音樂與舞蹈一文, 頭, 彼 附 邦於每年競馬相 會, 有「戲者披髮素衣而作啼」語, 諸多未合, 流傳情形。 足資我神白馬 撲之節, 上文已群。 茲尙有 例奏拔頭 謂日 惟 爲 歌 7日本傳 若專就彼邦 本大 乃解 舞劇 舞 不 曲 勝寶 說 「素 왨 學

馬馱來歇伐,

在紅氍毹上自舞。

亦可能指歌舞之曲名或曲辭。

此乃中

唐以後歌

白馬之可言者。

之嫪考。 ———則亦僅供參考而已,並非謂二者乃一事,或有何源流關係於其間耳,不可誤會。

肢體 秡頭 天之資。 蛇毒龍。 虔敬,且憫其為惡蛇所害,國人不得安居,乃賜以白馬。此馬爲阿修因以神力造成, 雄健,豐尾駿足;具九十九層之力,急馳騰踏, 據印度黎俱吠陀讚歌略見附錄。多看田邊尚雄中國音樂史次章次節所載。 人民既得堅牢之居室與永久之安祥,乃向白馬頂禮碩功,虔敬高唱。 所以名曰「秡頭」者,謂爲秡頭王之馬也。 勇猛! **秋**頭奉其主命, 絕 倫, 戰鬭必勝; 且身齎千金, 所述司馬之神阿修因,深嘉國王 乃經行國 丙, 盡殺遠近 天骨開張 间 尚有昇 切惡

鷙。 載, 其爲戲劇,並非百戲,無待言。 但樂未亡,並有專門用清樂之戲演出,顯示與鼓架部諸劇、 若晚唐以前, 四字乃一人名歟?抑指有賈大者「獵兒」乎?「獵兒」何說,終不詳。 篪、 跋膝、 見段錄 拍板。 更可知矣。惟此戲之內容如何, 戲卽有弄賈大獵兒也。」 「淸樂部」:「樂卽有崒、瑟、雲和箏 唐代清樂, 因通典之說, 旣· 曰· 完全無考。並戲名之後四字究作何解, 』, 戲· 引起誤會, 專門用胡樂者不同。 又曰 「弄」, 且有一定人物與故 其頭像雲 以爲久已亡絕,其實不然。 段氏於晚唐 笙、竽、 筝、 亦甚難 有 此記 不

#### 附録

【晉白馬故事】太平廣記一 〇九引法苑珠林: 膏有釋曇邃…… 止河陰白馬寺……, 皆於夜中,

第三章 劇級

云:『欲請法師九旬說法』,……覺己身已在白馬島神祠中。……至夏竟,神送白馬一疋,白羊五頭……。」

所在。」(宋順帝公元四七七) 馬,以綠絲繩穿之,至暮,輒脫置枕邊,嘗夜有時失去,曉時復還。 試取視之,見蹄下有泥。 忽然復去,視廐門獨閉。計其踪跡,直入閣內。時人見者,咸謂爲粧靍間物。 令人伺之"兄一白駒,以綠繩繫腹,直從外來。圉者具言其狀。攸之使人夜伏櫪邊候之。 【劉宋白馬故事】唐張讀宣室志:「宋順帝昇明中,荆州刺史沈攸之廐中羣馬,輒躑蹋驚嘶,若見他物。 沈有愛妾馮月華,臂上一玉 後攸之敗, 俄而見白駒來, |攸||之 不知

貯以金槽。 似在堂下。掘之,深丈餘,遇小空洞,其間得一玉馬,高三二寸,長四五寸,嘶則如壯馬之聲。 【太平廣記三七四「玉馬」條】沈傅師爲宣武節度使。 冀如緣豆,而添如金色。沈公恆以硃砂鰕之。 堂前忽馬嘶,其聲甚近,求之不得。 他日, 其前致碎硃砂, 嘶聲極近,

青龍歲欲終。」上何注:「老君度關事也。」 老叟,乘白馬,朱蠶,儀容甚偉。 【唐白馬故事一】唐人於老子過關, 曰:『謂吾語唐天子…吾,汝祖也!』」姚合贈終南傅山人:「白馬時何晚 指用白馬。會要五:「至德三年五月,晉州人吉善,行於羊角山, 見一

郎中,改壽州刺史,又乘此馬。敬之薨,弟訥之,從給事中、 【唐白馬故事二】德州刺史張訥之有一白馬,其色如練。 至今猶在,計八十餘年,極肥健!行驟,脚不散。 **父雄,爲荆州刺史,常乘。** 相府司馬,改德州刺史, 朝野愈載五 雌薨,子敬之爲考功 人為國子祭酒,出

**資誌異**。 世恆言三十二回黃秀才微麗玉馬壓,說最詳。 【唐白馬故事三】明人撰玉馬墜傳奇,演黃揖與裴玉娥遇合事,亦以神白馬爲關目。 **數呂用之柄政時,與黃筆裝。 賴裴所佩玉馬墜,化爲神馬,制服呂威,** (宋會體集仙傳:「黃損,不知何許人也,五代時任南漢, 終得與黃結合。 事見曲海總目提要引北 **馮夢龍** 爲尙 翴

帯僕射。」)

揚 據日譯印度古聖歌重譯 骨鍾騰踏! 昂奮發,屠彼惡龍,勇力足誇!大聲虔敬而高呼,猛銳休魔樂無涯! [6]利千金,勢強莫加。 頭肢俱雄健, 天 利且于金,仆彼惡龍,聲名遠聞。 【印度秡頭王之歌節錄】阿修因呀!爾以幾多之神力,創造快足之良駿。 爲此駿馬,秡頭感謝, 阿修因呀!爾爲永久之安祥,以此白馬,賜予惡蛇之主秡頭王。 敬虔高唱。(下略)——說文月刊第四卷, 猗燉此馬,勝利出羣!阿修因呀!爾賜|秋頭以白色之馬,對印陀羅激 常任俠唐代傳入日本之音樂與舞蹈, 賦彼秡頭, 此爾偉大之賜物, 勇猛無比倫! 美德堪讚 、馬身齊

## 十一、旱稅

件反抗統治、以身殉藝之大事! 早 税, 乃擬名也。 有戲語數十篇, 而自來未經表彰, 應爲歌辭, 舉凡戲劇史、戲曲史、文學史中, 故認爲歌演類。 此戲之演出與結果, 均不著一字, 曾造成

三章 劇級

### 殊爲逍慽。

民不聊生。」是甫是韓愈神道碑說「關中早飢,人死相枕藉, 者」,即李實。 民急如是,請寬民徭、而冤田租之弊,專政者惡之。」 韓愈順宗實錄一一是時春夏旱,京畿乏食,實一不介意,方務聚飲徵求, 按上引順宗實錄見全唐文紀事卷四三。 **通鑑二三六唐紀五二所載略同。** 更刻取息。 先生列言, 以給進奉, 關中天下根本, 勇於殺害人, 所謂「專政

舊書一三五李賞傳,述貞元末年公元八〇四年。事日:

問人疾苦,質奏曰:「今年雖早, **德宗亦深悔**。 三間堂屋二千錢。」 賦斂"優人反輔端因戲作語,爲秦民艱苦之狀云:「秦地城池二百年, 二十年春夏早,隰中大數。實爲政猛暴,方務聚斂進奉, 瞽誦箴諫,取以詼諧,以託諷諫,優伶舊事也。 京師無不切齒以怒實 凡如此語, 有數十篇。 穀田甚好。」由是租稅皆不免。 **實開之,怒,** 設謗木, 採芻義, 以固 **言輔端誹謗國政。** 恩願。 本欲達下情, 人窮無告,乃徹屋瓦木, 百姓所訴, 何期如此賤田園!一頃麥苗五碩米, 德宗遠令決殺。 存諷議。 不介意。 輔端不可加罪。 賣麥出, 因入對, 常時言者曰: 以供 德宗

新書 六亦載之。 六七之<u>實</u>傳略同, 謂 「成輔端爲俳語, 諷帝」; 末日 「帝悔, 然不罪實」。宋孔平仲續世說

無此類之語。 七言爲樂曲歌辭,乃極普通事。 可證。 此七言四句數十篇,雖不 此 惟明彭大翼山 戲之特點,在有七言四句之語數 史書皆指此曰「語」, 若以韻語爲說白,有若後世戲劇中之作快板乾念者, .堂肆考徽二五引其事,改「語」爲「謠」,示爲可歌之辭, 知其曲調爲何,要以認作歌辭爲較合, 而不曰 唐聲詩列七言四句體, 十篇。 解 戜 今日所見其他任何唐劇之記載均 「歌餅」。 有曲調名、 全唐詩收此七言四句, 在唐代不敢謂 並會經歌 故訂此戲入歌演 唱 無之。 無 或有嫌。 確切有據 **逐爲擬** 但尚不見 類 並非謂其 按唐 非科白! 者, 題 他唐劇均 曰 が於記・ 凡五 入以 類

也。

仍俟續考。餘詳六章驗劇本

因· 語· 之 次 瑘 夷堅施丁, 瑰。 作戲之處;語數十篇之作用,並非普通之插曲比也。下文遊逐秀兩歧,亦憑歌辭以演貫民治麥。 纉 僅 格獸 揣此 認七言四句數十篇爲歌辭,仍不足以說明其爲戲。 唱舉,當中卽 語旣一次雜陳,狀應隨之變化,料所演故事,必有相當情節。 記宋優讖宋徽宗器。 復仇 四字之意,蓋謂因演戲乃作諷 不過歌八疊而已, 使無科泛間歇之處,亦費時間甚長, 非一二篇所能盡,始衍至數十篇之多,要即在一次演出中唱畢, 去數十首尙遠, 語, 語專描寫寮民艱苦之狀;又因百姓「一般受無 他戲更無論 何況戲中又曾經因語作戲乎! 必也,於史書之「因戲作語」四字得全面之 **竊疑輔端之爲此** 蓋旣然因戲作語, 戲, 民間 勢亦必有· 將數 未必 事 趪 前 **分數** 喾, Ŧ 頭 曾 戲

戲· 作· 歌唱。 篇之辭在當時,又不知由誰有心人先行著錄,俾劉昫得於舊書中引之,千載下以示吾人,均不可 慘淡經營, 語」及「有數十篇」求之,可以窺見唐戲脚本之情況,詳六章論劇本。 及中唐戲劇發展已到之階段。此條史實,極關重要!惜數十篇者,祇傳一篇,其餘如何?此 臨事乃躊躇滿志。 不僅主題嚴肅,在伎藝方面,亦復精進, 唐戲唱辭句格之一班,詳五章輪 非率爾爲之。 、 故由此劇之「因

着 ŦĹ 可以改爲肯定矣。 七言詩寫成之劇本實不難, 他的遠廂了! 뼤 史曰:「當時指唐、 但是我們發掘不出第二個敦煌石室,這些話派好作爲一種假定。」 若有劇本的寫定,恐怕也是五七言詩, 此劇所有,已足當之,不俟第二敦煌石室之發現。 則今日皮黃劇的唱詞 周氏 周氏之「假定」, 的體 欲見唐人用 制 可容

考也

重! 介質更剝削,聚貨以希恩,理道固不可也。」理道旣虧,亂階自廣!唐末<u>杜荀鶴題村舍</u>曰 如舊書一七三李珏傳載压之言曰:「德宗中年好貨, 唐之亡,原因雖多,而自中 唐起, 即兵税交迫, **不恤民命,** 方鎭進奉, 實其主要。 即加 恩澤。 德宗好貨情形, 租 膩 出 E 百姓,更 尤為嚴

弒 家隨兵盡屋空存,稅額寧容滅一分!衣食旋營猶可過,賦輸長急不堪聞!蠶無夏繳桑充案, 如此數州誰會得?殺民將盡更邀勳 H 廢春耕犢勞

此 雞 唐已將亡,天下極亂情況,但百姓之苦稅, 徳憲之間, 何減僖昭以後! 杜氏謂衣食可過, 特指

賦不長急之時而言耳。|杜氏田翁詩曰:

白髮星星筋力衰,種田猶自伴孫兒。 官苗若不平平納,任是豐年也受飢:

其旨 乃 盆明。 至於家隨災盡, 黻不減於兵, 吅 殺民以邀勳, 固 無 時不 激 烈 也 Į 試看杜氏再 經胡

·縣 日 :

去歲會經此縣城,縣民無口不寃聲。今來縣宰加朱敘,便是生靈血染成一

|貞・ |元・ 濆 <del>ب</del> 之不禁懷然 最有關係者也!驗之白氏 末年之長安。 ţ 吾 末章唐詩與唐戲 人反覆史書之李實傳,覺杜氏諸詩,雖 **、諷喻詩,則有「杜陵叟,傷農夫之困也」一首,實與互相** 曾闡明中唐諷喻詩與中唐諷刺戲在同 專爲朱梁初 年之村 含而 時 發 展; 發, 表 此 實• 簧 戲 則 可• 唐· 以 移指 諷

乾 杜陵叟,杜陵居,歲種薄田一畝餘。 長史明知不申破,急斂暴征求考課。 三月無雨早風起,麥苗不秀多黃死。九月降霜秋早寒, 典桑賣地納官租, 明年衣食將何如? **剩我身上**帛, **禾穂未** 奪我 [.] 熟告古 中粟,

虐人害物郎豺狼,何必鉤爪鋸牙食人肉!

白氏 鄰 縣 (此詩, 事 則「早稅」依然。 作於元 和 四年, 由白詩視成戲, 較「旱稅」 戲晚 知成戲並非枉作;由杜詩視白 五 华, 亦可能受輔端 「有數・ 一篇」 詩 者之影 知 白 詩亦 響。 並 地 則 長安

第三章 劇録

曲· [傳• 昭. 以 後唐 祚 |逐斬| 퀝· 諸· 藝. 入· 、詩人之嘔心血,捐身軀,實皆不得已也,豈好 爲. 一詩爲患 哉

我· 然不 形 於療・ 類 推 美 時。 國. 知 亦 中之第 人; 脛 自 也 官不: 均 媏 宮廷演 而 有· 在 **勢**・ 必・ 頃」「三間」之辭者, 所 走,風傳遠 戲. 輔 如伶官」是也。見宋紫縣鐵閘山叢談, 反 爲 媏 與· \_ -- -究其禍 映之中。 (龍,其 戱 本· 戲 旣 與語 辭. 有 深 以 近。 語 首, 來,確 ,完全暴 厚 此當時言官重臣之所不敢發 可 輔端於是不免 **廣大之羣衆** 甚至 能立 實 揻動當時 社 即流 在長安城中 露李實之 在 百姓 布於外。 基 礴, 矣· 殘 經 會人心,而有 忍,與德宗之昏聵 輸端之 指丁先現。 沸· 何 上 外間 鵩. Ø П, 坊 知 雖 所 **嘶**; 殆 其 (者,而發於倡 不 極 論其 無不 如 能仿之爲戲 獻·可· 慰 呼. 此? - 威其 成 號 į 衖· 效, 徽. 縦 日 痛 者, 獾· 乃至天災人 因 由 優弄. 應不 歌 切, 輔端 宜· 宜· 峲 語 ず、深・ 之 臣, 足以 僅 莫早於此, 可 死 宫 風 隨 後,「京師 可貴已 暢舒冤憤, 禍 傳 觸李實之怒。 廷 睤 而 隨 駭 相 地 詫 促 應·列· 極. 禍 Ш 無 效之爲 仼, ţ 百 不 凉. 姓 爲・ 輔端 因· 切 快 屑 我· 料 時· 凶 語 無· 國. 人 諺. 於 且 侚 以 可· 奈· 'n, 水 詤. 第· 慽 曾 爲 怒 火情 1 鬳 \ 實 自 流 何· 彪 所·

竊 民 意 喉舌、 在・ 近 唐· 人 代 著 以 祉· 述 身殉藝、已有大節大行者, 會· 肵 之· 任· 見 加 何· 鄭 俗文藝,其 振 舞文學 **沃綱** 作. 用· 十七, 辪. 且不 <u>11</u>. 寧 見稱於戲劇 著於時に 在 佴· 111 紀之 史或 其· 作· 崩 戲 者. 却 云衣 曲 難· 史 # 能 於· 著 找 有名。 泥對 到 岩 個 於其劇 在 老 後世 名 本 的 中 明 戲 單 知 曲 傳之 鯆 作 端之 家

如·

此。近年有流山淚劇,

可云得唐代此劇之旨

深火熱, **言於文!** 首七言四句而 徳宗. 若· 馮 端 見附載唐優語。 顧 而 種, 沅君 所計及。 曾有否?「隨便」云乎哉!「頑耍」 |此劇者,有此數十篇語爲脚本,直挾雷霆萬鈞之力, 未 自仍如故,此應爲輔端所不能瞑目者!若個人之得免不得免,或身後之得名不得名, 既終不罪實, 審 中國文學史簡編不滿唐戲曰: 其間固有文獻存亡之別, 文之不重,又何言於名! 遂犯斧鐵鼎鑊,至於斷脰糜軀而不 凡此, 論曰:「毋亦史遷之所謂爲偉者,非 已乎!輔端之名固無從著也。 Œ 於殺輔端雖 留 與當時之有膽 日 「悔」, 與夫古今名實之殊, 自王考起, 云乎哉! 「旣無」 者及後世之有心者, 僞也 正式的舞臺, 顧。——此唐劇之所以為唐劇也,兩宋以降之記載中, 封建社會每捨人而言文,又捨文而言名;人之不重,何 蘇兆奎新劇考原於安轡新之以 更專從戲辭 !實旣不罪,實之政命自不廢, 敟! 」使蘇 與彼殘民以逞者作殊死關, 倘一切概置不顧, 氏得論 看 又無寫定的劇本, 代爲申雪與彰顯耳。 戲劇 輔端之事, 不見唐戲辭, 自多見其格格不相 祇是 叉將 **早税及類乎早稅之種** 「火龍子」 於人如此, 便不 隨 如 欲出千萬 人於水· 何 ? 便 信 澒 **磯李茂** 唐有 如 宜皆非 輔 要 新書言 间 入矣。 戲劇 Ë 嶌 亦

六八〇

## 唐 戲 养 上册

# 十二、弄孔子

曲,又可能演夾谷會,或在陳絕糧, 唐代三教並行,各有戲劇。 儒教方面之戲,當以此爲代表。參看末章首節之結論,此戲因唐有哭顏回 疑不僅於科白而已, 故列入歌演類, 以俟續考。 事在舊書一七

下文宗紀——

大和六年二月,己せ, 寒食節, 上宴羣臣於麟德殿。 是日,雜戲人弄孔子。帝曰:"孔子,古今之師,

得你演!」亟命驅出。

間先已有之,未嘗不妙,然後內廷之雜劇人始予採用,益爲增飾,以邀「宸賞」耳。 揣文意,戲已演畢, **竟唐君臣之猶賢處。** 教之責任,於正論侃侃一番之後,對優入作溫和之處分,騙出而已, 文宗與羣臣已經飽看,未嘗不以爲可, 此劇未必為此次雜劇人所創,應前已有之;亦未必為供奉內延者之特製,應民 但仍須作封建衞道之偽裝, 實未絕其以後重演之路 負起維護體 也 畢

地位 敬論衡,以一人獨扮主角,般陳三面, 也 初盛唐之君主,皆信李氏出於老子,崇尚道教, 及提倡「三教論衡」, 切磋精義,如白居易集內所載,其事已經戲劇化。 乃另一結構。 释道乃與儒成犄角;儒敎在當時, 其視孔子爲婦人,詳下文科白類語劇。 後來 已弄之甚矣。 並無獨佔之 李可及演三

晚唐羅隱集中, 有調文宣王廟及代文宣王答二詩, 一味俳諧, 直匪夷所思!雖非戲文, 必受當時

J

1

晚來乘興謁先師,松柏凄凄人不知。 九仞蕭牆堆瓦礫,三間茅殿走狐狸。 雨淋狀似悲鱗泣, 露滴還同 默鳳

羅氏謁

廟日

戲劇中弄孔子之影響,亦可云戲劇以外弄孔子之鮮明事例也。

悲。儻使小儒名稍立,豈教吾道受柄遲!

### 义代答曰:

三教之中儒最尊!止戈爲武武尊文。吾今尙自披蓑笠,你等何須讀典墳! 釋氏實樓侵碧漢,道家宮殿拂青

雲。若教顏閔英驟在,終不羞他字老君!

羅 地 位,常在兩面受攻,或與釋道比層並立之情勢下, 末念酸,詳四章脚色。 皆所許可,然後此劇始得編製與流行耳。 民間受「三教論衡」之影響, 優出之,或傀儡出之, 逓, 因十上不第,滿腹牢騷, 取而弄之, 有何不可!故文宗時雜戲之扮, 過去詩中顧何嘗有!謂非當時戲劇與戲文之反映而何!總之, 無不宜也。參看前章論傀儡戲。 借此發洩, 伎藝人必然認爲難得之活資料, 遂恣嘲諷, 此其政治背景、 孔子被後人代爲製造之封建威望,本未會達嚴肅 固屬有之;然此等代言體, 論其成因, 與唐代歷來之政教環境, 早已採入戲劇, 社會背景可以略言者也。 首在當時政教比較開明, 原甚調 以豐富其演奏。 已將"至聖先師」入 唐代儒; 和,毫不足異。 任何 近人劉開榮唐 教 所 雜扮, 或俳 處 地

店入弄孔子風氣者。 押孔子譚, 代小說研究云…儒家的地位, 然而在一般人生活中,則佛道二教是極佔優勢!」蘇献次體答買耘老詩:「平生管鮑子知我,今日陳潔點從邱?」清紀的許曰:「直 惟亦可藉其所言,以驗同對此一事之態度,在六朝人為如何。唐人為如何。宋人為如何。清人又為如何也? 唐代弄孔子, 太不檢點,不得以六朝唐人難日。」又沐山詩:「魯人不厭東家邱,」紀昀亦批:「押孔子講,究非體。」由此可見,東坡是符合 **六朝人之表現如何,** 演何故事,杳不可考。惟從後世情形測之,至少於哭顏回、夾谷會、 在唐社會上,及一般人的心目中,是那樣令人不能相信的微弱!在朝廷、或是儀文上,雖是三教並 俟查。若紀的乃滿之奴才耳1烏足與語東坡?其岸然施貌,直欲貴東坡以手板,殊令人怒 故於此拈出。 在陳絕糧

等曲目内,而見於另一 三事之中,必有其一。 室餘筆三遂謂近於妖妄。實則其事雖出假託, 叫 **脚琴中不彈徵調也。」是此二曲本唐代之所有,特在他宮調,** 推宫王貞範序其曲譜, **廣記二〇五引五代孫光憲北夢瑣言,** 不論也。十國春秋亦曰"「圧貞範女弟,故所稱 當刊石於甲寅之方。2於是貞範如女弟指, 曲目。 尤其夾谷會之可能性最大! 刊石以傳。「其曲名一同人世,……所異者徵調中有湘妃怨、 此目亦有二百餘曲名,分屬四音、 爲製序, 其樂曲則絕不妖妄, 記王獨點南節度使王保義之女, 『荆南仙女』者, 刊所傳曲。」宋吳炯五總志傳此事出於馬氏南平王時之王姓。 一時有一時之風氣。後來琴曲與南曲之中呂過曲內, 唐曲調有哭顏回, 恆時夢異人,授琵琶樂曲二百餘調。 而不入徵調耳。 三十二宮調, **夢異人授樂曲,** 不載崔記、 神授之說, 未必虛誕 命曰"『此曲諸屬元星製 羯鼓錄 哭顏回, 由長兄期南 無 原出 **潘張文虎舒藝** 及唐會要 稽 [僞託, 常時 太平

劇之所本。詳下文。至於演夾谷會一事,於唐五代兩宋, 则曲是事實。 開其端也 若結合五代與遼及宋與遼間之關係,乃至近代猶傳之雲南「孔戲」 有泣顏回, 既有哭顏回曲,卽難保不於弄孔子劇中用之;而所弄之情節, 何自而來?不難推想,南曲泣顏回,一名查壇三操,顯示其與琴曲之關係。當益信唐代之有哭顏 **均未得直接線索,祇有人指契丹曾演之者。** 以觀, 料此戲至遲亦必由唐時 亦自可爲後世哭顏回

朱寅鑑楊文公談苑云:

中,樂府以此爲戲,文宗遠令止之,答優人,以懲其無理。||魯定公以儒爲戲尙不可,沉敢及先聖乎!] 東朝縣 歎,白於上,而禁止之,此戲塗絕。 至道 (太宗)二年,重陽,皇太子與諸王宴瓊林苑, 教坊以夫子爲戲。 太子賓客李至言於東朝曰:「唐大和

封氏聞見記「儒教」云:

詭謬!於唐代他書無見。) 「流俗婦人多於孔廟祈子,殊爲褻慢,有露形登夫子之榻者。」(民間弄孔子之程度, 「弄孔子」 戲。 向佛求子,原爲釋徒惑衆之舉。 移向佛求子爲向凡求子,仍不脫三教爭長路綫。惟封說太 不可思議如 茈 難怪

宋史二九七孔道輔傳云:

第三章 劇級

六八四

**|乃使主客者邀道輔還坐,且令謝之。** 時漢使至契丹,輒爲所侮;若不較,恐益慢中國!」帝然之。 先聰,而不之禁, 孔道輔,……孔子四十五代孫也。……奉使契丹。……契丹変使者,優人以文宣王爲獻, 北朝之過也! |道輔何謝?| 道輔正色日:「中國與北朝通好, 契丹君臣默然。 ……旣還,……仁宗問其故, 以禮文相接。 今俳優之徒, 道輔艴然徑出。與 對 日: 伤慢 45

## 宋王 關之 澠水燕談 錄載道輔子宗翰事云

함 ! 聞者羞慚歎服。 有爲此戲,詔斥去之。 元祐(哲宗)中,上元,駕幸迎祥池, 」孔曰:「非爾所知。 **今聖君宴犒羣臣,豈宜尚容有此!」詔付檢官,置於理。 灭予春秋鼎盛**, 宴從臣, 方且尊德樂道。 教坊伶人以先聖爲戲。 而賤伎乃爾褻慢, 刑部侍郎孔宗翰奏:「唐文宗時, 縱而不治, 或日 **豈不累聖德乎!** 庇 細事, 何足 當

## 宋末葉某愛日齊叢鈔二云:

1月,資以文宣爲戲故事,請誠樂部,無得以六經前賢爲戲。 景定(理宗)五年,明堂禮成,恭謝, 太乙宫賜宴齋殿,教坊優伶舉經語以戲。 刑部侍郎徐復引孔道輔使契

於理」,依然官樣文章而已;使果有效, 據後三條, 知談苑「此戲遂絕」云 云 全然不確。 至道初此戲果絕, 舉孔子之語爲戲, 元祐中何以又 與弄孔子相去 演? 元祐 II。 中 · · 置 |景

輟;論戲劇,可云成功矣!所不平者:獲罪受懲,歷來專在優人之身,觀衆由此戲所得之娛樂, 炫赫動人,或聲容並茂,致使前後數百年之觀衆, 優人受體罰之痛苦爲之基礎耳。 定之誠雖諄諄,亦奉行故事而已,料聽者依然藐藐,以後必戲弄如故。故自文宗以來,每演此戲, 有 所據, 心賞 殿中縱不弄及孔子, 設孔廟釋奠一幕, 賞後必 或原出假想而已, 中理法,以掩蔽耳目,虚 則借用而已。 但必相類也 然弄孔子風氣之盛, 未足深信。以上述宋人所演,皆以孔子爲主角者。 談苑謂唐文宗曾遽令止之,並答懲無理,舊書實無此說; 亦於此可見。 均覺欲罷不能, 抑 何可笑! 明方屬實備餘談下日" 顧・ 此· 欲廢不得, 已透· 若烘邁夷堅志丁四載雑劇講察下韓泉婦 | 秋青嘗宴韓魏公,…… 露・ 始明知故· 種情況 乃· 其· 犯; ·優人以 黄氏 搬· 演· 所· 或别 演 必·以· 觀 儒 不

唐宋所演雖不詳,若契丹之戲,則爲夾谷會。 清吳喬園爐詩話二日

契丹 扮夾谷之會,與關壯繆之大江東去,代聖賢立官者也,命爲雅體,何詞拒之!

代樂舞 代聖 庶 曾及之,何歟? 俭元院本名目内, 可以與言戲劇矣! 其指契丹扮此二戲,顯有所本,亦未必生僻, 「賢立言,便爲雅正, 與 雜戲甚多, 遼史五四樂志云:「今之散樂、俳優歌舞雜進、往往漢樂府之遺聲。」 此過去之制藝與戲曲所以相 有大江東北一本,應即大江東去。 通也。 孔道 然如 輔艴然不看 吳氏者, 而近代治宋遼金 者, 能 知弄孔子之事不當 想是夾谷會。 元 機曲 按 者似 「**雜進** 遼 尚未 用 唐

第三章 劇錄

之說擬? 而· 北宋累代弄孔子,又皆引文宗之事以溯其源,是遼之所演,即唐之所演,亦宋之所演,明矣。 通典, 籍首章 五代節之末。 此戲若不模仿宋人所為,卽直接承受唐伎,非遼自創, 可· 以· 断·

雨會隨筆 呐 平 本, 之元明以來傳統之戲劇中,惟有地方戲內是其託足之所。 顯 能 僅 戊 較 聞河南鄉間有在陳絕糧齣,亦未詳排場。 近代旗戲出於貴州安願之洋琴戲者甚多。 此 遲緩。 **適爲哭顏回及夾谷會,** 近人徐凌霄旗南孔劇述評劇學月刊四卷十二期。 記宜 彧 弄孔子戲。 嶺南異物記云"「自廣南縣海十數州, 進 収 亦云:「滇南人勃不知有孔子, 止不如儀, **鬼公撰。** 所以 清末尚有人改造舊劇,引入亂彈, 又戰無名氏麒麟記, 「願聖」應作「衍聖」。 明祁彪佳曲品, 即例云:"||文宜、亞里,各决若干下!|| 乃一實例。事等搬演戲弄;旣加决杖,乃侮之極矣!清 皆皮黄戲, 祀王右軍爲先師。 載鄭元禧作底像記, 尊崇不遵, 亦搬演論器故事, 此二劇來源, 多不立文宜王廟。 **惜未曾明其前身是何種脚本,** 必并而不侮耳。 按宋以後,封建制度日益稠密 元世祖 可試由此迹之。 以四書中聖賢人物入曲; 曰:「古帝王聖賢, 想必亦弄孔子。 載昆明伶人鄭履芳字文齊,藝名「五朵宴」。 準備 有刺史, 至元 演 十派 攗 Щ, 若遠古遺踪, 云 不知禮, 年, 徐氏 據姚燮今樂考證五, 並有人爲之保存至今; 始建孔子廟。」 滇中 逃許內, 將釋奠, 孔廟, 淵源如何。情節見附錄。 則捨晚唐遼宋之「弄孔子 即署胥夷爲文寬王、 此二劇之來源 伹 **明以後方建,** 至清, 謂 脚片記憶 國内 原有厲禁,不入點能揚 而已造極 未 「孔子周遊列國大 見有孔子 非邊遠, 亞里, 受此 **梁紹王兩般秋** 既· 不· 黀 機羅熊 |孔劇|| 鞠躬 拘 實不 戲 雏 斷

難得二劇名今猶齊齊整整,保存 以夫子爲戲」,「以先聖爲戲」,「以文宣爲戲」 未改。 欲問晚唐胚胎,所採何事者,敢 ,「舉經語以戲」之一線相承 調即此二事也 が而外, 寧尚有: 他· 平.

徐州 俺是孔丘。」並命子路:「帶馬!快到瀟二伯家去吃早麪。」特意形容絕糧中之狼狽情形。 凡遇地方官來自外地, 如 明鮮, 陳州 何,是否植根在唐, 畤 見劇學月刊二卷十一期。 仍加杖實, 於在陳絕糧齣,說者謂清光緒末,陳州地方戲內尙演之, ,優有扮孔子者,件立拿班頭,重懲之。」件殆淸人,而未得其詳, 以示懲罰云。 留供 徐凌霄另有我與中國戲劇一文, 研究地方戲者討之。據云:陳州此劇, |焦循劇|| 武六日:「帝王聖賢之像, 亦謂此戲中有 不許扮演, 孔子持雲帶, 「肿子路, 孔子與子路均以花臉 足見徐州亦曾有孔子 快加鞭!趕到你鑄二叔家吃早 穿八卦衣。 律有明: 條。 出場時日:「急階急階 不習本地習俗者, 牛太守 登 場。 戲 翊 其 麫 祖 淵 不 知 幾 쌝

會 至宋理宗,四百餘年間之弄孔子,豈皆看熱鬧而已, 「勢常故事」之解釋則曰「直演某項故實而已,別無其他作用包含其間」,說殊未妥。 權內,分宋參軍戲爲諷刺、勸告、調笑及尋常故事 劇表現孔子殘忍陰險, 按泣顔] 回劇旨在惋惜大道之不傳, 特其義尚未經 揭發耳。 在陳絕糧劇乃示道之不行, 四目。 諸劇亦 雖無作用,並無意義乎!宋彭乘墨客揮犀 於孔道輔在契丹所見,注「尋常故事」。 並非漫無主 題 對孔子均無調弄之意, 近人王王章宋元戲 果爾, 自唐文宗• 帷 {Щ 史商 而對

大八八八

插否。 孔子去衞適陳,道逢採桑娘,得穿九曲明珠之法, 始発絕糧之困, 若此等情節,不過通俗趣味而已,於孔子亦確已加以調弄,庶近汪氏「尋常故事」之說耳。 不知在陳絕 糧劇內, 果有此幕

宋僧居月琴書類集載琴曲名,有厄於陳、憶顏回,注:「仲尼製。

變文集有孔子項託相問書後有附錄二,均唐人弄孔子之內容。

問女人。」故事載太平御覽引衝波傳或馬驌繹史。 敦煌曲枚錄卷五十二時詠史有曰:「食時辰, 女人指探桑娘, 夫子東遊厄在陳**。** 詳校錄。 九曲明珠難可認, 應是在陳絕糧 悔 不 内 情 桑間 鄮

#### 附録

之。

均有之。近代北京**寶義堂**同記書館內,仍有新編小兒難孔子出售。 在敦煌俗文中, 【參考唐講唱孔子項託相問書】敦煌變文集三載孔子相託相問書, 得其處,追踪而至。 丽 Ë, 不如項託,夫子有心煞(發)項託!」繼以七言五十六句,敍項託於難礼子後,經歷年歲,入山求學。孔子訪 孔子,形輸,其所以「弄孔子」者猶有限 此書通行最廣;至其故事之流傳, 時頂託方在石堂內讀書,孔子回前拔刀亂砍! 若變文內之故事乃突破傳統框格,竟謂「夫子與頂託對答,一 則歷史又最長。 項託雖流血,却化爲石人。 原有不同之傳本凡十卷。 惟後世所編之故事, 例如明本歷朝故事統宗及東國雜志中 僅及項囊難孔子 據王萬民跋, 其血入地 ",进

映其時代所有之,一種民間思想。 暴殘忍,怯懦卑鄙;直將千餘年封建傳統所賦予之金字招牌,號稱「天下至聖」、「學無常師」、「不厭不倦」、 生青竹,百尺森森,有如披挂弓刀利劍,孔子惶懼。 「愛衆親仁」等等,完全打爛!可謂「弄」得酣暢淋漓,無所不至矣!此派傳說旣入講唱,流行自廣, 更安知同時不亦見於戲弄歟? 似此安排,直將孔子說成嫉賢妬能, ——此所以值得參考也。 頑梗不化, 甚至兇 亦復反

之所演,僅敢推想及「夾谷會」、「泣顔回」及「在陳絕糧」而已。而不敢及莊子所見之盜跖,左傳所見之南子等 聖,所不忍觀!因書一絕:『里巷無端戲大儒,恨無司馬爲行誅!不知陳蔡當時厄,還似如今嵊縣無? 關係甚大!對或嵊乃今之溫州。 想像,自更覺合情合理,當不致蒙周氏所謂「胡猜」之證,(詳上文法蔽節。)乃一極好之事例也。 於激進外,若另一部分,同時尙嫌過於保守乎?旣已有此項宋戲之發展情況為據點,從而提高對於唐戲之 南宋初年地方戲中演「弄孔子」時,實實在在之劇情, 【從宋戲演盜跖推論】宋王十朋梅溪集前集六,詩序並詩云:「郯之市人,以崇奉東嶽爲名, 洪邁夷堅志所載「優伶箴戲」中,有「全不救護丈人」一則, 人也,於古劇之想像,何其保守!倘無悔溪此條紀實之資料,又何從斷定前稿在想像方面,除一部分容或過 所謂「溫州雜劇」, 在宋代向稱發達, 大可因此而「以宋喻唐」。本節前文揣測唐代對於此戲 亦可屬於「寿孔子」範圍 新得此一史實爲之證, 設盜跖以戲先 尤覺有力! 故此條資料 上此

乎顏回!有德行也顏回!安貧樂道顏回。見其進也,未見其止也,顏回!用則行也, 【元趙孟頫商調並顏回零曲,原題思賢操】(一段)大哉顏回!得道,大哉顏回!思憶顏回。 顏回 賢战類回 含則凝也, 鮙

第三章 劇錄

也,予不得視其猴子也,顏回!今也則亡也,顏回!今也則亡!悟乎,聞一知十也,顏回!嗟回之德行也! 不悅兮,顏回!不遷怒也,顏回!不二過也,顏回!不幸短命死矣!而興道致治也,何時?賢哉顏回!在陋 回 周之冕託空言,誰維韶武故鄭聲!(五段) 一日克己復禮,爲仁由己,而天下歸仁。今亡矣夫!傳 嚎如苗而不秀,何居!秀而不實,何居!天喪予也!瘥吁慟哉!予思非夫人之為慟而誰為!(四段)陳縻 屢奈也"顏回!憶昔當初,在陳絕糧,從吾患難也,顏回!語之而不惰兮,顏回!終日如愚, 之邦,不得中行而語狂。 統也其誰?天喪斯文也何裨?若人兮先摧!悲战有慟乎!信乎理數茫茫,而天道其何知!吾將歸, 相從,謂予道大難容。予哀久不夢周公。明王不作予莫宗。行夏之時兮何時行?乘殷之輅兮何時乘?服 人百其身! ! 其心三月不違仁也! 人不堪其憂也,顏回!天喪斯文也,顏回!(三段) 大哉顏回!得道,大哉顏回!回也, 松風閣譜 ,顏回!悼道悼道無傳,死矣顏回!天喪斯文也, **葱欲作春秋,雨傅經可繼何人?傳心可受何人?予今哭回回不聞。** 顏回!(二段)有德行也, 如 於吾言無所 视予 河贖 題回 吾道 % 1

今夜同歡笑。(合)想天孫一度經年,歎光陰易催人老。 【南曲中呂過曲泣顏回調格】庭角起商處,金井梧桐彫早。 【雲南孔劇哭顏回情節】(一) 堪吟可賞,一家快樂難討。 晏平仲帶領孔子謁見齊景公。 堆金列玉,料今生富貴應非小。(含前)——南曲九宮正始載元韓壽傳奇 碧天絳氣, (前腔換頭)青皙,時見彩雲飄, 景公問治國安邦之道,又問「高徒幾人」?孔 相映着皓月纖小。 牛星女宿會佳期; 恰一似丹青圖

子便談到顏回,因其已死,且贊且歎。景公請孔子館驛安身,命晏子妥爲招待。(二)晏子夜訪孔子,請教 番,再唱大段反調。。晏子與子路子買一齊解勸,方纔止痛。 **鼓琴一曲**。 孔子對琴而唱「悲秋」之詞(反二黃)。因琴音甚悲,疑是顏回鬼魂來聽。於是將琴作弔,哭念一 劇學月刊四卷十二期,徐凌霄滇南孔劇述

謀之人,斬首謝罪。孔子說:「情願代勞!」即命魯國司馬行刑,殺樂工於酒筵之前。……孔子及魯君安 爲懫相。……念誦儀注,讀瞽文。孔子敬齊君酒,晏子敬魯君酒。 犂礀命夷狄歌舞,就便行刺。……孔子向 暄之後,說會場設在夾谷山下。……齊侯先下。 之狀,以唇魯侯。孔子二次大怒,一面命申樂二將預備武力,一面申斥齊侯。齊侯晏嬰均稱不知, 命他與晏丞相商議。 然退席之後,晏嬰忽然詰問齊侯;「是何人叫主公如此?」齊侯說出犂瀰。 晏嬰大怒,叫「鄉去殺了!」齊 前斥駡夷狄之樂。 【叉夾谷會情節】(一)魯定公接到齊景公來書,即宣孔仲尼上殿。……孔子奏自己保駕之外,又保舉申樂 ||侯講情,纔打入天牢。 然後由||晏嬰負貴,修書謝罪。——同上。 二將隨往。 (二)二將起霸伺候。 王同孔子上,吩咐起駕,過場。 (三)齊景公上,……犂彌進刺殺之計。齊侯 晏嬰請齊侯將夷狄樂趕走。……犂爾一計不成,又生二計,另進宮中雅樂,扮魯宮徽亂 犂懶說:「丞相與孔某交好,恐其洩露。」遂獨任其事。(四)迎接過場。……(五) 寒 孔子即吩咐二將:「看我臉色行事。」(六)孔子與晏嬰各 顧將主

唐

## 十三、樊噲排君難

解, 從來未經辨正,致覺吾人對於此劇,今日仍有徹底從頭體認之必要。 店有此劇,衆所習知,雖內容不詳, 應大體明白, 無所扞格。 乃因王考之敍錄中, 存在許多誤

王考依據舊籍, 平列唐代五伎日: 大面、撥頭、踏搖娘、 **参**軍戲及本戲。 其中爲種類名者三,

爲戲劇名者二,單位性質且不同, 所論自難免混亂。 其原文多已見前章辨體近人分類 節,

複,茲引其有關本劇者如下——

至唐,而所謂歌舞戲者,始多概見:"有本於前代者,有出術撰者。……

此五劇中,……惟獎灣排君難戲乃唐代所自製。 且其布置甚簡,而動作有節, 固與破陣樂慶善樂諸舞 相去

不遠,其所異者,在演故事一事耳。顧唐代歌舞戲之發達,雖止於此,而滑稽戲則殊進步。

|王氏原意,此五伎皆歌舞戲也。 基於此一意識,以衡其前後所云,使人有三種誤解

注 ; 此外如王氏原意,另一 一種口大面戲,如蘭陵汪; 一)「歌舞戲」 與「滑稽戲」, 種曰參軍戲, 種日鉢頭戲, 二類名也。 此戲前後曾有黃幡綽、脹野狐、 歌舞戲一 原名不詳, 類中, 本書擬名曰「格獸 又分數種:一種日合生戲, 李仙鶴輩九人, 復仇」, 及周家夫婦等 日祝 如義陽 千秋

噲排 王 古 以 촒 肵 Ŧi. 拍 肵 演, 唐 彈 考 伎之間而 姚 演 相 與樊噲 人新 麥 未 倳 君 應不 詳, 難 氟 者 撰 "如大面及全軍戲。 各類之內,唐代所演者,亦皆無一 戲 下數十百劇。 自製 言, 排 劇是唐代所新 數 祇 7 涒 日 但讀 (其劇 古劇, 與 難,皆劇名,原 (非新 爲 者却不如 撰自製別之,遂成 寧皆舊本或外來, 唐 其中 其戲之出 歽 撰自製, 且用 「新撰」 有 非 此想,亦不 種 種 類雖 類名, • 來自外 製, 此· 「自製」。 如此 戲以 此乖戾! 不合與· 無一 新撰自製之戲歟?當知其必不然。 更 標誌唐代歌舞戲發達之止境與極限,將 國, 廂 無 爲 巾 待言。 、大面、 此劇 唐人所新 而戲 王氏 讀者所想、 以以即由 也, 樊噲 指 鉢頭、 此一 誠然 撰自製者歟? 排 唐人自編者; 劇爲唐 君難 所用者, 爲 參軍戲三名並 唐 在歌 所 人新撰自製, 新 舞 卽 撰 早已超出王氏原意之範 戲 彼 有 乃王氏 列 合 並 自製, 類 生 種 中 源意或 旣 類 不但 316 何. 但黄 亦屬 大 究屬: 汉· 列 面 僅 解· 限 矣 脹 國 於 定僅 就 ? 李 內, 鉢 何 夫踏 所 周 面 頭 頹 圍 **Y** 舉 叉 推 官

卽 新 撰 曾 之時,反而有之,其 自製 號 自 稱 Œ 氏 得 空 前 有 劇 洛, 此 而 語 E, 後,近 岩 敌. 檢 抑 人多 何 何 討 在? 其 可 誤 憐 實在之造詣, 認 又從不思也。 有 可歎 唐 į 代二 至於初、 祇延 百 無 九 怪 至 + 青木 盛 唐 牟 室 來,教 史曰 +垂 唐 絕 坊 將亡之際,天復元年有此 百年 角 人 及黎園 中, 俱無此 弟子之伎 魄力, 戲 藝 兀 何以到唐祚 纤 後唐亡。 蓰 盛 唐 歭

遠

甚

矣!

謂

宗永不信.

請

看下

例

第三章 劇像

六九四

入唐代 繼承 此 類舞樂,復有此類之新製作品,可徵之文獻者,爲獎喻排君 難 戲

#### 更無怪周史曰:

中國 戲 劇 到 唐代,雖已略具雛形,並非從儀式的樂舞裏解放出來。 即令此時樂曲號 稱最盛, 而 供奉 内

**梨園弟子,竟不會於此有所建樹,仍須仰賴別方面傳入。** 

響而 馮沅 後發也。 君 中國文學史稿十 至於青木史認爲此劇雖屬「新製」, 四仍 H : 「完全新創 造 的, 仍是「舞樂」而已; 如樊噲排君難。 周史認為雖 凡此實皆受王考此 略 具 微劇 語 雛 之影 形

|未脫離「儀式的樂舞」:更無一不俯就王考之所範圍。 蔚史完全用王考, 別無表見。 惟 徐 史曰

173

.....唐 所自有者,僅獎灣排君難劇,而又出自居禾昭宗時代。 意者或不止此數, 然不見於載記, 亦 Ж 從 稽

考矣。

乃在 按, 事。 人耳 考其詳,是一事;若就唐代文化之全面情況,以推測唐代自製之戲劇 此二者 目環境 不切實際, **E** 考所範圍者之外,自由 **尚且不容相混**, 時之所及,即推爲千餘年前歷史真象之極限, 有若諸賢於此事之所蹈者, 何況徐氏所謂「不止此數」者, 產生稍稍踏實之意見,已屬難能 固 知 其 不 可 事· 實· 矣 ! M 輕 可貴「夫今日就此局部情况, <u>下</u> 下 徐史另曰:「終唐之世, 下 斷 非· 語, 必不 「 無・ 或過分! 從稽· 止 此 信 考, 此類之戲, 超削 本而 歟 근, 人 1 倘 除上听錄 能否稽 不 乃 祇 交 加 憑 復 個

축 頁 踏絡城、 意向而已。 弄多軍、 至於唐梨園之設,本主樂,不主戲,詳見末章;若二氏之說,俱未中事實。 樊噲排君雖、 鉢頭外, 乃絕少創穫。 **圣梨園弟子所奏演,** 與宋元之戲曲, 則尤無彷彿之似。」依然與周史云

始終並 條: 別二人漢裝者出,對坐。 **씚考之末論** 史浩鄭峯眞隱大曲內之劍舞,曾曰:「於舞蹈之中, 着此劇之布置與動作。 三百年前, 徒矜起舞之雄姿, 駕蔽之。 即唐會要或南部新書、 唯極簡易之劇,始能以大曲演之。」然則王氏豈依南宋此項劍舞第三場演鴻門宴之情形, (二)王考指此劇布置甚簡,而動作有節,不知何所 大媛馳譽滿文場。合茲三妙甚奇特,欲使嘉賓蘭一觴。」 無 樊噲其人者登場,又屬三百年後異代大曲之歌舞與表演, 舞龍, 以逆定唐歌舞戲之種種歟?此舞雖會說明布置與動作, 劍舞曰:「一曲之中, 兩舞者並退, 厥有解紛之壯士。·····」末楊說明云"「二舞者, 桌上般酒果。……樂部唱曲子, 王氏云云,所據必不在此。 漢裝者亦退。」 長安志及樂靑之所有, 演二故事。……惟大曲一定之動作, 竹竿子念辭有云: 舞劍器曲破一段。 亦誠然甚簡與有節, 不在此,又何在?誠難索解。 禹以故事, 原為王氏之首先輯錄者, 一男一女, 依據。 **重勢雖勝於重瞳,** 一人左立者上祵舞, 對舞, 自來有關此劇之直 頗與唐之歌舞戲相似。」又於唐宋大 均無從依據其「甚簡」與「有節 結劍器曲破徹。」竹竿子念辭云:「順伯有功 劍舞之此場有說明云: 「二人分立兩邊」 度德難勝於陸準。 終不足以表 有欲刺右漢裝者之勢。 如王氏所言; 其 **查王考四**, 中實未曾有 接資料, 戲 湖門設 劇 自由 纔 又一人舞進 伹 論南宋 發 **范父縣** 舞 之 字道 現三 回 内

此· 劍· 便 此 與 公 舞. 可 え 章 在· 孫 若· 退 大 馬· 唐· 回 颔 娘 牛. 歌· 溣 舞· 之· 同 百 本劇,不拘 戲 場 難・ 年 内: 風· 以 雖 火皮質 除· 泱 取 以 定 非· 其「奇 [<u>=</u>E 脯 禾 神 氏 兼 劇 他 融 业. 放· 特 亦 鴻門 說之 事. 如 興 有· 之, 此 精 但 排 悼 選二 旣 審 示不 非 若· 本・ 事入 祁 劇 應 話 般 一戲之義不同 強 主: 歌· 爲 角· 終不 舞· 爲 比 機之改· 樊噲 附 成 爲 . -故 至 樂. 事. 事。 於 **75**. ם. 此 雞· ٠, 曲· 王 絕· 無· ''', 並· 氏 A. 謂 劒 如 非, 舞 此· 大. 末場 頗 乖. 曲• ijį 戾、 唐之 竟以 詳 者, 下文。 歌 漢 亦 舞 與· 斷 項 戲 彼. 然不· 相 怕 南・ 伮 與 |宋· 唐 之・

劇之惟 ・ 已 茣· ·宋· 戲 那 指· 期。 程 維· 須· 推 劍· 度 劇· 靑 有· 廣 舞· 日 木 耳 至 <del>m</del>i. 爲 尚· 考・語・ 代 Ŧ. 幼・ Ţ 雞· 正 唐代 氏 稚 過 見 压 劇 面 • 所· 氏 舆 是 於 如· 開 越· (南 踏 ٠٦<sup>-</sup> 哄 於「大面 後 始 至. 種 緇 34b  $\neg$ 床 有 擨 推· 布· 跳 皴 在・ 劇之程 歠 等, 丽. 置. 絤 發. 舞 考 舞 和 源 及· 展・ 甚. 戲 流考 內 於· 之. 笑 從 簡· 度· 初盛・ 劇 睌 水・ 万.大 如 疑 準. 唐 的 代 \_ 中. 劒 動· 推 種 低· 面 唐. 作。 遽 舞 廣 類 之 劇, 推 叉。 表 至 有· 踏謠娘 對 全 鄮· 何. 爲 演 同. 以 故 唐, 王. 料· 皆· 與· 銳 炯 事 八 資· 料· 字. 汏. 服 沅 無 樊噲排 ·未必: , 無. 劇 卽 不 本• 衡 |夢 如 在· 王.氏. 因 能· 漲. 組 |準 此 近· 日 圍 協・ 錄 更· 人· 捓 於唐· 等 (受其・ 派元・ 発 進. 所 73 當 於此。 中 謂 ----布 之南 影. 鯡 榯 亚 叉· 反· 置 逕 朋 癴. 的 雜 甚 認 劇之 之 孝; 如謝 戲・ 雜 用· 簡 例 之; 相・ 此 劇 韶 却· 衡· 劍 婉 뛔 嚛 場 接・ Ė· 繧 雖 殱 動 凡 認· ? 爲 然 元 兩 掮 作 代 南宋 此 爲· ☲. 段 喚 戲 有 人· 對. 納 牠 所• 劇 推, 鄮 於此・ 於· 是 썚 雜 不 爲 劇 過 曲 劍 劇 已從 其· 唐. (燕 疑 舞 京學 鍘· 實· 歌: 使· |南・ 谐• 強・ 想 而 本 舞· 鏀

後唐劇之程度復被降落!究其實, 筵,同 者,概置不信, 「甚簡」「有節」說,恰恰相反;特尙未曾明其所以,言之確然有據耳。 **篠中國文學史新編不然,** 中 或依史漢所紀之本事,想當然。 最不應有, 畴 į'nί Ë 戲劇演楚漢相爭者, 是非標準,究竟如何乎? 翻雅戲。此 叉至南宋, 不得不爲揭之, 「雅戲」獨口「雅玩」而已。既有張協狀元南戲在南宋, 日「戲」日「舞」, 而專一篤信自己之「炯眼」, 如劉克莊田舍郎事詩所云:"兒女相攜看市優, 曰:「樊噲排君難戲, 已各寫實, 情選氏皆未詳。既有压考等斷定唐無真正戲劇在前, 以申炯戒。 且旣角色多、 與首章去藏 (二) 則於宋人之明明正式標爲「舞」者, 參看首章去蔽節(十八)「以為唐無劇本便無觀劇」。 於古伎藝直肆其誣枉而已, 有情節矣, 需角色較多, 辨於唐代者有所不同。 縱橫楚漢割鴻溝。 則皮浩集中所見之劍舞, 何以仍是 也較有情節, 山河不暇爲集情, 此舞開端處, 「近於戲劇」, 趙氏所謂角色多、 於唐人之明明正式號爲「戲」 豈有他哉! 絕不足以代表南宋之戲劇水平。 般人遂不輕許唐戲、 更近 竹竿子勾念, 於戲 近人見解, 聽到虞姬總是愁!」情 而尙非戲劇? 劇。 有情節者, 此種情 曾门: 「宜 故祇曰 東近 惟 與 主氏 超景 列勞 此 當

識, 舞 一百人可作種種不同之體認;其中如上文引周史所謂「儀式的樂舞」一 疑 三)王氏指本劇與破陣樂慶善樂諸舞相 亦受王考此說之影響而始構成。 換言之,二史先後認定此劇均不過 去不遠,其說益爲不根,甚至無從理解。 層,却頗 「儀式的樂舞」 扼要。 對 於初 周 史此種 唐 而已, 此

(包含別姬)應在「霸王院本」

之 列。

此等戲中,

如有鴻門宴情節,

间

能與唐戲於喻排君難有淵源

製。 至 歌 遠, 的 論 而 歺 樂舞裏解 舞戲 退化 直二百六十八年有如一年,有如一日,一 即去 亦 果 ) 與 之相 者, 發達之止境,其可憐可歎程度,豈不益爲加甚! 太宗 Ħ 唐代延及將亡之際,始創 放出來」,但其產生也, 幾 在二百六十八年以前 去 希。 不 遠 噫 ! 又主張: 然乎? 者大面、鉢頭、踏遙娘,尤其參軍 **豊其然乎?** 所製破陣樂慶善樂之舞山觀士 莊 又皆仰賴於外國, |其惟 切惟有承受與保守而 吾人應接近事 自創之戲劇, 果爾, 或因襲前代之傳入而已, 實,不情以· 丽 專從戲劇之一 戲之演故事者, 华, E, 按 其性質, 公元六三三年。 (思)、踏 毫無創造 實 以 端以 仍 與進步 去 求· 不遠,且 可以謂之已從「儀 験唐代文化 初非 也。 儀 可言 唐人所新撰 定 竹 又 卽 樂舞」 爲 其不 其 唐代 不 絽 反 自 元

竹 代 將 異・ 言 較 华子 如 表 矣!唐會要三三內, · 吾人之於茲兩體, 詳 本 ,亦終屬概念而已;**,** 侚 劇、試 念辭 問 E 李商隱家之「驕兒」所爲,摹仿戲場張飛鄧艾之演串, 考此說之依 秖 與 種, 初 初唐 唐 開始述二舞, Ž 舞 據又何 實皆昧而不 | 較,其間 舞顧 然對樊噲排 末尾則述本劇。 在? 有之乎? 相 竟同 去,亦不能謂之「不遠 明也,不知王氏於兩體之間, 君難劇,則 樣威覺茫然。 何 王氏之聯合雙方, 況 南宋 岩爲資料 飹 舞 吾人今日對破陣樂與慶善樂二 並不足以 所 以 ۳, 作 凝,旅 置 比 較, 如 代 此同程度之概念亦不 漢 又何從得其確切比· 尚且有聲有色,然後堪資笑謔; 或 後,如 即因 表本劇,其 [此,亦 桌 未可 1: 便 設 颊 酒 誤 桌 若 較如此, 解之程 一舞之所 姑 能得。 如 以 南 對 度, 坐, 宋 由 知 誠 雞 劍 此 足・ 舞 然 如 以

群下文待考離劇(II)(II)。可以昭宗殿廷供奉之藝,轉不如李家之見戲乎?將使當時之主要看客,如孫 德昭輩,從何樂起!在昭宗,又何以遂其褒獎「扶領濟難忠烈功臣」之初旨乎! 見下文。

若願作此種探求之準備者,必先跳出王考成說之所属; 蓋與其誤執,不如空手也。 資料數條如下,以定輪廓,然後再憑側面若干痕迹,試作推想。 綜上三種誤解之剖析,敢云欲探求樊噲排君難劇之內容如何,目前因資料 . 做乏, 茲先著錄僅有之 固 倘 無 望, 但·

宋王溥唐會要三三與宋錢易南部新書辛之說同——

述,反正,帝乃制曲以褒之,仍作樊噲排君難戲以樂焉。 光化四年(公元九〇一年),正月,宴於保寧殿。 上製曲, 名曰 1讚成功。 時鹽州 雄毅軍使孫德昭等, 殺劉季

宋宋敏求長安志六云:

昭宗宴李織昭等將於保寧殿,親制讚成功曲以褒之。 仍命伶官作獎增排君難以樂之。

陳書一八六「排闥戲」條云:

昭宗光化中,孫德昭之徒刃劉季述,帝反正,命樂工作樊噲排闔戲以樂焉。

至昭宗被囚與反正事, 詳新書二○八劉季述傳、 五代史記四三孫德昭傳及通鑑二六二天復元年春

正月條,三者大同小異。 茲錄孫傳語,以利研討一

第三章 劇錄

使, 實應胤, 師 **晔等分宗餘黨皆盡。** 「汝可進逆首。」 光化三年,劉季述廢昭宗,幽之東宮。 號「三使相」,恩寵無比 賜姓李,號 胤裂衣襟,爲書以盟。 德昭擲其首以獻, 「扶傾濟難忠烈功臣」。 昭宗開外諠譁, 天復元年正月朔,未旦, 昭宗信之。 大恐。 宰相崔胤謀反正, 與承海等皆拜節度使, 德昭馳至, 德昭破鎖, 陰使人求義士可共成事者。 扣門曰:「季述誅矣!皇帝當反正。」 |季述將朝, 出昭宗, 同中書門下平章事, 御丹鳳樓反正。 德昭伏甲士道旁, 以功, 德昭乃與孫水晦 圖形凌烟閣 邀其輿, 拜靜海軍 何皇后呼 斬之。 俱留京 節 董従 Ē 魚 度

以上四條,對於本劇,顯示三點意義,均甚重要——

宗當時之基本心理也 不 如 及曰 此用, 第 「以褒之」 : 此が唐戲特別 劇之主題, 爲切當。 有作用之一實例。 乃表彰「扶傾濟難 因 「以樂焉」, 忠烈功臣 故昭宗之命演此劇, 僅事後秉筆記載者循慶賀娛樂之常 情言之, ٦ 縦原 編劇 者初· 用意實完全在此: 未完全如 此 想, 曰「以樂焉」, 在昭宗 而未達 却 可 實 Ù 113

以 此· 褒之, 聯· 繫, 二讚成功曲, 必須再演 並非單用。 此劇, 乃 曰 昭宗專為 「仍作」、 而用此曲, 此事 仍 以備彰 命 而 製 者 與劇 「扶傾濟難忠 烈 功 臣」之旨。 不滿 同 畤 而 補足之辭 表 現, 疑即 用 以 爲僅僅 在劇內, 聽謝成功 此曲因五代毛文錫辭 至少亦! 冠 曲 在 劇 猶 훼 不足 彼・

定樊噲排 已見 祇能 昭宗 見 附 史乘。 屢 認 製曲 猶 爲 ?君· 雜 可得其句格, 難: 讚城功辭,必然出色當行,爲此劇生色不少,惜不傳。 辭,才情頗近。 曲 或 乃配合雜曲之歌舞劇,與配合大曲之破陣、慶善二 曲 子 而已,當時可能用之於劇中或劇 向被認爲四言句法最多之調。 葬州 難中之菩薩蠻三首最著。他 削 在唐五代嗣調中,具有特殊形式。 " 並無 如旅 大曲之迹 舞· 較; 途思帝鄉 其· 間· 象可 辭 及 相· 指。 去. 賜朱全忠楊 提·遠· 由 此 ţ 至就體 區· 別· 點, 柳 甚. 鸲. 製言 得·擬· 天·

安志所載。 曲叢談 得謂之悉符當 昭 宗 作 第三: 曰 回 曲 有據 「此爲帝王自製戲曲之始」, 樂工 此 此劇雖合表彰 戲是昭宗時的創作了。」 時故 作 作 Ľ, 戲 實 侚 皆等於日 ; 無 應非因· 據 「扶傾濟難忠 則 本事 爲另 「演し 而產· 間 認爲昭宗之自製, 戲可能爲昭宗時之作品, 丽 E, 生之新劇, 題 烈功臣」之用, 並 非謂 臨時編撰 乃事前原有・ 但其故 當與認爲唐代之自製僅此而已者 劇 之劇 劇 本。 事 但或先已有於此事之前。 情 也。 董 節, 史四 日仍 並 曰 無 被囚 作 依 與 此 反 田 Œ 指唐會要及長 不 華 仍 種 連 同 種 命 圃 伶

戲

不

官

之, 舞及傳玄惟漢行樂府,已奠後 話之、 |整||漢 演之,無不相 脇門 會,在 宜 史 į 蹪 中, 經增 來歌舞劇之基礎。 乃極 飾, 富 戲劇 則動 觓 人 者。 威 入·唐, 後 世 精彩 則詩、賦、詞、曲,傀儡戲、 各 種 **|文藝體** 倍出也。 裁內, 其 中 項莊 都 採 作 舞 歌舞戲 題 劍 材。 额, 蓋 早入 歌 之 公奠

主· 角· 廟, 赴· }林 詠 之公莫舞歌、 尙 以 华· 明· 爲 舊 後, 史, **|||-**無・ 多. 事 百 咸 並 體· 遊性質 迹 į 演· 與 岩 均 元 謂 不 虞· 明以 搬 大 曾 乾 前 此· 劇· 「南北樂府,率 娅· 曲 及 符 耕 ()用大 )後情 鴻 ,始偏向霸王,若汗途郡 鏺 間 張磬之鴻溝、 劒 彭 演 所 舞 門事,具 演 乏 H, 形, 載 汪遵 木 }關 表現, 九百餘 見記 人,詳前章傀儡戲 正是其 詩 去唐太遠, 見 日 有歌引 謂「大曆 生氣 名目內, 王轂之鴻 膀, 斑。 玉 反 輦 晚唐徐 可 \* 與此詩旨亦正 而 間,辛雲京殯禮之祭盤,爲楚漢鴻門會, ላ 曾經陷 常· 時· (門)(裏) 病 以不論。 不 樊噲戲 料當 充 Æ 寅樊噲入鴻門賦, 歌・ 近題材, 楚 營, 場 曲, 諸篇 時 自· 在· 如元髙文秀有病樊噲 面 傀儡戲內, 合。 甚至劇· 反 所 漢皇 冷落之列矣。 已成事 寫 丽 敦煌所 冷 心怯 曲・ 均 落 用較小木人者,已另有表演 科; 4; , 極 擬 疑. 癜 矯 必 打呂南 休 盛用·此· 但· 亦· 節· 因 民 健 間 長。 生 爲· 雜 本劇而· 雜 有· 曲 動, 劇 劇 當時不 雪詩. 院 辭, 事· , 熱鬧 本 要之 機 ij. 如]酒 發, 打・ 中, 關 樊 得將軍 以· 有 動 ·噲· 資· 料· が 想・ 記・ 另有 泉子 過於場 因發展旦角之故, 作,良 本, . た 爲 詠劍, 办 發揮之故。 上 詩 久 唐 以樊噲爲 **11** 日・ 有 中 75 實· (定 畢 月・ 樊將 李 如 .風 須· 歌 李賀 分· 軍

此 爲 劇 稱 \_l: 昭宗 樊 列 噲 陳 }腓 書, 臨 時 君 獨 雞 命人編撰, 稱 爲 是。 此劇 因 曰 樊噲排 非切「排 樊噲 排 闥 耀 |難」不可, 原爲另 仭 平可 疑。 又認唐劇必不會離開史實 推 門直入 但 岩参考 事」,見漢書 徐 賦, |操噲傳 便 知 其 不 說 狘 應融 尙 非 欠 偶 酌 然。 排 闥 董 懂 史 氏 ス 旣 70 譔 排 認 我

難」中。 變文與 之同時表現,覺陳書排隨之名,必有所本, 有. 近 野. 世之戲劇無殊:對於史實,並 乘對於此劇之記載,曾出會要、新書、長安志等以外,不知今日尚得見否耳。 唐戲 實則 此劇乃原有者,昭宗選用而已, 此劇情節, 若融 無一步一趨, 「排闥」入 「排難」, 未必憑空臆造。 全盤遵照之義務, 已見上文。 實毫無足異。 唐劇在題材之編排上, 是此劇脚本, 同樣可以增損 既有: 徐賦之側面 至宋獨可以見大概, 人變化, 應與當時之變文或 **参**· À 詳· 另詳 八章 叉·有· 或· 另· 變文·

必 丽 受時 昭宗演戲以褒功事,或亦徐氏當時所親聞。 劇演出之影響。 作「徐夤」,有釣磯文集。 此層雖無明徽,非不可能也。 據全唐詩,乃昭宗乾寧進士,是徐氏平時有見此劇演出之可能, 賦中云云,難冤不以有關此劇之見聞爲背景, 賦見全唐文八三〇,已發

步。 輪畫 |沛中之智兮勇鵬翻,舞陽候兮威曷論!冒死而嘗輕白刃,匡君而直入鴻門!巵酒彘肩, 扉,信春冰之可及 鯢浪鯨波, 狼而切肉。 海蕩山. 能 **呀咿於斯須之際;禽籠獸穽,炮燔於咫尺之間。** 扶萬乘之尊。 僕視關守,掌規戏量。 振,龍鷲虎懼!風壓誰傳?鴻門晝闕。 走電吐雷,金櫃洞開。 常其寮鹿無主, 嵩衡蓋數撮之塵,溟海乃 項王赫怒, 肇鹿奔而 貙虎至, 湯池命酒, **商楚將於秋鷹,** 胸胸罩心, 孤之水! 燕雀驚而鷹隼來。 歐劍搖環。 身 滅沛公於蹇兔。 雄雄壯士!諮闆園而飛步, 輕白羽, 氣隆準以斯挫, 愚山可徙, 蹈烈火以 天地 **豈讓匹夫之饍! 朱** 血重難 非難; 胸柱須推 何 小! 而 風雲可 手 欲殷。 孽朱 怒豺

唐

# 龍躍於洪波,豢人徒爾;送鴻翻於碧落,弋者何哉!……(下

闕

度,亦 威资 鑄· 節· 就 戲劇意 膅 賞 或就二百六十八年前 擘,履冰、 ₩. 同· 人小賦, 上木 事件之證成功 戲等等,下並足以與五代麥秀兩歧諸劇情形相銜, 料缺乏,與其在 如 ?較提高。 劇並 此種方: 此 味,史實如何,不顧 走害 試 篇幅 探之結 非 /法雖同] 唐代新編自製戲劇之惟一 ,鷹來、虎至,可 然而 本不長, ·曲名,與同時代之歌篇小 果,乃 虚空之中,就三百年後南宋劍舞所演,以逆定本劇之「布置簡單」、 如此認定之本劇,亦終不過是唐人朝野上下所自編製數十百劇中之一 為推測而已,然其資料之時代與性質等,却較為接近而切實;故結 ,初唐破陣、慶善所舞,以假定本劇之「相去不遠」, 覺其在歌舞劇上之造詣, Ű, 此首所闕, 作表演之身段看;至於切齒其容,吐雷其聲, 此層與戲劇脚本之義通,正所謂「戲劇文體」耳。 或已有限。 驕兄,更非唐代戲劇 , 脈所・ 述,對本劇作旁敲側擊, 並 綜觀全辭, 不幼 並不辜負在時間上唐祚二百六十餘年之陶 稚 ,至少應不亞於唐代風行之大面、 止境之最遠界石 乃將「排闥」裝於鴻門會前, 不成戲劇, 以 推· 山 也。 又可知也。 想其舞客、 飛步、掌規,身輕、手 毋· 寧· 「動 論之可信程 吾人今日旣 ·轉換方向, 聲韻 與情 而已。 宱 以豐富 有 鉢· 頭· 節 其

狂 當時想 膩 削 र्मग§ 祇有具故事 쩳 戲 曲 豜 受印度文學及佛教之影響 性之舞蹈, 並 無 歌曲科白也」。 文內, 謂 「第一本」 此 劇 「 雖 訛 爲 我國 全非, 第 本戲劇, 無待辨; 至認 然其 讚 劇 不

之地 艾吃」 事故 能 某戲之本身,尙難作徹底了解, 雞 習,豈參鶻二色所能扮齊 黎軍 故事」,又有忽略唐代其他戲劇已演故事之嫌, 叉 未 的東西, 簲 Ші 「称「樊噲排 能 憑其故 唐,…… 或仍爲歌舞, 單行,未與戲合, 事, 詳, 位 蒼鶻二色, 而 簭 則又何 仍俟考證。 自必是要稍加繁複了」。 事 已,至多亦與初唐二 敷 ? 是唐 ·繁複, 選劇, 至所謂 U 人自製的 當與公漠舞情形有別。……此戲殆即創始於唐」。 而指其「劇目現在 解於唐劇中之演歷史故事者, 遂斷公莫舞較初唐大面等二位爲繁複數? 較代面、 董史曰:「在唐代演故事的東西, 此戲中並無曲白, 「更複雜些」, 戲中的。 **麥軍戲有其特點所在,如鹹淡問答以見義是,** 舞相 鉢頭、 又何從斷其孰繁孰簡數?例如晉之公莫舞, 此種比較, **詳情難** 可考的, 去不遠, 踏搖娘更複雜些」。 亦猶 亦同爲想像而已。 水 劉氏之意耳。 有樊噲排君難」 仍是汪考之意。 知道,但由其表演的故事看來, 可對 益覺未安。 如巓陵王、 一般唐戲空泛施之, 我們在文獻上, 近 將汪考「唐代所自 周史謂此劇「所演當爲鴻門之宴的故事 使董氏之意指演歷史故事, 人阿英元人雜劇史內 弄孔子、三教 劉大杰中國文學發展史謂 甚異! 惟「盛行於晚唐」一 蓋 因鴻門宴故 謂此劇不够進化, 祇能 不必著象於某某 彼 論 衡 製 鴻門會經過之演 找 較之代面、 即已演此同一 到 事之場面, 語, 語, 灌 種樊噲 }[1 說 明 變為 神 較 此 而 踏搖 戲 僅脫 }隊、 夑 有 劇 非指演 意義, 軍 排 一唐代 故事 飛胡 戲派 人人熟 因對某 娘 盛 雠 君 難。 行 晉 時 有 演 叉 惜 類 於 舞

贵此 際用意,則與有唐一代戲劇之具體情況,尚頗有隔,不妨撤開,靜候新資料之發現也。 近人於此劇之體認, ŔŰ 進一步。」末 項體裁所能辦! 還 該 有 漠 高祖、 語 頗 中肯, 周勃、灌嬰等等, 多數不出圧考 馮沅君中國文學史稿十四日·「樊噲排君難戲中, 其說正可糾阿英之失。鄭麗中國近代戲曲史, 爺山, 場面 其視爲 較以 įį 的撥頭等, 「自製」 或「複雜」 更複雜、 於此戲之黯意, 者, 熱鬧。 包含的人物比較 看似推重此劇, 這·也· 與劉葷二家略同 標・ は読着歌 多, 若其實· 除 舞· 總之, 樊噲 戲的·

按沈約宋清十八禮志五曰:

樊噲冠」, 廣九寸, 制似平冕, 殿門衞士服之。 **漢將樊噲常持鐵盾。** 鴻門之會, 項羽欲害漢王, 乃裂裳

以苞盾,戴入見羽。

魏微隋書十〕禮儀志,於武士服飾中,亦尚屢言及之;並謂『樊噲冠』 四寸,制似平冕,凡殿門司馬衞士服之」。 晚唐演本劇,可能卽用此種冠式,附記於此 廣九寸, 髙七寸, 前後出

#### 附録

服之。或曰:樊噲常持鐵楯。 「『樊噲冠』,漢將樊噲造女所冠,以入項羽軍。 【樊噲冠】前文本節會引沈約宋書述「樊噲冠」,共實此物初不始於劉宋, 聞項別有意殺漢王,噲袈裳以裹楯,冠之入軍門,立漢王旁, 廣九寸,高七寸,前後出各四寸,制似冕。 說應糾正 晉可思彪後漢書志曰: 司馬殿門大難衞士 视填羽。 」 其文不

僅述冠制, **兼寫噲之排難時如何登場,** 可以 留意。 蘇軾志林以蜡祭中之黃衣黃冠或草笠野服, 皆「戲之

道」。料在唐殿排君難中,必亦有以取是冠矣。

演述神仙變化之事」,謂優戲之始。」 之?非倡傻而誰?』茶香室叢抄卷十八引述異記『蛍尤戲』。又引綠水亭雜識云:『梁時大雲之樂作一老翁 做其訟鬥之狀。酒酣樂作,以爲嬉戲。』則仍左傳魚里觀懷、史記夾谷侏儒之舊,非扮演故事,並不得以『倡 按此即千金記『鴻門宴』一齣之濫觴。若蜀志許慈傳云:『先主愍其若斯,羣僚大會,使倡家假爲二子之容, 家』二字,謂今女戲之緣趄也。 東坡志林卷二:『蠟,三代之戲禮也。猫虎之尸,誰當爲之?置庭與女,誰當爲 雨,鴻灑庭中。忽聞聲滴井邊桐。美人驚起,坐聽晨鐘。 【扮演故事】清末平步青霞外擴屑九云:「戲劇扮演古事,唐時已有。南部新書辛云:……(見本節上文)庸 「讚成功調格」海棠未拆、萬點深紅、香包緘結一重重。 似含羞態,邀勒春風、蜂來蝶去,任邁芳叢。 快教折取,戴玉瓏璁。 ——花間集五,毛文錫作。 昨夜微

平氏此節,重在說明「扮演故事」一點,用以貫穿三代、漢、梁、唐諸伎。 歟?東坡「戲體」說,已詳上文去一般節;大雲樂說,已詳上文上雲樂節 容俱甚完備,見前文二辨體多軍戲節。平氏不加詳玩,選謂一仍魚里觀像及夾谷侏儒之舊,則殊不合。蓋 所有之主張完全一致。 魚里夾俗所演,究竟是何故事,毫無所見,而「許胡克伐」之體裁、內容,均昭昭然,安知此之於彼,一仍其舊 **惜與本劇究竟如何扮演故事,並無深入之探討。至於「許胡克伐」一劇,體裁與內** 其於我國古劇之看法, **殆與唐戲弄** 

第三章 劇縣

### 十四、麥秀兩歧

云

膅 唱徹,衆己盡記,於是終席動 日:「汝山民, 金州,不復言矣。 亦張樂燕之。 封舜臣,性輕佻。 亦合聞大朝音律!」 倡優作艦樓數婦人,抱男女筐筥,歌麥秀兩歧之曲, 德宗時,使湖南, 此 Ήį 封旣行, 守爲杖樂工。 道經金州。 守密寫曲譜, 復行酒, 守張樂燕之, 封叉索此曲, 言封燕席事, 執盗案麥秀兩岐曲, 敍其拾麥勤苦之由。 郵筒中送與潭州牧。 樂工前: 「乞侍郎舉一遍。」 樂工不能。 封面如死灰!歸過 封至潭, 封謂樂工 封爲 牧

漫志 民 記曲名內, 所習。 曰:「今世所傳麥秀兩歧, 惟太平廣記二五七引汪氏見聞錄,載朱梁命封舜卿使蜀事曰 另有拾婆子, 皆盛唐樂曲, 在黄鍾宮。 故文酒清話謂封氏在德宗時曾誇爲「大朝音律」, 唐尊前集載和凝! 曲, 與今曲不類。」 按麥秀兩歧載崔 非湘 加

敢不奉之。及執母,索令曰:「麥秀兩歧」,伶人愕然相顧,未嘗聞之。 漢江而上,路出全州。 朱梁封舜卿,文詞特異,才地兼優。 土人全宗朝爲師。 特其聰俊, 封至州,宗朝致筵於公署。 憗 多輕薄。 梁祖使聘於蜀。 **且以他曲相同者代之,** 封粢輕其山州, 時岐梁眦睚, 多所傲睨, 關路不 封擺頭目:「不 鸿 全之人莫 遂泝

可 ! 既不獲之,呼伶人前曰:「汝雖是山民,亦合聞大朝皆律乎!」全人大以爲恥!次至漢中,伶人已知全州 事,憂之。及飲會,又曰「麥秀兩歧」, 字,蜀人嗤之! 於殿前施芟麥之具,引數十聲質兒,襤褸衣裳,攜男抱女,挈筐籠而拾麥,仍合聲唱。 西蜀亦未皆有之,請爲譜一本,急遞入閩,其言經過二州事。」 消封至閩,置設, **封唱之,未遍,已入樂工之指下矣。由是大喜,吹此曲,訖席不易之。其樂工白帥曰:「此是大梁新翻** 苦之意,不喜人閒。 」又曰「麥秀兩歧」,復無以措手,主人恥而復惡,杖其樂將,停盞移時。逡巡,盞在手,又曰:「麥秀兩歧」。 **封顧之,面如土色,卒無一詞,慚恨而返。** 亦如)全之筵,三呼不能應。 乃復命,歷樂漢安康等道,不敢更言「兩歧」 有樂將王新殿前日: 弄參軍後,長吹麥秀兩歧。 「略乞侍郎唱一遍。」 其詞凄楚, 及其餐

代, 其載六世孫舜卿爲朱梁翰林學士、禮部侍郎, 聞見記附唐封德彝歷史,列四世孫演, 較之前說,時地懸殊,而曲名與劇情則 未及舜臣其人;於舜卿使蜀事不敬。 仍俟考訂。 詩話總龜前廿三引雜誌, 是舜卿之人,信而有徵,而關於舜臣者, 敘封特卿為湖州軍体, 爲德宗時御史中丞, 人名亦不遠。 則與五代史合。近人趙貞信封氏聞見記校證,附傳及世系表, 與宇大禄唱酬事, 舊五代史封舜卿傳無使蜀事。 著封氏聞見記等書, 封德鄭之歷史內亦不載。 則爲孤說也。 未云有舜臣其人。 茲姑以 足見其書尚有遺 此劇屬江 蜀 刻封氏 N

第三章 劇錄

不足悉遇

原始 隨· 之。 情節 飾 所· 以· H 「長吹」耳。胡箟亨唐音癸യ「樂通」二、「摭言載朱梁封舜卿使蜀, .I: 中訴之,不假說白; 炳 砌 種 兩 末**,** 配· 聲 此• 則 # 皆倡! ,要以 情爲 則 劇・ 合不同之歌辭與 記 一則凡所謂 似為獨幕歌劇,有歌與演,未見有舞。場上貧婦若干人—— 爲 曰「攜」 載 歌 拾麥與訴害兩部分。 優所扮, 中, 削 Щ 男, ÌÉ 種之可能性 無 「敍其拾麥勤苦之由及其貧苦之意」 其唱辭當爲代言體,合於構成戲劇之條件, 営爲眞兒童。 並 指 ,並不悲傷,而戲劇效果旣須以貧苦悲傷感 非異正の 、複雜之表情者,情盡 其事爲隊舞之表示。 更大。 一貧婦。 拾麥動作簡單, 場上 衆婦合唱,非分唱; 惟旣習於 旣設芟麥之具, 而後鮮 日「長吹麥秀兩 「攜男抱女」, 訴苦較! 杰 好唱。麥秀兩坡』事, 識盡 惟動作不 者, 爲複 演員 岐 脯 或兼用說白敍之; 又各操 雜。 後歌 容爲女優或臨時 動 唱時有表情; 辭旣淒楚, 謂· 同· 必· - · · 可能 觀 罷, 亦不言何湖。」認爲事, 不必有數十輩之多 **管**額 衆,自有借重 致, 心 此 一調, 有 歌 兩 罷 不然, 布· 置· 種情 加 後樂 演員。 反覆吹 因麥秀兩歧 形 可. 說白之必 譄 成 闋 不 爲 逼· 認為調 (奏不已, 隊舞 真 此 則 抱 熞 語 專 要也。 女, |與容乃 創調之 其 未免誇 矣 所 於 胡氏之 主 唱 以 應 應・ 以 此 辭 要

死 灰,於義則 此· 劇 意義, 在· 何· 蓋其事有特殊之諷刺作用在,初非故意演一尋常悲劇, 以 使. 對. 面· 如· **、死灰?曰「不喜人閒」,** 謂人入聞之不喜; 以敗嘉賓之典 使其 不喜, 而已。 與 使 其 面

機也

日據言所載,

今本摭言則無之。

平廣 唐 俾 妄自尊大,強人所不能, 盠 有以懲之!故編劇 使 崮 面之熱,效果之強,意義之正,除成 但知 於是公私交愧,無地自容,乃至面 致, μ 暴飢 記 民及爲山 全在 D 所載揣之, 而已, 一威臨 所 謂 Ŧ, 民之長者,皆得因此而大大吐氣! 殊無治道可言。 「及其貧苦之意、 **蜀**人所以作如此一番布置,務令封使難堪者,殆存公私兩面之作 從來不爲「大朝」反省, 者取其詡爲祥瑞之音者,反注以民間之哀傷疾苦,甚至怨毒。 挫辱人至再, 時生民塗炭, 不喜人聞」 如死 輔端「旱稅」, 不近人情; 灰。 就當時地方百姓眼中看來, 在今日所傳說 及 實完全由「大朝」之暴亂致之,「大朝」何 與蜀優人劉關責買二 「敍其勤苦拾麥之由」 用就其所矜誇之「大朝音律」, 一此私一方面之諷刺,較爲明顯。 唐五代之許多 劇外, 乖戾實集於彼一 等 諷 刺劇 情 想像中 節 聲辭 中, 中, :用在: 作意外之表演 、盡情, 其 **殆無逾於此劇** 設計之工, 以促 身, 得 次 丽 封磐覺 封 朱梁篡 宜 聞 丽 輕 乘 形 容 機 湗

又從此劇之情形,可以想見下列各點——

者.

- 一)此時戲劇, 由 編 至演, 所具之真實性甚 強 į 對 的 放矢,無 所 厭 鋑
- 二)脚本雖 H 於臨 時之需要而編,但似此題材、就貧民生活之苦痛作 特 寫 者, 又何嘗不具有 亦

<u></u> 性,雖千百遍演之,何妨! 足證汪考謂戲劇演時事者便無永久性之誤。

第三章 劇錄

七 二 二

#### 唐 戲 弄 上册

(三)唱辭代言,並非敍述。

可略見一時之規制; 四)在賓禮之中,當筵張樂,先演熟事參軍戲, 可與宋雜劇分豔段、正 雜劇及雜扮三節者 以取笑樂, 比 次演特編之歌劇, 較 爲主要節目, 亦

來。一知新聲創製,多在長安,尚非有心傳遞,亦難望其自然遠播, **絃翻出是新聲。……」** 白居易謝曹供奉寄譜山代選卷弟子謝汝師曹供奉寄新調弄滯云:「琵琶師在九重城, 五)中朝音樂,不盡爲地方所習。 方干江南聞新曲等詩,詩云:「席上新聲花下杯,一聲聲被拍降催。 雖創調早在百餘年前者,湘南蜀西,比較偏遠,仍未傳及。 也。 忽得書來喜且驚!一紙展看非舊譜, 樂工不識長安道, 盡是書中寄 觀 四

此而取辱,初非其所及料。 (六)麥秀兩歧之晉調,必有穎異逾常之處,然後乃邀封氏之特賞, 然而此曲已因之不朽矣! 不惜伸之以威勢; 若其 終以

不能如曲師之授弟子,反覆指陳不已也。 事之情勢中,苟非於一遍唱徹後便能強記者,將無以發生作用。 妥善,而終於達成任務,亦可反映此時優伶之技術水準並不低。 (七)一遍唱徹,衆已盡記,唐人描寫音樂之造詣者, 蜀中得訊, 能於倉卒之間, 神乎其說, 因以使節之尊, 每每如此, 編劇、製餅 敎 當難盡信。 樂工 習歌. 褶 Ŀ 歌 然在此 演, 曲 必

麥秀之歌」,原爲箕子弔殷墟而作,見史記。麥秀兩歧之異,前人原認爲祥瑞。 後漢書張城傳

遠矣。 僴 「堪爲漁陽太守, 麥穗厢妓詩, 唐調或不遠; 拾麥子」小曲,開端爲七言平韻長篇,正文未見。 時有之,應出於民間,與前調一 曲兩方面之來源也。 詞譜卷十四 **郥樂曲無** 惟內容已從稱頌祥瑞,淪爲描寫淫豔,中間必經過不少之演變, 獲 認爲此調句短韻促,無他首可校。 百姓歌曰: 拾婆子 『桑無附枝, 曲與此劇情,似尤爲吻合。 樂一苦, 應是兩種不同之聲情。 與唐曲唐劇,有無淵源, 麥穗兩歧, 王灼所謂「與今曲不類」者, 張君爲政,樂不可支!!」 近人編中國俗曲總目內, 催記所列曲名, 俟考。 麥秀爾歧之五代 足證其創調時期已古 原棄備宮庭 拾麥子調, 竟不傳。唐鄭政等, 載濟南「 傅 潘金蓮 辭 曲 雖 與民 於同 去 有

#### 附録

羞道交回燭,未慣雙變宿。 【麥秀兩歧調格】涼簟鋪斑竹,鴛枕並紅玉。 樹連枝,魚比目,掌上腰如束。 臉連紅, 眉柳綠, 嬌嬈不禁人拳踢。 胸雪宜新浴。 淡黄衫子裁春縠, 尊前集,和凝作。 異香芬馥

#### 十五、灌口神隊

音樂、歌曲,並非百戲中之武伎,故收爲戲弄。 灌 補 隊,乃五代之武劇也。 四字不似後人之戲劇名,而有若 宋張唐英蜀檮杌 舞隊名。 但資料 所及, 断其配合

#### 唐 山敷 弄 上册

廣政……十五 奏岷江大渡,鎖塞龍處鐵柱頻撼。 年六月, 朔,宴, 教坊佛優作灌口神隊,二龍戰鬥之象。 其夕大水,漂城,壞延秋門。 深丈餘,溺數千家。 須臾,天地昏暗,大雨雹。 推司天監及 太 明日 []雕[[]

÷

四

二龍 獨壽 酉, 清 所 插二龍之互關。 谏 山 好也。 朔, 鱣 机下又先载 緽 是神與龍鬭 大宴羣臣 朋 既爲孟昶君臣宮廷宴饗間之所賞,其戲劇規模定不在小, 德二年七月,閬州大雨雹…… "皆戲中所宜有之情節也。 敎 世家 坊 優 人作 所 紀, 摊 口 與 神墜二龍之象」。 此 略 同, 而謂 此戲當演濫口二郎神率天兵天將, ·女巫云:「 廣 政 灌口神與閬州神炎戰之所致。 則 十五 口 一神 年 公元九五二年。 隊, 而二 特從未爲人認爲戲劇耳。 韶 相 ....夏, 收伏二龍, 鬬, ᆫ 此亦劇之 則 六 曰 H 並穿 摩 Z

営爲 形 神」, 可 及其在元劇中之演變,馮沅君古劇說彙內已有詳考,茲不引述。 名日 能 唐曲之遺 在此戲之前已用於戲劇。 75 {郎 「眉山七聖擒妖 曲 浦 名; 曲名, 香。 曰 「變」 早見於崔記。 而宋 怪, 云云, 官本雜劇內,有二郎神變二郎神, 灌 乃故事。 後來宋柳永嗣有二郎神、南曲 口二郎斬健蛟」, 其曲 調之創始, 孤本元 明雜劇內, 本於五代劇灌 顯然託於故事, 金院本內有二郎神變二郎, 有明 商調 口神隊 9鈴内府 有二郎神近, 可能即爲此戲所採用之曲 無疑。 本灌 {L1 關於灌 二郎神慢, 態 鏩 口二郎之 健 開端 蛟 劇。 (温) 超二国 調, 故 題 事 亦 Ħ

龍來。 代 迷 未免主題不分,存心嫁禍,大足爲此類神話戲劇發展之障礙。 鏖戒」, 郎神之戲,蜀中豈即無再演之望乎? 信之心理 而猶承襲未替; 廣 政 川劇中有此,其源甚遠,亦可證明類此濫口神隊之戲一直未廢耳。 十五 故意如 附會如此耳。 年成都大水, 此點染耳。 除非事出有故,遭統治者之壓抑,不然, **揣其意,似在責備演此劇者耽玩無度,麥賣神靈,** 近代川麓, 殆爲偶合之事。 則叉知其不然。 對舉動 所謂 艱難者, 「須臾」、「明日」, 蓋唐代風氣,戲弄之中本來無 猶指為 則記載人之封建思想爲祟, 信如所言, 「二郎神 竊以爲未必可靠, 在此年水災以 拿摩龍 致與災異, 蓋從川 所 後, 欲 忌 或 殱 違 及 因 劇 調 凡 史家 有 所謂 至五 翻

灌口神之服裝儀仗,向為五代時獨人之所習知。如獨標杌下云:

乾德……二年, 八月, 衍北巡。……旌旗戈甲, 百里不絕。 衍戎装, 被金甲, 珠帽、 錦繡, 執弓、 挾矢。

百姓望之,謂如「獲日紳」。

續 酒. 唐書 ·此等戲劇中得 三五 一及蜀世 來。 家用其說。 則· (又說明類似本劇之戲弄,民 百姓此種認識,除從廟內之神像及小 間· 固· 肾遍. 有之,特規模不能與宮廷 說內之渲染移來外,應更從 比 時·

**歪於當時之武劇,** 初將 百戲 中之角觝採入演故事 中, 使超出百戲範圍之上。 其技擊之勇猛程

劇

可從獨標机下卷所載廣政三年事見之

度,

亦

劃,誠覺幼稚,即使事前無人告發, 間,出不意,作突變, 以十二人持仗爲俳優,卽謂以十二人持兵杖爲武戲也。 今之武戲相打,其作始必仿宋之百戲」。 近百餘年」,當然不知有唐宋, 想像 所包間, 刀真槍,均已於此段記載中,充分反映。 神隊情節, 織 H 矣。 之兆也! 六月,教坊部頭孫延應王彥洪等, 膏 近人一 以爲舉凡後世 |中 國劇 及蜀 至是謂其徒胡圭曰:「今苦竹開花, 」構得十二人,期以宴日,因持仗爲俳優,盡殺諸將,而奪其兵。爲其黨趙廷規所 優武 面強調漢代角 處 虚都 所發威力, 打之造詣 講 戲劇中所有, 屢 空 無論兩漢, 便足盡殺在場觀衆中之諸將領, 如何, **艇戲之盛,** 惟交戰 亦未必果能 謀爲逆。 應使研古劇者能跳出 一一悉昉於宋。 是知宋有百戲,而不知漢有 其說顯然更細! 孟城 事, 孟 延應, 侯侍中 |唐猶 成功。 宮中 乃是近百餘年來纔盛 演 趙廷隱之優人, 佔重要地 家馬作人言, 然: 灌 在孫延應意中,表 如孫楷第傀儡戲考原 [日 B時武劇· 鰰 位; 宋代伎藝資料之 除之武劇 銀鎗營中井水湧出, 以能, 中所演 而脅伏 角觝 面又爲宋代有關 行者, 情 選入教坊。 以其軍, 屯 、戦鬭之激烈, 形 面 先認與 爲 所以近於實寫。 本書指 據夢華 包圍。 如 迫令從 何, 有尼謂 、搬演 诰, 地叉數震, 出 缀 齊 伎 觀 五代 蒸之豐 甚至習· 虚 云云, 武 如 亂。 平 E3 : 擒而 戲 Ú 山 戲 此項 }**#**≠ 「君貴不 誅之。 此 慣· 用· }國 屮 當 便 委 劇 缃

載

} □

難

真·

#### 十六、劉闢責買

閒之伎耳。 在 已成爲唐代時事諷刺劇中之兩大典型。茲從科白類之十九劇中,特爲提出,作此章專題敍錄之最後 爲當時廣衆蜀民之疾苦所關,其產生時代復在中唐,一 政首要,定難賀功之第一次宴會中,作盛大表現之劇, 劉嗣貴買戲,編排成熟以後,未能演出;內容與伎藝,屬何種性質,均不詳。 茲姑屬在科白一類,俟考。又因其有當時原定之戲名,而劉闢已可算歷史人物,「賣買」則 有此種種原因,故此戲與成輔端之「旱稅」, 內容應甚豐富, 伎藝當亦精彩, 但知為特意設計, 必非等

宋王瀛唐語林一政事門云:

與諸公盡歡。 爲川西行營節度使。……入成都日, 章皋薨,行軍司馬劉麟……舉兵, 俳優請爲劉顯責買戲, **扼鹿頭關**, 有若閒暇。 崇文曰:「闢是大臣,謀反, 下屬 命節級將吏, **蜀帥李康集走。** 凡軍府事無瓦細, 非鼠竊狗盗, 上敕宰臣選將討伐。……命(高崇文) 國家自有刑法。 一取章皋故事。……舉酒 安得下人

輒爲戲弄!」杖優者,皆令戍邊

按劉嗣於舊書一 Щ ( 新書一五八均有傳。 高崇文入成都一事見通鑑二三七。 而通鑑記事本末二

第三章 剧众外

(校恰恰同時。白居場「新樂府」自題, 月,高崇文出師;三月,收東川, 三,亦列「憲宗平燭」一事。 草皋死於順宗永貞元年公元八〇五年·八月。 作於憲宗元和四年。 九月,入成都。 而早於樊噲排君難之演出者,凡九十五年。 **此戲編成,欲演未演,** 在公元八〇六年, 明年, 憲宗元和元年, 與· 西·涼·

不合 萬。」鄭子乃賣之。有醻二萬,鄭子不與。一市盡曰:「彼何苦而貴賣?此何愛而不驚?」「貴買」乃以 錢充百姓之一年兩稅,而直接令輸若干粟麥,不經商徒之手。 度支者請「貴糴便農」,謂度支貴糴六十,百姓僅得二十五,餘利歸商徒,不能便農;請以度支貴糴 不合。又唐代有「和糴」制,一稱「貴糴」,於穀賤傷農時,由官用貴價糴入常平倉。 自言『家去此無遠,可隨我取直』。 高價買入,晉時已有之。 論之如次,俟得「責買」之的解後, 責買」二字, 北史三十盧玄傅,述盧潛為揚州刺史時曰 在各種版本唐語林內並同, 晉書一一四王猛傳,謂猛「嘗貨畚於洛陽, 猛利其貴而從之」。 再爲改正。 唐沈既濟任氏傳奇曰:任氏曰:馬可鬻矣, 但未知出處;或係「貴買」之訛。 此種貴買, 此亦福國利民之好事, 乃損己利人之好事, 乃有一人貴買其畚, 如文宗開成元年, 茲姑照 與此戲用意亦 與此戲用意 而云無直。 「貴買」

天統武平中,後稅頗雜。 注淮南富家,令州縣徵貴。又勅送突厥馬數千匹於揚州管內,令土豪貴買之。錢直始入,便出勘, 又高元海執政,斷漁獵, 人家無以自資。 諸商胡負官貴息者, 官者陳德信縱其妄 括江淮

## 間馬,並送官魔。 由是百姓騷擾,切齒赔怨。

屯 此 鑑二三二載新店民趙光奇對德宗問曰:「云『和糴』,而強取之,曾不識一錢!」 提 治者向於極美之名目下,肆其極惡之罪行!此事武后證聖時已見,至玄宗朝, 較 和 北 四三食貨志, 耀不停,即四方之利不出公門,天下之人盡無私蓄, 商 接近者, 高力士外傳謂「牛仙各取彭果之計, 種貴買, 和糴使,擾人故也。 和市、和買、 量, 然後交易」。 「貴買」 酌述和貜與和市二端, 乃官物定貴價, 均謂憲宗即位之初, 和 之制雖不詳, 雇 若事實則 此時有白居易論和糴狀, 和糴等皆是。 以責民買, 「令府縣散配戶人, 若類此掠奪或剝削之罪行而較爲衆所習聞者則 以見其概。 和糴害民。 茲就德憲兩朝尤著, **首建和糴,** 完全掊衆入私、 和· 糴; 舊書十六穆宗紀: 言之最爲痛切! 數年之中, 棄本逐末, 促立程限, 本與上述之「貴糴」同義, 剝民入官之舉, 而與劉闢之 甚覺寬賃」。 其遠乎哉! 嚴加徵催。 「長慶元年三月戊申, 和 雅本應 「責買」 庶幾近於劉闢之 **'**\_ 但 「官出錢, **苟有稽遲**, 至中 万士 病民之說乃大著。 或 基 好事也; (練玄宗 舊書四八及新 多, 唐 「貴買」 害 如 則被 罷 顧 愈熾 出 則 所 白 京西京 日 内容 封 穀, 爲 追 建 矣。 書 郭 兩 宮 通 和 統 應

歪於和市, 乃向稍遠之地, 按率配派, 同一漁奪,特較之宮市, 近在京都市衢白手搶劫者,

第三章 劇録

迫

蹙鞭撻,甚於稅賦。

號爲『和糴』,其實害人」!

七二〇

配 以 略 希烈之亂,優恤畿內百姓制,及九年冬至大赦制, 耳目而已, 禁和市韶,全唐文五二。 謂敝邑強奪商人,是数敝邑背盟誓也。』類達云:『上稱買諾賈人,則是和買,而子產謂之鹽奪者,韓子 萷 姓錢須清償;或曰以後對和市、和雇,須先給價;或曰此後和市、 乃「彊奪」, 以 有環,其一在鄭商,宣子買諸質人。 旣成價矣,商人曰:必告君大夫。 **免**現耳。 後諸制 勝 巧避微文。」 ·威逼之,其價必賤,故商人欲得告君大夫, 京兆府 而溫奪其實,此種不平必在「一切並停」中。 籌耳。 吳曾能政齋漫錄曰:「『和買』二字見孔穎達左氏正義。 中,重複不已,何歟? 和市」,向百姓宜索, 有陸費集中前後諮制可作鐵證。 即以 新書食貨志曰:「復有進奉宣索之名,改 **客**宗時, 公賤價鹽 其事件乃 奪, 韓琬上 殆憑 前洛所言未行, 致使事態嚴 「宮內及諸廚冬藏菜」, 本應由司農寺 生 産 書即曰:「今和市顓刻剝, 唐代當時「和買」而 重 子產知其非和買,故云然也。」」孔氏提出「和買」之對 陸集載貞元改元大赦制、 始有後者之複述, 始發禁詔。 無一次不「德音」在耳, 言:買賣雙方同意者謂之「和買」,正因「和買」其 『科役』 名· 爲· 顧禁詔果有效乎?曰:從來 昭公十六年:『晉韓起 和. 曰 蓋每次 和買, 召召 子產日: 今吾子以好來辱, 明年冬至大赦制、 僱, 而實奪之!」 所言、 或曰凡因和市、和糴、欠百 一切並停。 「自供」, 『率配』 皆有 1聘於鄭。 同一 名 徳宗 具·文, 而意 曰 無 内容, 二年平李 實 和 時, 不然, 掩· 人· 從不 追子 有 丽 而 Ì

解· 釋· 其外藩如劉闢者之罪乎!上之刑法旣不能申,下之俳優在誅伐方面,乃不得不有以代,尚何從說 必又不外上述之種種。 長安之所已爲,又何能以此專責劉麟。尤其長安政權旣已率衆惡之先,集衆惡之成, 國家自有刑法」,不需要「下人」之爲「戲弄」歟! 此戲之情節與所揭發者,必不離開當時之現實;而劉闢對於蜀人所以施掠奪者, 上所述: 和糴、 和市, 然論當時之全面情況,劉關在成都短短幾年中所爲者,正 應即「貴買」之內容,而率配、嚴催、追捉、鞭撻,或即 是德 順 更何從以 惫 「黄買」之 最低限度、 穆四代在 此科

之辜,擢髮難數」! 點以發展耳。蜀民之遭荼毒,當亦以經濟上被敲剝為最慘酷!惟憲宗宣布關罪狀之詔令中,並 劇 百姓及身痛苦出發,彰其大惡,首在經濟;一則代表長安政權,注重順逆,避開經 五 白 天計 反此, 化 ,而獨取黃買一端作主題,必非偶然;正明示關之惡,蓋以經濟上之敵剝爲其重點,餘皆圍 劉蘭制。 顒 夫|關之禍國,初不止於經濟上責買一端而已,可斷言也。循此劇之原名,乃覺編劇 劉闢者,韋皋生前之重要爪牙也。史家對皋之品評, 先祇日 後亦 「因虛構隙, 曰 招歌劍南諸州詔, 「誑惑士 伍, 以忿結讎, **同前五九。** 圍逼梓州, 足見唐室對於關之觀察, 遂勞三軍,無害百姓。……輕肆攻圍, 誘陷戎臣, 塞絕劍路。 新、舊書相去似遠而實近。 顯與此劇之作 師徒所至, 擬圖 濟上之禍民 燒刼 者不 人 吞併」; 全唐文 無 欲使 同 新背一五八 遺; 劉關 不 則· 從· 干 網·此· 提 未 犯 明 戲

第三章 劇録

所爲, 賦斂,以事月進。漢書四八食貨志上,謂「韋辜劍南有日進」。卒至獨土虛竭, 皋傳曰:「自以侈横, 實皋之惡也。新書一四六李吉甫傳, **|子劉嗣記有云「因元臣之蕃聚,恃庸蜀之江山」,元臣蕃聚,顯指阜皋之橫隱財富。** 私其民, 則奏爲獨郡刺史, 一復。 層,乃暴皋之聚斂掊剋耳。 其事之底蘊者, 之最切!皋以順終,闢以逆敗。 因知新書 重赋」, 皋沒,燭人德之。」甚至謂獨民見皋像輒拜。舊書一四○皋傳則曰:「皋在蜀二十一年, 新書亦有明文;更合以「務蓋藏」之語,可知皋之所爲不可告人者太多!不得不僞爲恩澤; 所紀, 雖顯然矛盾, 適所以自私耳。 必可大快人心!一洩二十一年之積憤。故劇寫闢之責買敲剝, 有與有偽矣。通鑑二三六亦稱舉「在獨二十一年,重加賦數, 或叉署在府幕, 務蓋藏之, 但若驗之「侈横」與「月進」,則不矛盾矣。 使果遺愛在民, 方自矜之不遑, **蜀人不便彰皋之惡,遂以之屬關。** 故劉闢階其厲,卒以叛。……皋務私其民, 多不令還朝, 吉甫論咨鉤事,曾日「昔章皋蓄財多故,劉闢因以構亂」,言 蓋不欲洩所爲於闕下故也。」 又何用多方面苦心蓋藏, **賣買之惡迹,料是關在皋生前所爲,** 此戲當時倘得演出, 豐貢獻以結主恩,厚給賜以撫士卒」。應宗 時論非之。其從事累官稍崇者 且羈留從事, 列州互除租, 不過表層, 曰 不令還朝, 「除租」, 求其不洩乎? 蜀人孰不知 岩其裏 凡三歲 恐洩 一目 重

但皋與長安政權能於一體,故長安縱爲騰大,以利其月進, 至於二十一年之久;牖不受長安羈

病民, 唐· 代· 此: |韋 未入腠理,若探其主題深處,正在蜀民怨唐之政,百餘年來,一貫水火耳!且貴買或貴雜 此 需· 深 蜀,究竟仍 民之心目中 全祿位 詉 正 端宗旨 正・ 世 : 國法不需戲弄,而嚴拒之。不然, 者。 劉 所 風·氣· 果 撻 在 匡 其 爲 高崇文從長安來, 如 Œ, 伐 蜀 八月進, 其 闢 所· 許· 上所言, 同,立場全合,在崇文縱不引爲忠· 如 争取 禍 繼 叉贵僅 平 ? 此,早 , 視幽於軍 續其聚斂掊剋與否,仍維持 蜀之久與酷,可 遂立遭翦伐。 立功之對象劉闢, 從無戲弄足妨國法之說。 亦果爲皋乎? 以「鼠 為天下諸鎮 旣與歷 事政治上之順! 籟狗 一見此劇以「貴買」爲題, 朝之白着、 能與皋等,長安亦 使關當日亦甘爲鷹犬者,憲宗早有寧息之意,必不爲已甚。 簽」爲限,勿論古訓或唐制,果如此乎? 使節普遍 日 有何愛惜也。 …皆否,蓋 逆,並 宮市、 崇文以武力戡闢兇, 一殃民 其放鷹縱犬與否耳。 鼠 義而 無 所 鹂 和 以 何 竊狗 必同 國之 成都 褒. 市 敏 爲 獎· 唐 銳 )共同現 盜」亦何嘗不在國家 樣縱之也。 必深惡其爲 已破, 和買、 室 及

是

; 粉 亦何至 飾 象,正 國· 法· 此劇之作者以演 和 蓋 所惴惴不 等者, 藏 然則 雇 可知在此劇作者之意識 既申, 暴露, 杖之、 朝 爲自 廷 謂此劇暴皋之惡,雖已進一步,尙 和糴 崇文之辭固遁 祬 戍· 之**,** 慶賀・ 爲于犯, 刑法當繩之列 己希 等, 百姓 筵間, 榮 員 初無二 面 乃來日方長, 直接為 固 萷 以藝 爲 髉 + 極、 致, 何· 坳 抵 分 傷. 關. 事 避 謬極 觸· ! 耳 中,亦 戲 , 彰 忌 當 而 洩. 在 類粃 始· 託· 時 隬 矣 戲 弄· 初 慣· 闢 長安之治 <del>ず</del>. 弄之爲 諱 惡, 果得! 非 必 卽 政之 使此 此 於其 辭· 莫 不 在 圆. 於 如 倕 蜀 保 彼・

以 層。 劇 五八武元衡傳:「高崇文既發成都, 頒 易其 同主帥,一 偕乎編劇人當時未曾體會及此。 主題,不日「劉闢 **蛛強調闢在軍事政治方面之叛逆,料 責買」,而** 盡載其軍資、 三日「劉闢 金帛、 舊書一四七杜黃裳傳, 稱 奕幕、 兵」, 伎樂、工巧以行。」新書一 或劉 必能邀崇文之贊許, 謂有吳憑者, 闢造反」等, 曾於崇文處, 五二旬。 避開唐室經濟病民之罪惡, 而得以 據此, 納路四萬五千賞, 演 崇文之為人可想。 Щ, 更無 致|杜。 論杖戍 其入関 叉 祇

慽! 光; 有幾本? 而質 統治者之一班代表人前,趁其志得意滿之際, 劇,雖終未 在 我國戲曲 精·神· 値盆 然若深深體驗其所以不能演出之由,並就此劇之本身以言,實較一般能於演出之劇,意義益 中 存心掩皋之罪與闢之兇, 唐 然發 倘謂唐代三百年無戲劇,倘謂唐代新撰自製之劇,必遠俟唐祚將移之際,始有一 商! 有 曾演出,已爲唐代戲劇、中國古劇, 手·腕, 成輔端 史上, 達,且 夫社 會上亦何貴乎有戲劇?戲劇所負之社會使命究竟何在?後來宋金元明清諸代之 豈一般戲劇中所曾見! 其未曾演出, 較完善矣, 已覺光芒萬丈。乃西蜀無名之劇作者、 作「旱稅」之戲、辭數十篇, 非不可 但在爲民口、爲民鐸之一意義與價值上,有若「旱稅」與此劇者,究 能 作當頭棒喝,爲千萬被災害人大聲呼籲,其氣魄、眼 痛申百姓疾苦, 又放一異彩!此劇能反抗橫暴, 献當時 社會之不幸, 導演者與演員,復合力 揭發統治者之罪惡, 亦我國戲劇史上一遺 反抗敲剝, 有此 致作 「貴買」 樊噲排 壯烈犧 準·備· 在

썙 則於唐代之戲劇,尤非首先端正心理,捐棄成見,搜尋資料,虛衷研求不可。 清買、麥秀兩歧之諸劇? 宜悉心研討,或考其伎藝, 時因「早稅」與此劇而直接受壓抑、遭迫害、 īīī 已者, 請正視已知之事實。當第九世紀之初, 被杖、 戍邊之無名英烈,設若傾心同情, 或體其精神,爲先下一轉語來也。 我國何以獨能同時產生「旱稅」、西涼夜、 致其敬慕者 吾人對於當 ₹劉·

香書 趦驤, 賴手磔口吞也,但厲行「黃賈」, 則 碩 原編劇中, 如 闢 非人力。 平常, 傳 關 揭發式曾以夢怪語願曰:「昏病之中, 據地而 曰:「初,闢嘗病, 爲 入 **就與史書資料相類**。 或者亦曾取資點綴,用附記之。參看上文「尋稅」引自居易杜陵奧末二句 (乖誕。 故尤與文岩厚。竟以同惡俱赤族, 吞。 據其說, 新書傳謂「闢以術 見諸問疾者來, **明陳繼儒 岩**關果食人者, 則百姓皆魚肉, 見公爲上相, 珍珠船 家言,五 皆以手據地, 一:「劉阏得心疾,人自外至, 魔文若爲侍耶, 福太一舍於蜀,乃造大樓以祈祥 不甚怪歟!」 誠不足信, 自膏腴歸我, 倒行入闢口, **機衞甚盛,富貴極矣!**」 然其爲人之乖 新書亦有此語。 而枯瘠在人矣! 闢因磔裂食之。 誕則 瓤 闖大薯, 欲吞之。 ũ, 可知。 全馬文七二四章乾度駁房式 類此戲劇化之材料, 不過 遂申號令, 善食人者,不 同府 愚騃而已。 惟盧文岩 崔佐 自以為神 時肥 至 至

## 十七、科白類諸劇

二十一劇。 語之著錄中。 者 僅 八 事。優語集體例"凡見原語者,列正篇;凡祇見其事,未見原語者,列附錄,所謂附八事、附二事者,皆是。 稱優語集,列唐四十二事,附八事,內爲戲劇者僅十三事,列五代二十八事,附二事, 所謂科白類之劇, 唐之十三劇內,「早稅」及「弄孔子」均有歌曲,已敍入歌演類;故屬此類者, 王國維優語錄列唐五代十一事, 已如前章辨體內第三種分類及參軍戲兩節所云。 汪考內另見四事;其中爲戲劇者, 此類戲劇資料, 有十事。 大體在優 內爲 十九劇 茲加增 戲劇 合得

而已。

|                       |                 | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |    |       |
|-----------------------|-----------------|---------------------------------------|----|-------|
| 顶                     | 11,             | <u> </u> =                            |    | 標     |
| 識糊                    | 假官              | 斯                                     | 双风 | 題     |
| 政                     | 之長              | 指天子                                   | 出魃 | 泧     |
|                       |                 |                                       | ]  | 劇     |
|                       |                 |                                       |    | 名     |
| 德                     | 肅               | 肅                                     | 玄  | 時     |
| 宗                     | 宗               | 宗                                     | 淙  | 代     |
| 倡                     | 思阿              | 倡                                     | 優  | 演     |
| 優                     | 妻布              | 優                                     | 人  | 蒷     |
| 是                     | 否               | 是                                     | 是  | 誕是    |
|                       |                 |                                       |    | 刺否    |
| <del></del><br>朱<br>详 | 是               |                                       | 否  | 滑是    |
| 11                    |                 | 狺                                     |    | 稽否    |
| <br>未<br>詳            | <br>- 是         |                                       | 是  | 軍是戲音  |
|                       | - <del></del> - |                                       |    | 参<br> |
| 未詳                    | 是               | 未詳                                    | 否  | 假是 官流 |
|                       | 参照椿             | 銀中競                                   |    | 備     |
|                       |                 |                                       |    | 註     |

第三章 劇錄

|                  | 否          | 是          | 是          | 足  | 及楊<br>猴于<br>度          | 育高組 | 十六、侯侍中來  |
|------------------|------------|------------|------------|----|------------------------|-----|----------|
| 劇中人有原非演員者。       | 呑          | <br>否      | <br>是<br>! | 是  | 父李<br>子天<br>下          | 唐莊宗 | 十五、劉山人省女 |
|                  | 是          | 或是         | 是          | 是  | 吳伶人                    | 梁末帝 | 十四、焦湖作獺  |
|                  | 近似         | 是          | 是          | 是  | <b>吳伶人</b>             | 架末帝 | 十三、掠地皮   |
| 徐爲參軍,楊爲蒼鹘        | 是          | 是          | <br>未<br>詳 | 未詳 | 楊徐<br>隆知<br><b>演</b> 訓 | 梁末帝 | 十二、徐楊合演  |
| 滑稽华在戲劇之外。        | 否          | 是          | 是          | 是  | 俳優                     | 昭宗  | 十一、病狀內黃  |
| 弄婆羅門             | 香          | 否          | 杏          | 是  | 穆刀陵                    | 昭宗  | 十、朱相非相   |
|                  | 香          | 是          | 是          | 否  | 李可及                    | 懿宗  | 九、三教論衡   |
|                  | 未詳         | 未详         | 未詳         | 是  | 優人                     | 懿宗  | 八、忤龐勛    |
| 旦、淨、丑俱備。可能兼有樂、歌、 | 近似         | 否          | - 是        | 是  | 家樂<br>僮工               | 宣宗  | 七、燎妒     |
| 未演出。             | 未詳!        | 未詳         | 未詳         | 是  | 俳優                     | 憲宗  | 六、額麗貴國   |
| 優胡戲              | <br>未<br>詳 | <br>*<br># | 未詳         | 是  | 優期                     | 徳 宗 | 五、侮李元諒   |
|                  |            |            |            |    |                        |     |          |

|           |         |          | _  |              |    |      |                |
|-----------|---------|----------|----|--------------|----|------|----------------|
| 十七、以王衍爲戲  | 育高祖     | 俳符<br>優蛋 | 是  | ——<br>未<br>詳 | 未詳 | 是    |                |
| 十八、自家何用多拜 | 晉出帝     | 李家明      | 是! | 香            | 否  | 否    | 老生、老旦、小生、小旦雑陳、 |
| 十九、五縣天子   | 晉<br>出帝 | 伶南<br>官唐 | 是  | 是            | 未詳 | 未 詳. |                |

之一以上;某顯然演假官者至多五分之一,而顯然不演假官者,將及三分之 前章變運戲節諸説之證,亦即汪考論「滑稽戲」之所當修正者也。 述者。 章變軍戲內; 分類如用「滑稽戲」名稱, 茲用優語集內所定之標題, 此麦並顯示十九劇中, 劉嗣 (責買已專題般錄如上;「候侍中來」 不能 不諷刺者有十分之一,不滑稽者至少六分之一。 該括。 就各劇內容種種, 表內顯然爲參軍戲者僅三分之一強, 列 表如上, 已見前章猴戲; 以便稽考。 此表作用,有如此 尚餘十六劇, 内 ~• 顯然非參軍・ 「假官之長」 此二點說明 凡此 種 乃本 者。 戲者· 種 節 已見 在・ 對 辪 所當 <u>.</u> 唐 起 爲 分. 戲

間 俳 , 而· 優之最高發 除表內所見及諸劇敍錄所見外, 變化痕迹,依然遺留。 展 首章正名又謂唐代正式戲劇之前 此事 殊堪研究, 更有三點, 有其特例, 宜於此預陳: 身, 有 口「縦民稼穡」, 種「戲劇行動」, 一日:前章謂參軍戲或科白戲 見附載五代優語。 介乎俳優與 科白 敬新磨 戲之 万古

(語) 初步鉤稽結 欲 具 下文(十五) **首章去蔽節云云,爲治古劇者所不** 示觀 語之中, 有已爲優戲之可能, 便不復更有科白類戲,或載籍中便不復更有此類資料,則大錯特錯 體, 乘機諫莊宗數獵,乃集合衆人之言語行動,以完成其俳優作用, 諫,文字大抵 即不免此種過度信任。 表裏兼至者。若以爲當時諸劇之演出,原卽非常簡單,是又兼中主觀客觀太過之弊, 如 , 果, 「劉山人省女」。二曰:類此十九劇, 「冷熱相 僅此戔戔,要不過實際所有之百一而已。設若以爲一切止於此,除此而外,唐五 簡單:或僅見其事, 堪補 激、 **参看前章參軍戲論滑稽諷刺。** 表內所列十九劇之不足。 「阿與我死 取也。 也。 也、 或表明義理而已, 周史四十一頁以優諫代優戲, 『最藥王菩薩』、「見屈原』 三曰:普通 在唐五代三百餘年間, 優語與優戲, 鮮有爲戲劇之流傳, 俳優或科白戲,在往籍中之敍述,都 顯然 因早期記載 1 顯然不合。 四 介乎俳優 過去四十年,對於王考、 條, 朝野所演 若詳玩 **詳其伎藝情況**, 與優 貫 因此, 疏 其 難以 略, 戲之間, 內 數 有 在附 圧録(優 計 時 偏 有· 如· 首尾 亦 載 重 均 表

一)「繋込山 此戲天中記題曰「旱魃戲」,事見通鑑二一二開元八年正月間

於判別,終不可被蒙蔽耳。

侍中宋璟, 且繋! 疾負罪而妄訴不已者, 由是人多怨者。 會天早, 悉付御史臺治之。 有魃, 優人作魃狀, 謂中丞李謹度曰:「服, 戲於上前。 間 「魃何爲出?」 不更訴者, 出之; 對 日 尙

第三章 刺象

唐

公庭 分。」又問 何 故。 魃曰:「負寃者三百餘 人,相公悉以緊獄,抑之,故魃不得不 出。」上心以爲然。

可作 按新 切當 歟 舆 陳意旨, 諷 刺 問答也。 書 此 並 不含有 有 戲 一二四宋璟 Ø 别 毫無假借, ; 人 既一問一 滑 特託 稽 扮 魃, 傳, 意 於作魃之舉, 味。 並不得謂之諷刺。 與另一 答以見義,當然爲參軍戲之規制。 謂 故 -1 此戲旣不 璟 爲宰相, 人問答; 使猛 戲劇 能謂之諷 |周史日 務清 此另一人在劇中是何身分與服裝? 化 政 刺 刑 頗 「其直言敢諫, 戲 耐 <u>--</u> ه 关 此曰 尋 亦 味 不能謂之滑 此戲取材,若如 「疾……妄訴」, Ħ 實亦不讓當時言官」。 再就魃之形象與說白 稽戲, 上所云, 量即 惟 未詳。 有 肵 「科白 要不必 以 75 衡之, 直 清 既爲直諫,當 戲 用 辟 爲 政 甚為 假 刑 名為 嚴 直 始 者

雜· 戲· 可爲 宋璟諸子所善之「俳優雜戲」 不心考量, 科 且懷疑「戲於上前」以下問魆之語, 白 擹 圧考 」,原包含甚 戲 息 在 僅據此劇 初 獲書 盛 唐 廣, 九六宋璟傳, 時,實已普遍 例, 首章<u>盛</u>唐節已指其中 遽归 流 載璟 「知此種滑稽戲始於開元」, 行, 乃玄宗 具詳 子輝恕等均無 究是何伎: 首 所問, 有· 寘 各 歌: 舞・戯 鄮 認魆戲不 行 俳優跳 而 今 若此等科白 而 僅 過跳舞 兄弟 舞而已 能舉得 其不可信, 燕 而已, 戲 善飲 · 敷 ? 例 或· 亦· 抑 謔, 而已,交獻 已如首章去做節 果爲戲劇? 原不成爲戲 在其・ 俳 優雑 ₩, 湮微,至 戱 此層 劇 讃 ۵, 通 斯· 肵 鍘. 於 攗 鑑 謂· 袻 首 講・ 此 者 俳 先· 就・ 惎 優· 惟

唐節之論「雜戲」,已得解決,上項懷疑,應不復存在。

攻之,光酮用攂石車,思明用飛樓臨城。「思明宴城下,倡優居臺上,斯指天子。 傳,謂朱泚在奉天城外,擴乾陵下瞰城,翠翟紅袍, 取之,思明大駭!徙牙帳遠去」。舊書思明傳謂思明本好伶人,寢食不離;新書傳謂「思明愛優諢」。 此臺上所為,應有所扮演,不止普通俳優 而 已。 『靳』。」新書曰「斬指」, (二)「靳指天子」—— 新書一三六李光朔傳, 應謂戲侮, 與下文(五)「侮李元諒」, 左傳莊公十一年,「宋公靳之」。注:「戲而 述肅宗<u>王</u>德二載光弼守太原, 宦人趨走, 宴賜拜舞,「又縱慢辭, **情形正同。** 史思明以 光酮遺人隧地 新書 戲斥天子」。 Ŧ. 十萬 渾 城 相愧 衆

一「戲」字可注意,與此事亦相類,附記於此。

(三)「假官之長」——已詳前章參軍戲節,論「假官」內容。

(四)「講朝政」― 戲在德宗建中四年。公元七八三年。 此年正 月, 李希烈陷汝州, 顏真卿奉命往

汝宜諭。舊書一二八眞卿傳曰:

希烈大宴逆黨,召眞卿坐視, 觀倡優斥灩朝政爲戲。 真卿怒曰:「相公,人臣也,奈何使此曹如是乎!

拂衣而起。浠烈慙,亦呵止。

五三真卿傳, 述此較簡:「希烈大會其黨, 召真卿, 使倡優斥侮朝廷。 真卿怒曰: 『公人臣,

第三章 刺錄

之情 戲中 爲戲。 奈何 於伎, 五. 在 卿於座中所 大慙,亦正反映此戲之中,於長安政令之昏亂、 左. 一希烈傳] 戲中。 石之慢罵詈 如 節、脚色、 麦 阗 是 皆無足取。 現 卿怒曰:"相公, 舊書 日「希烈 ك 能張者,僅君 乃 悔 在· 使真卿坐觀, 拂 科白如何, 四五李希烈傳曰:希烈既見真卿,但肆兇言, 衣 筅. 然此戲之目的, 見真卿,傲傑不臣, 人臣 去 屯 繼之以倡優戲弄, 希 臣之分而已,恐難作是非之辨也。 烈 奈何使小輩如此!』J 均無可考。 不僅坐聽, 大慙。 |太平廣配三二引加傳拾遺, 原在挫沮 勅左右訾侮朝 岩就真卿 自須有設計編排, 恣意斥 漏。 容爲史書所本。 真卿之嚴肅 德宗盧 起輩 「奈何如 政。 四傳 亦 是 謂 則· 之· 不 所 則均謂「左右」所爲, 結果經眞卿怒斥後, ) 罪行, 「希烈因宴其黨, 其· 載, 以上史文, 同但肆兇言者, **令左右慢駡,** 四字揣之, (戲· 雖兩種 自有其立場 必曾盡情揭露, 情 皆云使 召眞卿坐視之。 恐不免淺露粗 形, 指斥朝廷。\_ 信 顚· 實 應在戲外矣。 反使傲桀如 口 「倡優」 作 開河 相 崩・ 毫不保留。 承 使倡優轟朝 在, 而 而 率, 爲之, 新書二二 不 希 未 梋 於義、 大· 概· 烈 當時 ज . 抵 政以 Jħ 쵬 滇.

功 爲 節度使。 (五) (侮 李元諒 此事,史書所紀略有不同,爱並列之,以便 此 戲在德宗貞元元年, 後於前戲兩 比 較 年 而 턴 李乃 蕃將, 原名駱元 以

非·

耳。事層俳優、

史書避不習明,

而渾稱"

左右,

亦或有之,

於李希烈傳可

想

李懷光反於河中, 絕河津。 韶元諒與副元帥馬燧渾城 同割 Ž 時賊將徐庭光以鏡兵守長春宮, 元諒遺使

招之。 庭光降於馬燧,……河中平。 庭光繁輕易元諒,且慢駡之,又以優胡爲戲於城上,辱元諒先祖, 燧待庭光益厚。元諒因遇庭光於軍門, 元諒深以爲恥。 命左右劫而殺之。 及馬燧以 香書 河東兵 [JL]

四李元諒傳。

降漢將耳」。及馬燧至,降於燧。 李懷光反, 諸道,即數其罪,叱左右斬之。——新書一五六李元諒傳。 與馬燧渾城討之。 其將徐庭光素易元諒, 冗諒見韓游瓌曰:「彼骺吾祖, 數嫚駡, 爲優胡戲, 今日斬之, 斥侮其祖。 子助我乎? 又使約降, 許諾 旣 日 丽 我 遇

之 貞元元年八月,……駱元光在長春宮下,使人招徐庭光。 (注)駱元光本安息胡人,故徐庭光爲優胡以侮之。—— 庭光紫輕元光, 通鑑二三二。 遺卒齃之。 叉爲優胡於城 工以侮

據史,李懷光軍中,胡人甚多。庭光用優胡戲, 則當知唐人之民間戲、軍中戲,大抵露天, 舞,當屬優胡戲之變態。「變態」云者,若淺視之,直選用胡人,化裝, 態之別。 優 聽,當以城頭爲宜;且地並不仄,足敷回旋, 湖。 就嫚駡言,斷爲科白類,因惟科白之發展, 優胡經常表現都在歌舞與雜技,而基於胡樂,則非所語於嫚駡矣。 方可容衆。 拾此更無善策也。 殊不難。 始可遂嫚駡之顧。 此戲之主要觀 以近代情形衡之, 惟此戲要點有二: 操胡 衆, 若就優 胡言, 語 乃敵方兵將, 茲旣重嫚駡, 城頭表演, 肆 一訴辱而] 應又有常態 曰 嫚駡 角成何! Ë, 欲滿 自難 甚至 足 用· 與變 其 戲 歌. 臼 昶 無

第三章 刺錄

特作用· 故 演員 非 叉大不然。 曹攬者,長近八尺,知書而多慧。 現 事與情節之可 百戲 科 與對家族之崇敬,怨毒入人太深,庭光毋乃失計! 有別,專在侮辱蕃將耳。 自未必如彼一 當時旣· 必為 蓋胡以 雜戲 欲應雙方兵將之欣賞,料不至遠背唐代軍 語言有隔, 貫淺視唐戲者之以爲荷簡,毫無足觀也, 殆仍屬濱故事之科白戲, 謂 非 凡諸謝戲, 戲 歌舞戲。 劇 在中 11 在兩軍之前,曲 ग्र 曲蟲其能。 國 在百戲中, 但若自 人前爲俳 叉善爲水塘……。] 「以優胡爲戲」 意安排 優 將 調調調, 更無以爲嫚駡; 戲劇, 所遭結局甚慘, 事所 中戲之一 難 以侮辱敵軍之主將, 「爲優胡戲」, 致, 般標準, 在歌舞戲中, 向 亦 宜矣。唐趙璘因語錄六:「洪州優胡 無 所聞。 詳首章中唐確, 「爲優胡」 則可以 凡 至傷其對種族之 曰 三鞭 甚· 且· 優 變 及七章非優俗 態 湖 立精·彩· 揣 īfī 表

體,雖 高度後, 戲 劇 剆 合(二)(四)(五)諸戲以觀, 於拘 未必有此。 風 」、……種種之理解, 方有此等反常之作用 執, 通典 (乙)用戲劇洩慣, 所 謂 變態多端 : | 亦 唐戲 可作數點簡單之想像"(甲)中庸戲劇甚盛! 或協助政爭, 當屬下乘; 三百 無限 真實 是,論洛宜由 惟從別一角度看: 或關 之別 沙軍 表現也。 此踺之。 略。 倘當時之戲劇猶被 此正合乎上文所闡, 丙 唐戲於正體之外, 必 正常發展, 認作 「唐戲弄 種 린 時有變 希 到 罕物 定

(六)劉闢袁買——已詳上文。

## (七)「療好」——唐無名氏玉泉子眞錄云:

**僱指之,且出曰:「咄咄!赤眼而作白眼諱乎!」|鉉大笑,幾至絕倒。** 妻李坐觀之。 僮以李氏妒忌,即以數僮衣婦人衣,曰妻, 催公飲之在淮南,嘗俾樂工集其家僮,教以諸戲。 張樂,命酒,不能無屬意者,李氏未之悟也。 久之,戲愁甚,悉類李氏乎昔所嘗爲。李氏雖稍悟, 愈益戲之。 |李果怒,購之曰:「奴敢無禮!吾何嘗如此 日, 日妾,列於傍側。 其樂工告以成就, 一種則執館束帶, 且講試焉。 鉉命開於堂下, 旋辟唯諾其 以

形,反映多方面意義,茲擇舉五點 崔在淮南,當宣宗大中初年。此戲之演員爲家僮,導演爲樂工,而編劇者實出於崔自己耳。 此戲情

戲之表現,乃彙有樂、歌、舞、科、白五事者,寖假而入全能之範圍矣。於此知唐代戲弄之實際 類、日科白類者,亦祇能得其大體 情況,本尚自然,並不盡如吾人今日研究中之主觀安排, 有侍妾在傍,難保不更穿插侑酒之歌舞;戲旣由樂工導演,自難兔炫其所長, (甲)此戲之本質,雖應入科白類, 而已。 但旣日 「張樂」, 以爲各類界限分明,不稍假借。凡曰歌舞 則已非純粹科白而已。 而有此種 又口 「命酒」,復 極也。 是· 全·

執簡束帶, 表示官人; 旋辟唯諾, 表示懼內。在「戲愈甚」與 「愈益戲之」 中, 必然充·

三章 劇錄

「此亦 有· 盡· 半 唐代所有之一切科白戲。 已,別無 滿· 鹘二色而已, 子背所 溢? 有, 未冕拘執。 一參軍戲之流」,殆皆受圧考影響, 可能爲生旦淨丑,色色俱備之劇,絕非以兩 其他, 灣· 倘衡· 不能多。 R鑑未真, 舉此尺度以逼量唐代之科白劇, 係· 複· 王考因 黃素中國戲劇脚色之唯物史觀的研究指此戲曰:「這便也是參 雜之行動表現。 **猶恐厚誣古人,況以主觀代尺度乎!故僅僅參軍戲之一種觀念,不能概括** 「執簡束帶, 設 岩單純 由雙方念白問答而已, 旋辟唯諾」,遂曰 而未深考之故。倘吾人手中僅持有參軍戲之 一種 逐欲悉於此類以定之, 種脚色爲主之參軍戲也。王考、 「所謂愛軍者爲之, 於此戲何能見義蓬情, 何能皆準? 而與之對待者 周史等且認參軍戲 軍 戲 雖種. Ī |種尺度,應 尺度 周 則 限於參 史日 為蒼 而 趣

於散樂, 性,當又知其不廣矣。首章法藏(三)已列「樂工」條 丙)樂工既可以敦戲,足見樂工不必以樂歌爲專業,乃兼爲優伶。 則優伶又有何不可即 百「樂工」! 若泥於 樂工 名稱之原義, 惟唐人百戲與雜戲, 便去否定此戲所 有之戲 原· 均·

歸·

劇

員,與非職業之演戲,於此又得一 丁)家僮發展爲優伶,應爲唐代社會中一 一明· 例· 般常態,不必節度使家方能辦。 唐代多有非優伶之演

戊)此戲之設計,當出崔鉉, 而託於家僮, 希望解決家庭問題。 可看出唐人之運用 戲劇 如· 何·

更能導諸實用,不但治國, 倘· 言「眞實」,唐戲最矣! 與廣泛。 演一本戲,等於寫一首詩,作一篇賦;即事卽景, **参看首章晚唐節,論社會作用。** 而且齊家。由此以看宋金以下之戲劇,未免有天地不寬、生氣頓滅之感。 爲其本分, 戲調嘲諷, 無往不施;

問·題· 禳妒咒, 提· 高。 妻剛 老! 改馳 郎出 爲之木矣。 道, :家庭中人演之,主題亦同,皆針對婦女而發。 悍,……不敢進!」高宗幸汾陽宮,道出炉女嗣, 」詳附載一優語。 唐代 情至今尚未發現「反療妒」之<u>唐戲,代表婦女之正當權</u> 此戲仍從懼內心理產生,直言有所不敢,始託諸戲諷。 ,葉稚裝之開口笑,京戲之炉焼缺,川戲之三瓶醋等,並以療炉爲歸, 爲狄仁傑所譏。箫書二一五。中宗時,優人以回波辭嘲曰:「怕婦也是大好,……內裏無過 自高宗中宗懼內,在政治上造成篡奪以後,社會所受之影響甚大! 是又唐戲與後世戲劇之相聯 「妒患」,在唐代男子認爲是嚴重問題,正反映當時封建社會中婦女所深感嚴重之 繁處 明汪廷訥之獅吼記, 俗言盛服過者, 益,不然, 與下文之「劉山人省女」,同 **致風雷之變,** 唐戲「無限真 清吳炳之療妒羹, 楊弘武 然而說者皆未知有 對高宗 選曰:「臣 實 於是發卒數 ()之優點 爲家庭劇 浦 松齡之 唐戲 將猛

鬜 华未 周 史謂: 中,因先於此戲而完全演故事者,亦太多矣!後半亦不甚切, 此戲 已至完全扮 演故事階段,且 被模仿者即觀戲之人, 唐代 因被模仿者即觀戲之人, 有此, 頗爲不 易! 唐以 此說

前・ 早已有之, 如蜀先主之命演 「許 湖 克 伐 」 即是。群前章參軍戲節。 資料所及, 反金元 这 後無 Щ, 倘

能 有,斯頗爲不易耳。 從與錄「以其戲偶合」二語,可 以看出當時 般· 戲劇之故事 性何等 強·

八)「忤龐勛」 此三字與戲之本身無關, 旣非戲名, 亦非擬名, 乃説明 而 핕 通鑑二五

及通 鑑紀事本末二〇六俱日

場。 還 唐懿宗咸通……五年,…… 優 所過剽掠, (人致辭, 徐卒以爲玩己,擒優人,欲斬之, 州縣莫能禦。……九年……九月, 秇 七月, 佶(許)等作亂, 坐者驚散。 雕圓等至湖南。 殺都將压仲甫, "……于巴, 推 糧料判官龐勛爲主, 至泗州。 刺史杜怡饗之於毬 扨 庫 兵

北

辭· 也, 大宴, 蓋南部 戲當亦在毬場。 戲中之諷刺,不可! 己,足見所致之辭, 廯 徐 則樂部頭當 侵安南, 其爲優人發於演戲中之說白 毬場之會,多數觀衆乃兵士,確是演戲, 唐在徐泗 觀衆露天, 筵致辭, 並不同於樂舞前之所有, 此戲之內容與伎藝雖無 募兵,戍桂州 稱與賓主之美, 舞臺未必亦露天耳。群六章戲場。 可· 知· 爲備, 通鑑於 可考, 所謂『致語』者 或介紹, 初約三年一代, 不止賓禮儀式而已。 「優人致辭」 但至少當爲科 或頌揚, 是也。」 龐勛軍 至六年獨 旬 官樣文章而已; 白一 中, 胡氏以宋元劇 有胡 僾 類之諷刺戲。 不代, 曾幣倡卒, 注 人 日三致 (致辭, 故魔等叛, 外. 至於使 辭 必含有諷· 之· 致· 者, 弄傀儡, 變在 A 語, 徐 今 露 刺作用之 諸 北 天毬場 亂唐代 以觀人 藩 坅 爲玩 府 有 絘

情等,見次章傀儡戲節。合之,可見當時民間與軍中戲弄風氣均頗盛。詳首章晚唐節

(九)三教論衡——唐高擇羣居解願曰:

繼黃講論畢,灰及倡優爲戲。 何患乎有身乎?」上大悅。又問:「文宣王何人也?」對曰:「婦人也。」問者曰:「何以知 之?」對 曰: 而坐。<sub>』</sub>或非婦人, 『旣言博通三教,釋迦如來是何人?』對曰:「是婦人。」問者驚曰:「何也?」對曰:「金剛經云:『敷坐 咸通中,優人李可及者,滑稽諧戲,獨出輩流。 人也。」問者益所不喻。乃曰:「逍德經云:『吾有大惠,是吾有身。及吾無身,吾復何惠!』倘非婦人, 「論語云:『沾之哉!沾之哉!吾待賈者也。』向非婦人,待嫁奚爲?」上意極歡!휦錫甚厚。 何煩夫坐,然後兒坐也?」上爲之啓齒。又問曰:「太上老君何人也?」對曰:「亦婦 可及乃儒服險巾,褒衣博帶,攝齌以升崇座,自稱三教論衡。其隅坐者問曰: 雖不能託諷匡正,然智巧敏捷,亦不可多得。 翌日,授璟衞之 **肾因延慶節** 

此事, 娠」,「吾待賈」作「我待價」。除正文外,前後並有說曰 唐高意休唐闕史下亦載之,題「李可及戲三数」;「攝灣」作「攝齊」,「崇麾」作「講座」,「有身」作

幡綽往往能以倡戲医諫者。「漆城蕩蕩,惡不能上!」信斯人之流也。……開成初,文宗皇帝,……有太 優孟師曾,見於史傳,是知伶倫優笑,其來尚矣!其開元中黃幡綽,玄宗如一日不見,則龍顏爲之不舒。 丽

第三章 劇綠

而 常寺樂官尉遲璋,……成霓裳羽衣曲,……命授尉遲璋官。……時有左拾遺寶洵直上疏, 如多予之金, 名品稍過。 時非無諫官,竟不能證引近例,抗疏論列者,吁! 無令兇汚濟秩。……今可及以不稽之詞,非聖人之論, 狐媚於上, 遽投崇秩。 以爲樂官受賞,不 雖員外環衛

之內,惟可及之戲,究竟所諫何事?盧氏能指乎?孰能指乎?誠不可解。 稽戲曾曰:「從這幾條看來, 戲不必皆諷刺也。 彦休於此, 一則演故事, 嚴陳匡諫之義, 則誠時事。」 而王考一 於歌舞戲與滑稽戲之對比中乃曰:「一以歌舞爲主, 並直以「狐媚」斥可及,就戲劇體裁言,正表示一著明之例:即科白類 可知當時的俳優, 實則所謂「諷時事」者,並不能列作滑稽戲之必然條件。 简直是**臺諫之流。」此條正列在盧氏所謂「幾條」**者 . . . 以言 **盧論於唐滑** 語爲 主 ;

帝又以佛、道、儒三教不同,韶敻辨共優劣。敻以三教雖殊,同歸於善,……乃著三教序奏之。」法苑珠林一〇〇著錄笑道論三卷, **政除之。」續高僧傳二三載懋書三卷,合三十六條,用「笑三綱」之名及笑經,稱三十六部。文極詳據,** 佛家嘲道家之論。 年,「県羣臣,及沙門、道士等,帝升高座,辨釋三教。先後以儒教爲先,道教爲衣,佛教爲後」。北史十略同。 理」。北周書五武帝紀: 三、教論衡,北魏已漸,北周已盛。通鑑一三三宋明帝泰始七年,韻魏獻文帝好黃老澤屠,「每引朝士、 謂 「周朝武帝敕前司隸毋極伯甄卿銓衡佛道二教作。」珠林五五日:「時萬年縣人崇皎裝黃,但見甄蘭笑道之處,並 天和三年,「集百僚,及沙門、道士等,親講禮記」。 四年,「集百僚、 道土、 事多揚激。 沙門等, 又三十一章**复**傳:「武 討論,學老義」。建德元 歪五月十日, 沙門, 帝又

門譚延 不許游 形也。 舊書一八九上賈公彦傳。 目,行先王之典訓。 教道場文,哉三教,先佛,次道,次宣聖。 嘲謔,其後累朝以爲常制。」玄宗開元十六年,悉詔能言佛、老、孔子者,相答難於禁中。 時兩教爭衡之烈,所謂儒教, 相毀謗,限其互拜天尊釋迦; 又曾韶貴沙門法琳,因何「誹毀我祖禰,謗潚我先人」。 歲,升座,詞辯如注射,坐人皆屈,見新書一三九李泌傳。據玄宗答張九齡賀論三教批,謂「求之精 武德七年,高宗幸國學,引道士、沙門、博士,雜相駁難, 臨 詞 等十二人, 貞元十二年四月,德宗誕日, 設 奠, 辞職上論。 用 引道士、沙門、博士,相與駁難; 服其心, 以爲傷蠹道士, 「講論儒道釋三教。 三教雖異,善歸一揆。」高宗時,屢召李玄植與道士、沙門,在「御前 以懲習俗」。 惟太宗又曾韶令道士女冠在僧尼之前,理由乃「朕之本系, **睿宗詔令法事集會中,** 本屬超然。 即於駿廷焚之。 足見習俗在論三敎中,皆已不免游詞。 御麟德殿, 渠牟枝詞游說, 大曆中,李去秦曾作資州刺史叱干公三教道場文,乃地 蜀馬鑑續事始, 唐自高祖武德 並會下韶曰:「除欲敦本息末,崇尙儒宗, 召徐岱、趙需、許孟容、韋渠牟, 僧尼與道士女冠等「齊行並 武后睿宗乃先後調和其間: 久之。又<u>嘉話錄:</u>德宗降誕日, 捷口水注, 時開其端。 有「三教論義嘲譚」條: 上謂之講耨 見唐會要四七藏釋教。 代宗大曆 有素, 及道士萬參成 進 按 武后會禁價道互 ۲, (會要論 」講説 出于柱史」; 聽之意 六 有員俶者,九 **令三教講論** 開後 太宗 年, 具 經 義始 見初 幸國子 生之耳 義,見 有 汪 動, 方情 於 唐

樂天有三教論演。」我朝聖節升啟,本於此。」 在德宗, 已不啻聽說書, 卒而 舊書一三五 更延 引駕沙門, 易集所載, 以誕日, 又革絢劉賓客嘉話錄云:「德宗降誕日,內殿三激講論, 儒難道答,道問儒對,道難儒對, 京兆常君以四門博士召見。三玄六學,博辨宏大,精義具舉,宸心乃愉!」 |禮德奧方源議大夫草君集序:「貞元十二年,夏四月庚辰, 釋迦如來,西方之聖人; 三教論 河歸 對 道士恐惟素。 章混车牌。 宋俞文豹唾玉集 歲歲詔佛老者, 於善,帝大悦」! 道亦賜紫道士, 在麟德殿之內道場, 宋史二〇六藝文志載陸龜蒙亦有三一教論一卷, 「大悅」! **豁人皆談畢,** (即吹劍錄) 皇帝陛下, 足見三家預有謀酌,預有脚本,旨在取帝大悅而已,其事自非伎藝化不 大論麟德殿, 乃其服裝也。 舊書一三德宗紀。 "「德宗每年生日, 然後退, 設三高座, 監慮 是南鹏部洲之聖人。』」在古今聖人之上,雜見玄元、文宣, 日 並召恬及趙嵩、 日. ·『臣請奏事·玄元皇帝、我唐天子,文宣王,古今之聖人; 僧閒儒對, 乃其情節與科白也。 「枝」 皇帝御麟德殿, 乃其場面也。 **令僧道及給事中等,** 僧難 以僧監虛對韋渠牟, 許孟 命通儒碩生, 儒對, 四. 升座者儒官原服, 後來演變愈具體, 「捷口」, 看雜技。新書一六一徐岱傳· 容 內容或不外此,則又其脚本之所 大輪麟德殿,相與問難,賜予有差,時以爲上儀。白 新書藝文志載初唐之孫思邈早有會 儒問僧答, 韋渠牟講說。 與緇黃上首, 回, っ 뺽· 以許孟容對 **艋難僧答**, **独論奧蹟**, 耨 賜金魚袋, 甚且戲劇化。 Ĺ, 始三家若 分明祈檢 互相發明。 趙需, 儒 释為 矛盾 則謂 間 據|白 費解。 本也。 道 腐紫 以僧 1 可。 繇是 っ 常 消前 油

唐摭言 則 儒 非幽深微妙不可測,知唐帝歲以此為誕日上儀,殊爲可省。 趙宋時已「一教」獨宣矣! 家退出,遂曰「二敢」,乃後來之變。 云:成通中,降聖之辰,二教論 ——事之演變有如此者。 洪邁容齋三筆題白居易三教論衡文後曰:觀其問答旨意, 義。 時陳確叟已度爲道士,以釋門引涅槃經, 國朝命僧升座祝聖,蓋本於此。」如洪 斥爲大不敬 初

而已, 對 以 軍爲主, 亦不必戞然而止。 四子书三承爨一本,疑即四人合演三教。 隅之景,褒衣博帶之裝著,亦祇一班而已,尚非全貌也。 可以看出些參軍觀的變形"……在組織上, 一發問之人, 鹹淡問答見義, 且其問答亦相對待, 至可及時,因利乘便,乃就現有情況, 何以曰「戲」! 終是一人, 眀 明指為 頗爲分明, **蓋記載扼要,雖僅於此,若搬演圓融,** 當亦多軍概之類。」劉大杰中國文學發展史下指此級曰:「這種滑稽戲雖沒有歌舞, 勢· 必· 餘則次第爲蒼鶻而已, 「隅坐者」, 「設詭異之觀、 當亦屬參軍戲也。 問對之辭, 却正是兩個脚色的對立,與晚態時代參軍戲的構成是相同的。」按臺灣所願 爲戲中人, 戲翫之具」,韓愈諫迎佛骨語。 演作滑稽戲, 亦不必爲數語;升座之前, 其制仍是參軍之對蒼鶻。 並非戲外人, 周史指此數曰:「就其形式而言: 一正坐, 隅坐發問, 必不限於此耳。 其事固極自然。 更非看戲之唐懿宗。 不必爲一人;宋官本雜劇名目內, 以振耳目。 換言之, 不必突如其來;問對 演員人數雖可以多, 惟若辭多容少, 從大體! 如上文已述崇座 雞 一隅坐, 專以語言爲主, 兩家文 字 看, 似即逐軍、 終於俳 皉 此戲之 既終, 爲 闕 ΙЩ 伹 譜 史 宏 有

明演 劇 以經文入訛語,影帶成趣,然後知「活孫叔敖」劇之楚莊王,上雲樂劇之梁武帝,究應作如何體 當不禁問馮氏:如此更改, 性在,爲不可沒耳。 要不得不推此劇。 無 國史補下謂李直方獨孤中叔善訛語影帶, 引三教之言, 曰:此復何據」?於是將代言體之「倡優爲戲」,生扭作對話體之君臣笑謔,破壞古劇,莫此爲甚! 夢龍古今譚概二八引此, 所 本無曲,難指為戲曲。此中演員, 出之效果, 不 唐代有此三激戲,或且不自可及始, 以答問者耳, 始兼敍 故可及 「上爲之啓齒」,「上大悅」, 於此劇,雖無託諷匡正 竟改爲「上問釋迦是何人」,「上 果「有據乎」?「復何據也」? 雖不妨視爲戲曲雛型, **詳前章論合生引。** 何止李氏一人! 管書一四八字藩傳"「王仲舒報好為訛語俳戲。」足見可及之才、 ,不足比成輔端之大,但在伎藝方面,亦自有其重要 但若以見於載籍者言之, 可及原以善歌名,詳前章拍彈。 距戲曲 「上意極歡 無怪近人葉德均論此戲曰:「祇李氏一人, | 駭日: 形成尙遠也! Ξ, 有據乎」?「上曰: 此中本無 」見葉氏與友人書。 規模較備而 可 誤會之 此戲殆 不 此何據」?「上 時代較早者, 處。 此戲乃科白類 用 75 明 щ́. 泒

烘 人任主角而兼述三教者異。見附錄。 邁夷堅志支乙四載三教 唐代此劇,實開兩 宋雜劇之機局。劉氏中國文學發展史下指此戲 論 衡劇 由三人分扮儒、 宋理宗時, 巨璫令馬遠畫釋老侮孔 釋 道, 百...「同 乃用 時這 白居易文內所見之結 種 數 了 圖 也就是宋代雜戲之所本。宋 清緒人養堅如集 與 51

儡戲, **〉教** 激一本,或亦不歌, 亦此類思想表現之一。宋官本雜劇之演三發者猶甚多,但大都爲歌劇。如三教安公子、普天樂打 斥爲「優流侮聖書,直可誅絕」! 周密齊東野語之評則曰:「其離析文義,可謂侮聖書;而巧發徼 質不明。殆與以上所云三教無關。在宋,如夢華錄十曰:「十二月,即有貧者三教人爲一火,裝婦人、神鬼,敲鑼聲鼓,巡門乞錢, 雙三激、 三教、滿皇州打三教、集賢賓打三教等是,與可及此劇不用歌者又異。另有四子打三教、「四」一作同」 亦被剽奪無遺。 道之所謂「三教」無關。王考二認「打夜胡」爲戲劇之支流, 可云未受宋代理學之拘鉗,頗得唐人弄孔子與三教論衡之風。另有喬三教者, 有足稱言者焉。」二人皆士大夫輩, 已略見次章辨體。 三教鬧着棋、 俄復遣三教人入城。……五月二十有二日,會使者召三教人,從以北。」 則與此爲近。明寧獻王朱權尚有辨三教雜劇一本。 三数化、 若所謂 「三教人」者,則與三教戲劇無關。 打三数卷字、 故頭巾氣與道學氣可掬! 可;又五論上列宋金雜劇院本內關於三教之十餘本日「則演前章所述『三 領三教, 變化甚多。金院本內, 宋岳珂桯史對於用經文語 按此等 **固知雜劇院本中,** 宋金兩國, 「三教人」 均有所謂「三教人」,其**性** 於諸雜砌類, 顯為無賴貧民。 唐宋均曾入傀 能於多演三 影 帶省, 與儒釋

## (十)「朱相非相」——孫光憲北夢瑣言六曰:

教人』者也」,便不可。此辈究有多少故事,有符於用安公子、普天樂等曲調以歌舞之繁?

第三章 劇級

俳優穆刀陵作念經行者, 光化中,朱朴自 儒生,恃區區口辨,欲整其亂,祇自取辱焉!宜其涓縷未申,而黜放已至,故大爲識者所譏也。 自古有之。 [陳時事數條, **君子不恥其言之不出,恥躬之不逮。** 毛詩博士登庸,特其口辨, 每言「臣必爲陛下致之」。 至御前, 朗諷曰:「若是朱相, 謂可以立致太平。 **洎操大柄**, 況唐末喪亂,天下阻兵, 即是非相。」 無所施展, 由藩邸引導, 翌日, 自是恩澤日衰, 雖負奇才, 開於昭宗, 出官。 時人語曰:「拔士爲相 不能爲計。 中外騰沸。 遂有此拜。 ĺΠ 内宴日 對 朱公 

宗時之戲劇,有前此之樊噲排君難爲其水準指標, 無以爲戲, 此戲乃弄婆羅門所串,料必不止於行香念經,此特全劇之一片翦影而已。 六 何 與名公齒筆札、議論,動爲笑端」。 相之生活笑料; |州司丹制有云"「叨半歲容身之貴、無一朝輔政之功;惟辱中台 解 在, 朱朴拜相在乾寧三年七月,罷相在明年二月。 但若此伎者,既然化装、說白、人物定型皆備, 北夢瑣言又曰:「朱朴拜相時,人曰:「朱公涓樓未申,勤教樂童吹觱篥。」」其人可想。 亦且無以爲俳。 惟「非相」之諷,要必不僅此兩句話而已,是可以想見者。 無戲、無俳,何用 新書一八三傳亦曰「爲人木強」。「木強」與「口辨」矛盾,未 「御前」表演!惜全部情節、 ,頗與墓論。」 並不低下。 舊書一七九朱朴傳, 顯然不僅俳諧或雜 此伎旣爲弄婆羅門, 與戲劇同 粒, 技, 時, 謂 設· 若· 至曰「御前」, 朱「腐儒木強」, 伎藝, 應屬戲劇矣。 固然尚另有 科白僅限於此, 取材或不 俱不得其群。 應罪? 至 按 御 昭宗貶朱朴 「在中書 泛及 知應 [通 萷 不· 但· 至舞 鑑 俳 膊 [昭 加

抵關茸,不但不能致太平,反促其亂, 豪當中之正面, 並非邁近座前朗諷。 唐祚遂搖,正所謂「一切諸相」也,此戲所刺,應不止朱朴一人! 金剛經日"「如來說"一 切諸相,即是非相。」昭宗 所用之人,大

(十一)「病狀內黄」——北夢瑣言十四——

劉仁恭之軍,爲汴帥敗於內黃。 人以戡之。 且問:「病狀內黃, 以何藥可瘥?」 爾後,非帥攻燕, 其聘使謂汴帥 亦敗於唐河。 日:「內黃, 他日, 命使鸦汁, 可以唐河水浸之, **汴帥開宴,** 必愈。」 俳優戲醫病

何 制度,所記顯然未盡當時之實況也。此類優語之記載,從不就戲劇立場深一步寫, 遍,有何意味?惟戲外唐河水說已屬理想答案,戲中之答未必能過之; 不記之故, 戲賴問答以見義,顯屬參軍戲, **首章晚唐論「社會作用** 「藥可瘥」? 其在戲中之答案如何, 重點在答案。 未群也, 乃劉使復還譏汴帥。 而所謂「鹹淡」之「鹹」一方面, 惟料與戲外者必不相同。 還譏之意已全明, 不· 然, 却落在戲外, 譏劉之意僅得其半。 劉 或· 卽· 此例 使 就戲 更著! 在: L此敷? 解複・ 殊· 不· 述· 合. 見 此

月**,** 與 **汴帥指朱全忠**, 軍 戰於內黃北, 燕軍大敗, 內黃事見新書二一二劉仁恭傅, 殺二萬餘衆。 至唐河之役, 及五代史梁太祖紀二。 史書不載 應指內黃戰後二年, 梁紀 謂 光化 年三 朱

第三章 劇錄

七四八

全忠軍為李克用大敗於洞渦驛。通鑑二六二載天復元年三月事日:

朱全忠至大梁。癸卯,遣氏叔琮等將兵五萬,攻李克用。……夏四月,乙卯,叔琮出石會關, 營於洞渦驛。

(注:「洞渦驛臨洞渦水。」)……李存進敗汴軍於洞渦。時汴軍旣衆,獨糧不給;久雨,士卒瘧利。 全忠乃召

兵還。 五月,叔琮等自石會關歸,賭道軍亦退。 河東將周德威、李嗣昭,以精騎五千職之,殺獲甚衆。

**據此,此戲之演出,至早當在|天復元年夏季以後。** 

(十二)「徐楊合演」——五代史六一吳世家曰:

徐氏之專政也,隆演幼儒,不能自持, 而知訓尤凌侮之。 嘗飲酒樓上, 命優人高貴卿侍酒。 知訓爲參軍,

隆演鶉衣髽髻爲蒼鶻。知訓嘗使酒鵙坐,語侵隆演。

通鑑二七〇後梁貞明四年日:

六月, 吳內外馬步都軍使、 昌化節度使、同平章事徐知訓, 驕倨淫暴! ……知訓狎侮吳王, 無復湗臣之

禮。管與王爲優,自爲參軍,使王爲蒼鵑,總角敗衣,執帽以從。

馬令南唐書八徐知訓傳曰:

優人高貴卿侍酒,知訓爲多軍,隨演鶉衣髽髻,爲蒼鶺。

姚寬西溪叢語下引吳史曰:

徐知訓 **怙威職惡**,調謔王,無敬長之心。 **眷登樓狎戲,荷衣木簡,自稱參軍,今王髽髻鶉衣,爲蒼頭以從。** 

受楊之打。 字. 文學簡史· 逢場作! 子猶 匹 畃。 腴 於勢必不能容楊謔徐。 惟 三史於不顧 此 史書 .究不必因此便易蒼鵝爲蒼頭,改變二脚色原有之性質。 改變脚 馮夢 顧三史,又何至於此! 故叢語下文引五代史後復曰:「前云『蒼頭』,非也。」因王考不據前三史,後來諸史及論 乃將 曰:『如此說,尚有個奪卑在』。 所紀 轤 戲,尚須保存演員在戲外原有之尊卑,抑 古今譚 宋雜劇之制度,夾雜入唐參軍戲制 十五日、「麥軍雖是扮演着官的模樣, 蒼 ,專就吳史此一訛字,多所推 鶻 以五代史及通鑑 質也。 装作 概十二引 **髽髻鶉衣**,亦偶然而已,未必 顯然唐參軍戲原有參謔體之一格,並不如宋雜劇, 吾人主觀誠然願意古劇內能有一脚色,專門代表老百姓,去打擊官僚, 如吳史說,楊隆演所扮與徐知訓所扮之參軍,爲主僕關係, 通鑑,又引輟耕錄「副 爲詳明。 想, 吳史祇多出 若制度之中,體如不能打變,楊在此戲便不當充 度中 演 却是可以 何可笑! 淨爲 黎軍,副末為 變至徐釋, - 與四 便是經常代表 「荷衣木簡」一點,而所謂「蒼頭」者, [史所 )被代表一般老百姓 子猶原知戲者,於此毋乃失言一林庚 此戲調謔,祇有徐之對楊, 紀倶 益多怪異之談。詳四章四節。 苯 一般老百姓 倉艪, 合。 在此項事 以副 副淨例遭副末之扑擊也。 末能 正 如 實・ 髽髻鶉 軗 上文言 中, 副 情節亦屬可能 或參之對 嚮使諸 淨 りり 徐· 衣 也, 的蒼 者 分明訛 不 家能 可 鶻 旣屬 钟 鵤 因 E 打 於 | 國

七五〇

劇內尙無此事實,則亦 毋庸爲之虛擬。 餘詳四章參軍蒼鵑節及六章服飾節。

〔十三〕「掠地皮」-- 宋鄭文寶江表志日

問曰:「何爲?」此緣衣人對曰:「我宣州土地神,王入觀,和地皮掠來,因至於此。」 魏王知訓爲宣州帥,苛暴斂下,百姓苦之。因入覲, 侍宴, 伶人戲作綠衣大面胡人, 若鬼神狀者。 傍一人

優語集附錄二,引缺名筆記云 此爲參軍戲之問答體, 惡百姓,疑我捲地皮。」知此語由來已久。後人亦有將捲地皮意演作戲劇行動者, 化裝狀土地神, 遂成 大 面 乃大面之一 實· 例: 唐盧仝客謝井詩日: 當以此劇爲之祖。 「揚州

殿尚 使于戴幽魂,重觀天日,此恩何以答報!」令聞之,面無人色,不終席而去。 衆周旋。 某邑令赋性貧鄙,到任後,百計搜括了 且云:「吾輩生前,罪學深重;死後, 內有三人,着古代衣冠,類優伶。 後以贓罷官, 令驚訝, 上帝罰墮九泉之下,永不超生! 問故。三人自道姓名, 有餞之者, 設香案、 酒筵, 一爲博孟德, 今蒙**父臺**, 候道左。 將地皮括去數層, 令 至, 一爲秦僧, ド)輿, 爲 與

在多方面,若綜合其全, 後世其他戲本中,尚有演此義者否,俟査。 (十四)「焦湖作獺」 未必即亞於宋代傀儡戲與影戲耳。 鄭文寶江表志日 循此路線以求, 亦可見唐戲所以開後世戲劇之源者, 關於此劇意義,合見下劇「焦湖作獺」。

固

期之, 張崇帥 叉征「捋鬚饞」。 計口征 虚州, 好爲不法, 「渠伊錢」。 其在建康,皆爲伶人所戲: 使一伶假爲人死,有譴,當作水族者。 士庶苦之。當入観江都,廬人幸其改任, 明年,再入覲, 盛有罷府之識,人不敢指實,道路相目, 皆相關曰:「渠伊必不復來矣!」崇歸; 陰府判曰:「焦湖百里, 情捋鬚爲慶。 |崇歸,

南唐近事辭海「作歸」餘引曰:

任作獺。」景亦不慚。

張崇帥廬州,索錢無厭。 曹因宴會,一 伶人假爲死者, 被遣作水族。 冥司判云:「焦湖百里一 任作獺。」(以

「獺」「㈱」晉近取義。)

按 公元九二〇。正月· 毒之深,使彼建康之用人執政者,根本有所憬悟耳。張崇貪暴情形, 錄「無事歌」條, 所 與判官之外,必尚有其他脚色;全戲可能爲麥軍戲之問答體。 焦湖即巢湖,在廬州之東南,故云云。 謂陰府之判,或爲一類敷?戲之能事已盡, 末作 「崇大慚」;按諸史實, 歌辭中有所謂「不似荷葉參軍子, 要以「不慚」爲合。 此戲實際表現者必不如此簡單, 須知此戲宗旨,並不專為刺如崇者一人, 正所以 而崇終不慚改, 人人與個拜, 乃覺其實不在戲矣。 四章脚色癡大木大節,引陶穀清異 須木大作廳上假閻羅」, 見通鑑二七一後梁貞明六年 此特明其要旨而已。 鄭文寶江南 ♡誌廬人怨 與此戲中 近事載此 於死

第三章 劇錄

景在廬州, 廷式 |酷買:「何如?」 曰:「縣令微官、張崇使之取民財、轉獻都統耳,豈可拾大而詰小乎! 其體至重!(注:「唐御史臺侍御史六人, 貧暴不法。 廷式曰:「械緊張崇, 騰江民訟縣令受財,徐知諮遣侍御史知雜與楊廷式往按之, 使吏如昇州, 以文次一人知雜事, **薄責都統。**」 知語日: 謂之雜端。」) **「所按者縣令耳,** 欲以威崇。 職業不可不行。」知 何至於是 廷式曰:「雜

觀於知誥之昏聵,知張崇不法,固有所恃而不恐也。

皷遄 地下者,正謂天之下,地之上,而並地之下,已均無所逃遁,尚何必曰去!劇中設出死後之譴者 之、閑之,必不容去耳!二劇關目, 早已不作;惟有劇人,心尚未死!馬令南唐書有「苛政傳」, 昔封建統治時代, 正謂魚肉所在,終必被吞,雖然死後, 去?要不外苛斂之甚,至於忍無可忍。 暴敛已未足爲虐歟?馬書「建國語」之論有曰:「地來而民去者,守之極難!」夫地旣來矣, 死 北 與上列(十三)「掠地皮」劇,同刺貪暴。 足見當時統治者脧削之厲, 張崇帥廬二十一年之久。 所謂「公道」者, 陰·府· 云譴,亦依然縱其作獺而已, 從來不爲無告之百姓而設, 仍難放過。 取地下, 然能去,終佳, 一坂死 旣如此, 後, 竊恐遠近歲同,側身天地,並無去處 今在生前, 立義已均進一步, 而無「暴斂傳」,豈以苛政在前 陰陽 何況陽世之本來不譴而 兩 界, 尚何必奢望其人之能於罷 民已不堪命! 原無 不得謂不深刻。 致。 賞者乎!在 百姓雖 此世詩人, 民何以 ţ 掠· 及· 或· 牢· 於死 视

陰間,聊· 耳! 兩 無路,劇人抑何其忍! 劇之作者。 寃,亦 劇 议 看似尋常,其中却包含千萬生靈、無窮血淚、無窮宠慣在!對於此點體會最切者,終莫過: 難 解・ 嘲· 望 凡過去之大劇作家,應皆具此「人間地獄觀」,及進一步之「冥間地獄觀」! į 在天 今劇人並將陰間之局面,亦復揭穿,使百姓留陽間不得,趨陰間亦不得, (曹得) 兩劇演出時,當使觀 直,尚何必 論 之去 衆有一番苦笑。 與 留 1 在一般情况 笑,誠不過霎那 因人間 無· 丽 告,始從唯心 Ē, 所長智 不 方面, 盘 去 者 覺· 幻• 走· 害 校· 出.

近 代劇中有劉判官者,清李慈銘越縵堂文集光緒二年九月,復獎增辞者。 論之甚詳

各地獄。 世之顚倒刑賞,憤下不得舒,故有託而 越數日,復演劉判官之劇, 疑鬼 神之慈露禍福、與世無異。 而鬼判亦復舞文,改易姓名,且禁錮死者, 附會包孝肅事。 Ħ 或且身有奇冤至痛, 以縣官誤入人舉而致死者, 使無所訴。 爲賊吏奸胥所壓權, 則叉歎憤叱吒, 不得主名,遂入冥司, 以爲造作此劇者, 極呼籲而卒不 歴 求之冥 伸 蓋亦見

故

陰 此 陽 祇· 凯 表· 剕 京劇之探陰山,直接因元人包待制劇 現· 旣 到· 合 隂. 作 兩 陽· 界乃 體地步 共 賴 便. 止,正是唐戲境界; 包待制 主 持。 而作,若其造境、仍是九百年前, 然而 若·加· 人間 固然地質 鍘 Ũ. 求. 快,顯然又近代戲劇之造境 獄, 冥間 水復地 焦湖作 獄 終於鍘 獺」爲之嚆矢耳。 不勝鍘 矣· ţ 劇

子五 劉·山 人省女· 事 見五代史記三七班宗紀, 及 同 書 四九劉后傳 引北夢 而

#### 唐 戱 弄 上册

七五四

新五代史十四劉后傳,亦可參考。 皇后劉氏,素微。其父劉叟,竇藥,善卜,號劉山人。 通鑑二七〇繫此事於梁貞明三年,公元九一七。舊史莊宗紀曰: 劉氏性悍,方與諸姬爭寵,常自恥其家世,而特諱

**其事。莊宗乃爲劉叟衣服,自負蓍囊、樂笈,** 使其子繼岌, 提破帽而隨之。 造其臥內, 曰:「劉山人來省

女。」劉氏大怒,答繼岌而逐之,宮中以爲笑樂。

## 北夢瑣言一八「劉皇后答父」條曰:

莊宗劉皇后,魏州成安人,家世寒微。……及笄,麥色絕衆,聲伎亦所長。太后賜莊宗,爲韓國夫人侍者。 臥內,自稱「劉衙推訪女。」后大惠!笞繼岌,然爲太后不禮 父死於亂兵,是時環尸而哭,妾固無父。 是何田舍翁,詐僞及此!」乃於宮門答之。其實后即叟之長女也。莊 鬚丈人,后之父也。 宗好俳優,宮中暇日,自負養養、藥篋,令繼岌破帽相隨, 劉氏方與嫡夫人爭寵,皆以門族誇尙。 似后父劉叟, 劉氏恥爲寒家,白莊宗曰:「妾去鄉之時, 以醫卜爲業也。后方晝眠,乃造其 即昔黃

委

### 渐史后傳曰:

人 掠成安。 莊宗神閔敬皇后劉氏,魏州成安人也。……后父劉叟, 裨將袁建封得后,納之晉宮。……其父聞劉氏已貴,詣魏宮,上謁。 黄鬚, 善醫卜,自號劉山人。 莊宗召衷建封問之,建封 后生五六歲, 晉王攻

田舍翁,安得至此!」因命笞劉叟於宮門 Ħ 人爭寵,以門望相高,因大怒曰:「妾去鄉時, 「臣始得劉氏於成安北場時, 有黄鬚丈人護之。」 略可記憶, 乃出劉叟, 妾父不幸,死於亂兵, 示建封, 建封日: 妾時環尸慟哭而去。 「是也。」 然劉氏方與 此

此 世習 則已是戲劇。後世於戲劇所有之習慣,倘並無絕對性,則理論應在習慣之上,仍當認此爲戲劇。唐代 「提破帽」三字,尤得神!非精於此道者, 今發生於唐五代,則不然,正合戲弄要求。 戲弄,無限具實,已詳首章正名。 全部事件,若從今人習慣看, 數條中, **次魏國劉夫人,又袁建封作** 慣, 而指此非戲劇。 以莊宗紀爲主, 「袁建豐」;又稱劉后「性狡悍淫妒」。 後世對於戲劇, 語簡而該。 不能算戲劇, 後世戲劇,轉 通鑑二七〇之辭略同新史后傳, 設計之工不至此。 旣已另劃領域, 至多介乎遊戲與玩弄之間而已。 入有限真實,或半真實,甚至脫離真實,所以不能憑後 末句「宮中以爲笑樂」,看似尋常,實頗 此事如發生於後世, 此戲不賴問答以見**義**, 惟首敘莊宗元妃乃衞國韓夫人, 但若從戲劇理論 自落在戲劇之外。 當非 參 次燕國伊夫 軍 重要! 水之, 戲也。

琴氏 以爲 與楚莊王之間,乃劇中之君臣,並 就 孫叔 萷 章麥軍戲節所論,已有二事,可作此戲爲戲之佐證。 敖復生也, 欲以爲相」, 並不疑爲有悖情理。 非劇 外與 境。 但自來讀 是已將劇內劇外, 史記者, 日 史記述優孟演孫叔敖, 皆認 此爲真 融成一片也。 境, 對 於原文之 日 周旋於 Œ

二章 劇像

之始而 中作 覺。 之演法,介乎俳 中 陛 劇化縣令之切諫爲譎諫,予莊宗之啓發甚深! 表演 此· 諫之能,忽然導演 編末附載五代 全劇之效果圓滿,「莊宗大笑, 椐 段全是劇中情 不知吾天子好獵 戲 認參 諸伶之走追與倡 郎 ,而能進退應節,不脫不 獲 慷慨,既 並 (年休,) 但舊 軍 未劃淸。 ·戲之創: 説仍 優. 何等接近! Ĭħ 節,妙在莊宗、縣 排宗 與戲劇之間,唐五代尚有之, 眼前局面,入於戲劇, 觳 耶! 認其以優人身分,於劇外閑 始, 除此二事外,更有一事,大可參考者:乃敬新磨之諫莊宗畋獵, 觫,終而 和,顯示敬爲主角,棄導演, 在 馬踐民田, 奈何 後趙 特情 慚 粘。 縱民稼穑,以供稅賦? 参軍 而 感 節場面 令, 即他色之被運用 縣令乃得冤去。愛看五代史補所敘, 縣令當馬切諫, 周 四圍農民之始 延, 甚至四闡腭胎之農民, [等均較: 於是率諸 斗 數 複雜、充實, 料其以後之縱恣殃民,必因 談, 單 應是古優孟 衣, ,却便視; 깄 īm 諸伶則皆配角。 伶, 班宗欲殺令, 劇 憤怒, 既而悚 以對擊優。 走追縣。 汝非當死 作劇中 各自激發與情, 游 上 上 一 而 ||效果亦: 都被化入劇中, 令, 設白, 懼,終 1 此事 雖 因平日訓 擒至馬前, 較樸拙, 因 脈·相· 較宏大耳。 皆劇外真境。敬爲伸其俳優譎 中之羣 萷 而 而推 亦無不! 傳· 欣 此減少。 請 但更 為參軍 練有素, 亟 幸:皆勢所 優, 斌 能發揮戲劇意味。 責之日: 或派爲觀衆, 行 看 因 貼切 刑,諸伶 原• 此·種· 誘 此 戲之始, 原題「縦民稼穡」, **伦**臨 事 故得隨 酣 <u>وَ</u> 必至 「無限・ 暢。 汝爲 優. 共倡和之。 時 與旃之助 屯, 扮· 配演之 敬 時設計 而 如 則 縣 以此 不 於是 縣 亦 實・ 令 自 劇 戲. 見

惟 甚 純 制 元 因被 明 至 耳。 少 雜 ·元南戲 叉 並 劇 眼 亦 可 可 在 應 萷 知其 以 中, 表 承認其爲我國古代戲劇之一 有限 知 演 **阴清傳奇中,** 卒 也。 中途, 真實 白 元. 周. 所爲之類乎此者 」之戲劇 忽由劇外脚 伸· 開場之家門 彬· 曾· 習 演· 慣 此事· 色插入, 肵 類, 必 拘 爲雜 甚多 亦復難以常理喩, 特·型· 束, 劇 按喝 對流 絕 [日] 鏡新 而 不 群 旃敬李 止 加玩 番, 此 見四章參軍者機節, 磨· 味; 劇 其不近人情 邋. 諸 家 諫. 不必主觀太過, 若敬在 唐. 所 爲,一 莊宗,化古劇 與不合劇 Œ 論戲內戲外之分。 時不 式麥軍 能 IJ 爲·元· 真 理 幼 戲內之伎 正 儿劇、 威, 稚 理 澒 解 要鄙 尤· **尤過** 原 瘻 有. 於古代 水 意· 視 無 之。 養・ 準 足 必 異 亦 彼 近

之相 果·也。 演後半場, 火 凡 U 怒 觀 必 爲 劇中 能 戲, 與答逐 李天下 衆 有· 滿 飹 此 足 必然合: 笑置之,不以 無 戲劇要求 與其子,以演 類· **、皆必有** 從構 觀 衆在旁,自足以激 拍, 成 如 所表 演 此 而 出 爲 凡 前後結合, 其 演 員 意 認真。 重要關 在此 爲劇中人,必結合劉 李天下、 則 劇 全劇 設若 鍵、全在 動 全部情 宮內此時, 女主角,必然認 主 劉后見 當 演 然 萷 有. 節始完成。 破 半,以 適. 壞。 仙人 后之觀衆 · 設岩僅: 院 以 今全 省 劉 翼完成: 女時, 非· **叟逼真之情態**, 一彼夫 演· 劇 李天下以男主 所 員為劇中人,然後全劇 任務, 忽然寬 點, **妻親子三人而** Ø 能 因· 於 不俟導 完成 此· 和賢 角無 戲· 入宮省女 孝, 能 Ë, 導 演 向· 興 觀· 費 夫 接 演。 力。 · 泉· 别 劖 納 所需之脚 獖 無 后 其 劉 一人 上. 父, 演 后主 在 雖 料 酸. 非 在 至· 演 般 定女 或 演 色乃 識 後 髙· 負 度之. 劇 ŧ. 华. 破 完 角之 其 而 若 夫 乃 所

第三章 劇錄

七五七

伹 劉后 可以不 必表演 不必大怒,不必答逐, 即李天下父子所演, 亦將失却作用 無 從 逼真

事 ıψ 此戲,並 非· 演· 能 織 文崔鉉所以「療妒」者較之,便知一 ፖታ• 成神足, 產生於唐或五代。 動作,曰「打報的」;仍作戲外人,不化粧, 演. 爲劇 戲 此: (戲劇論叢第三輯) 戲,今則不然也。參看附載五代優語李天下條後所見續也說等,有「以悅劉夫人」, | 戲之導演人兼男主角李天下,雖居皇位, 白賞者; 審 中之事而已。 ·此戲之情形,爲後世所不習慣者,僅有二點:一乃結合非演員爲劇中人,一乃採用演員自身之 元畫,評者謂『士夫畫』,士獨尙之。……全法無瑕生動,不求物趣,以得天趣爲高。 躬自演出 **非電戲律**, 並非一時激動,偶爾 略謂龍岩雜戲是山西臨猗縣龍岩寺之社火戲,部分代言。 一,所致效果絕佳!看似簡單,而設想之奇、機設之巧、手法之高,殊不可及!如用上 而在 不求工巧而自多妙處。 按劇內劇外,分別不嚴,既爲我國古劇之通例,則前一 「無限眞實」之原則下, 不穿戲服。寺內曾有後周太祖郭威時碑;寺留 龍、一猪,工拙不可同日語矣! 爲之,無聊消遣。 後人刻意工巧, 却儼然有類於自由職業之優人。 有物趣, 後一點亦自在意中。 設岩是偶一爲之,方可認爲與其妻 而乏天趣。 藏有主角;其餘人物概由一類似檢場者,代任答話 宋畫謂之院畫,不以爲重,以巧太過, 明屠隆考槃餘事二:「唐豊意趣,其於筆前,故 觀共日『寫』,而不曰『畫』者, 「以嶼悅劉太后」 更有一層為讀者 「大定三年修建」 點已無足異; 彼· 固· 字樣。 融。 |慣常粉墨 遊 所 李天下 戲 杜笠芳龍岩雜 不可忘者: 故龍岩雜戲可 **蓋欲脫盡畫** īlij. 面 登場, 已, 並· 湖神不足 編

賴 劇,後唐莊宗之偕子戲妻,爲眞正演戲,並非遊戲, 主張真正戲劇必須具備高度故事性而後可者, 院氣故耳。」上文去藏節後所附結論第五條, 重說明唐戲弄中,確具一種「無限真實」之特殊精神在,爲後世戲劇所不能及耳。 此聊以 · 充數歟?實則不然:其間旣有至理存在, 並宜從戲與畫之比較觀內, 主張就唐畫唐塑等以觀唐戲, 表面看似矯強可笑, 並有鮮明之事實存在, 觸及眞諦。 正可指此戲爲例, 此處反覆闡明我國歷史上著名趣 殆因唐五代可述之戲太少, 而循屠氏之說, 正須藉此戲之爲戲,以 以求其精 神 近人

(十六)「侯侍中來」——已詳次章猴戲節。

(十七)「以王衍爲戲」——宋張唐英蜀檮杌下——

**廣政元年,上巳,遊大慈寺,宴從官於玉溪院, 賦詩。** 

俳優以王衍爲戲,命斬之。

續唐 事 見同樣記載。 得稍稍明著。 戲當已演,何故命斬?不可知,要不愜孟昶懷耳,非果有愛於王衍也。 前禁演之爲賢矣。 曹四五毛璋傳,均謂毛曾得蜀中妓樂,嘗服赭袍, 編演者之精神,固成輔端一類,無名之志士也!輔端之後有此人,此人之後,乃不復 此役在我國戲劇史上,可能有劃時代之作用,願戲劇史家有以彰之。五代史記二六、 然則戲雖以王衍爲題材,而諷刺固對孟昶而發;因演員命斬之故,戲之內容乃 縱酒, 令蜀妓爲王衍宮中之戲, 當又不如高崇文對劉闢 不知究是何

第三帝 劇像

戲,亦

可能爲戲劇

也。

附誌於此,以見聞中一時戲劇之盛。每看首章五代節論

蜀戲冠天下」。

### 所 戲 弄 上册

## (十八)「自家何用多拜」——馬令南唐書二五談譜傳

李家明,廬州西昌人,談諧敏治,善爲諷鮮。 家家,何用多拜耶?」元宗笑曰:「吾爲國主,恩不外覃。」於是百官進秩有差。 恩未及臣下。 因置酒殿中, 家明俳戲, 爲翁媼列坐, 元宗好遊, 家明常從。 諸婦進飲食, 初 拜禮頗繁。 景 篴 景達 翁媼怒! 景邊, 曰:「自家官, 肖 以 弟 加 爵 自

劇 原難否 活潑之典型!閱之使人對晚唐五代戲劇之概念,頓覺明朗,不復局限於主觀, 選 原 科泛生情,能於掌握觀者 軍 餘詳前章參軍戲節 稽 談 注 擇題材,以及科泛之活 戲之陳套單 諧 向· 不· 「江浙謂舅爲『官』, 依 作· 或「俳戲」 戲劇演出之常情, 正面· 而宋代史家之記敍, 調 著錄, 而已。 者, 大都依附古義, 則此 其內容固有眞正戲劇之表演在;若「唐戲何在」之感, 興 動 趣, 範圍,效果之特殊作用, 調姑為『家』。」 條資 殆翁媼先上, 轉而使元宗 却· 位· 嵙 置在談路傳中, 在研究上之功用 重其談諧, 自般 此戲老生、 別有 觸悟, 番, 而· 率· 多 指· 爲· 爲不 面 老旦、 然後諸婦登場, 稱· 逐端正 表現, 办 「 俳· 俳戲」。 矣! 小旦雜陳, 措施, 戲· 都不平凡, 不 而 但 然後知於古記 安定政局。 횬, 此也 設食多禮。 並非問答見義, 乃· 成· 亦· 足· 此伎明· 認爲無非弄參軍、 成爲科白劇・ 證 固可不 綜其 載中, 在多禮· 唐宋兩代之於戲 明是表 (於使 必再存矣。 凡· 類· 中. 不合爲黎 場; 演戲劇, - . 鮮明 朋 脚 必.

## (十九)「五縣天子」——宋錢易南部新書癸——

延彬獨據建州,稱偽號。 一日,大設,爲伶官作戲,辭云:「祇聞泗州和尚,不見有五縣天子。」

建康 此雖僅戲辭而已,未及其戲如何,然料必有戲,以副此辭也。 於事誠無補;然却可以見得一時優伶之膽量,敢批逆鱗,捋虎鬚!置生死於度外。 ,猶得對爵,李家明戲之,向索大般平天冠爲戲裝,謂此物今已無用,詳六章論服飾。 此等譏嘲,徒撄暴戾者之憤怒而已, 他如王延政 則又不僅戲大

般,乃借以警南唐耳。詳附載,五代優語。

王衍 亦 使李繼密,原名王萬弘,爲西川兵所敗。 「戲」「說」二字聯用,已屬參軍戲中之諷刺,可以無疑 丽 加戲誚」,正如建州伶官,於戲中諷刺王延彬,並非戲外之嘲誚而已。衡之毛琿得王衍宮人,作 諸將陵易之。「萬弘終日縱酒, 時之宮戲, 通鑑二六三載王萬弘事與「五縣天子」事極相類,可供參考。 通鑑於其事亦不過稱「爲戲」而已,賴有五代史毛傳之文爲證,真象始露;此處旣 俳優輩亦加戲說。萬弘不勝憂憤,醉投池水而死」。 奔漢中,又失守,乃降。 遷於成都,復姓名。王建不時召見, 昭宗天復二年八月,山南西道節度 所謂「俳優輩

#### 附舞

宋三教論衡雜劇】 宋洪邁夷堅志丁: 又常設三輩, 爲儒、 道、 釋, 各稱頌其教。 儒者曰: 「吾之所學,

第三章 劇像

開死。 . 仁 杙 魔額答曰:「只是百姓,一般受無量苦!」徽宗爲惻然長思,弗以爲罪。 埋;春秋享祀,恩及泉壤。其於死也,如此!」曰:「敕問苦。」 其人瞑目不應, 有疾,家餐不能拯療,於是有安濟坊, 使之存處, 差醫付藥, 貴以十全之效。 獨貧困, **書季考,三歲大比,脫白掛絲,上可以爲鄰相。國家之於生也,如此!」** 我!」曰:「敢問生。」曰:「內自大學辟雍,外至下州偏縣,乃秀才讀書者,違爲三舍生。 **病、死、苦,曰五化。藏經淵奧,非汝等所得閒。** 義、 水 曰:「死者,人所不免。 醴 必淪溝壑。 火、 ŧ, 智、信,曰五常。」遂演暢其旨,皆采引經書,不雜媟語。次至遺士,曰:「吾之所學,金、 日五行。」亦說大意。 今所在立孤老院,養之終身。國家之於老也,如此!」曰:「敢問病。」曰:「不幸而 唯貧民無所歸,則擇空隙地,爲漏澤園;無以斂, 末至僧,僧抵掌曰:「二子屬生常談,不足聽。 當以現世佛菩薩法理之妙,爲汝陳之。.盍以來問 日:「敢問老。」日:「老而 其於病也, 陽若惻悚然。 .则與之棺? 如此!」 吾之所學,生 華屋美饌, 促之再三,乃 使得鄰 曰:「敢 月 孤

## 十八、待考諸劇

章內;餘十四單位,應在本節說明。此十四單位內,見於敦煌曲者一,見於唐詩者二,見於段錄 前章第三種分類,列「待考部分」三十四單位。 其中二十單位, 已分見於一、二、六、七各

Ħ, 引 頗 能有一例外 起 近 白 其· 泩 、戲之內容與伎藝, 意 戲者四, 俾 | 藝林共 見於本章首節曲目 曉,能於共同努力, 此又所謂「待考」二字應有之廣義,幸勿誤會唐戲待考者,僅此而 敢云全部模糊, 表者七。 不 無一不有待於考索。 斷 所據資料,大抵貧乏; 有新 資料 發 現 隨 時 雖「著錄 初步說明, 加 U 裁 部分」之三十 訂 耳。 不 唐戲 得不參想像。 九 脚 也. 單 本· 位 旣 侚 未. 亦 大. 何

意義。 始信其確爲戲曲也。參看末章變文關係節所論。 · 前、花間二集,及一部全宋詞, 貒 糨 首小桃紅 質之來源, 孟美汝劇本存在,有類 展之原 Ŧi, 與 章劇 (一)孟姜女 (明人之<u>小春</u>秋同 惟明人此項小春秋, 本節。 作「摘翠百詠小春秋」, 則 則又何說?豈不又犯首章去藏 對 於 其中以演 唐人此類作品,欲於後世之作 敦煌曲內有六調、十六辭,內容均演故事,形式屬問答或代言, (彼南北) 性 孟姜女之十首搗練子 乃產生於絃索西廂、南 質,則二者之來源, 西廂者矣,然乎? 未嘗有演故事、 終是散曲, 或曰::此等聯 所謂 限 品中, 分·情· 否乎? 於講 及其他 勢 「時代之歧視」 必 北 唱 節, 亦 西廂之後 倘 祇· 后已, 同 有關之二辭, 求其相近似者, 章形式, 且作代言問答, 其 限二者之本身同 侳 質, 者。 非供搬演用之戲曲也。 演故 乎?故學者 今謂 勢 必 事 尤爲特色, 以利 葙 唐 如孟姜汝之十 信 人 有代言者, 於比較 荷準情 性質, 唐代 類此 値 亦 演 研 却· 不· 得注 酌 早 故 可能均 踏之明· 理, 有 事 日 ·辭者, 許· 意。 供 此說 其· 不 搬 固當首 有 爲戲辭 代言之 違 演 温 然·後· |検| 用之 歷 同· 頗 用 悭. 史 有 百

於尊前、 全宋洞 內取其 異, 却不能捨此親者、 近者不顧, 而遽向遙遠之明代散 曲 内 先 取 其

## (二)「張飛胡」、(三)「鄧艾吃」——李商隱縣兒詩曰:

同

也。

走恣唐突! ……歸來學客面, 忽復學多軍,按聲喚蒼鵑。 **闖敗秉爺笏**。 或謔張飛胡, 又復紗燈旁,稽首禮夜佛。…… 或笑鄧艾吃。 豪鷹毛崱力, 猛馬氣信傑。 截得清貧奮,

兒童有此機胡、皮吃之印象,或以爲得諸社會上說話之伎,或以爲得諸社會上傀儡之伎,皆未合。 **艾吃,與其謂爲弄參軍,** 國故事者, 有旁證七點, 因此兒童模仿戲中動作。」殆因|林史而言, 日「戲」,不曰「說」, 以加考慮, 字可憑, 然未詳。」亦有人指此曰:「這都可證晚唐已有說三國的。」 可以斷其得諸當時之戲 劇 無 不盡 Ė, 故難得眞象。 却未 虚空。 俱 非 毋寧謂爲弄傀儡耳。 明所以。 動 岩林庚中國文學簡史十五指二事日 作 初盛唐均已有「弄灡陵王」, 林史蓋限唐戲之內容止於傀儡與參軍二 恨 諸家均未綜合當時已有之戲劇發展情況, 惟易故事「内容」爲表演「動作」,愈覺未合, 疑。 陳汝衡說書史話二云:「有人說當時可能在演 魯迅中國小說史略十二指此日:「似當時已有說 中庸已有弄孔子, 「正是傀儡 如此主張,尚有「謔」 端, 戲的 晚唐已演樊噲排 别 内 容」, 無 及李詩之上下全 其 因「胡」屬化 他 雖 已進 傀 則 儡 飛 君難 <u>-</u>j:: 胡 狉 步 與

J. 1867.

戲, 蘭變王。 選, 之· 胡· 證. 關羽之大江東去,群上文屏孔行。 謂 場奏伎: (例) 裹 大面戲攝變玉,此時民間兒童不過學演飛胡、艾吃之歌舞戲,尚有何不可 有其顯著之依據 靴氈。」明明謂晚 恐染陋習。 神 |飛· 胡: 叉何 鵩 均未聞屬傀儡, 此二點乃晚唐小兒模仿戲劇, 艾之吃,爲歌舞類戲,又有何不可模仿? 踏 元 某皇孫十二歲作安公子;玄宗其時六歲, 從必其爲說 遊 **此班「天潢貴冑」,合組兒童雜伎團,藏屬難能。 試問約距一百四十年前,** 機關樂天江樓夜吟云:「伎樂當筵唱,兒童蘅巷傳。」所謂「伎樂」,容是歌舞或歌舞戲,絕非講唱,亦可作 艾吃之印象, 江 有云「今令伎作之家, 舫, 在,並不虛 唐小兒學演戲,以桌毯當戲袍, 攀援看樂棚」。 話? 演飛胡艾吃, 正兒童從樂棚中得來耳, 二也。 幻, 智士人風禮, 同是三 五 武后久視 樂棚, 也。 又何足異! 除服裝外, 國 李詩又日「忽復學參軍, 則百年難成。令士人兒童, 故事, 卽戲棚, 元 年於明堂大宴, 又安見其必 為傀儡? 六也。北史四十魏韓麒麟傳, 如有其遠源, 更及設辭白口之紀錄。 以靴氈充戲帽。 却非書場,詳五章劇場。 四也。 舞長命女; 路德延小兒詩: 效伎作容態, 則定在 諸 王及皇 按聲喚蒼鶻」; 其妹四歲, 則謂飛胡、 晚 謂韓顯宗上書, 孫 唐, 則一朝可得」, **参**軍戲之聲態 能!三也。 也。己群前章傀儡戲節。 乃中晚唐兒童普遍看戲之 「戲袍披按 皇孫 岩|飛 舞西涼; 艾吃乃戲劇, 路詩 女, 胡 宮内兒童已能演 足供參考, 主張士庶不與伎作雜 || 亦日口 元稹哭女樊詩 其弟五 艾 吃, 皆以 可以模仿,飛 旁纜 褥, 頭依蒼 沖 非說 劣 巴見首章 歲, 契丹 齝 Œ 帽 是 戴 中 鶻 其 演 登

**不·** 儡 字,雖屬說 比全 他 剘 無 ·辞· 句, 憑,所 話表現,但謔笑同時與謔笑前後,不能限其無科泛。字句雖不及遍詳,詩旨却已可融貫; 朱寫及活動者,方須另作別論,七也。 寫 小 以 兒秉笏、 斷 爲戲劇無疑。 馳 馬 拜佛等, 至二 戲故事、情節與 皆是動作之表演, 謂二事爲戲劇,今有七證, 、伎藝之詳,仍待考索 並非口頭之宣達而 謂二 已;則「謔」「笑」二 事爲說話或 傀

謂之『列獅子郎』, 賣 有 通之弄獅子,非 Ŧi. 方獅子, 因凡段錄中稱「戲有」者, 四)五方師子 高丈餘, 此五方獅子 舞太平樂曲 各衣方色。原作「五色」。 段錄 也 「龜茲部」 本背皆已錄爲戲,姑援例附此以俟考。 。」按此所述, 云:樂有觱篥、 全爲百戲中之弄獅子, 每一獅子有十二人, 笛 拍板、 戴紅抹額, 絲毫無故事表演等戲劇性之可 四色鼓、 至西涼伎內有獅 揩羯: 衣畫 鼓、 衣, 子 雞 執紅 舞, 模鼓。 則

戲

與他 食羊 演· 獅子、弄白馬、 為歌曲。 頭 舞結合爲伎,已詳上文敍蘇莫遮劇 五)羊頭輝脫 遇怪, |崔 記曲名內有煮羊頭,大曲名內有羊頭神 益錢。」上文述踏謠娘、 羊頭人身, 段錄 曰:「吾, 鼓架部」 未之神也, 神白馬二劇, 曰:「樂有……, 引呂元泰諫 其屬在羊。 疏 ,皆其樂曲 均曾引之。 後。 戲有……, 「羊頭」二字, 吾以 也 **海脫是唐代諸舞中之基本** 爾好食羊頭, 即有踏搖娘、 南部新書 表示故事 庚 敍 故來 開 事, **羊頭** 元 求 並已由: 揮脫、 末 汝。 舞, 有 D故事· 汝 人 好

知。 太平廣記四三九 則已;若不已, (引廣異記,載天實中陳正觀斫羊頭故事,詳敎坊記箋訂羊頭神引 吾將殺汝!」 應是民間故事,因緣爲曲、 爲·舞、 爲・戲・ 其屬於歌 舞 戲 類 可

及也。 故事所在, 則 戲劇,有歎 此 名當非 (六)沈頭師子 究竟如何「九頭」? 不群。 息,有表情, 實含有戲劇性。 百戲之舞獅 ——殷錄旣列此名於羊頭渾脫與弄白馬之間,上下二名旣皆爲戲, 子而 如西涼伎內所演, Ë, 唐代太常寺管領五方獅子, 其亦有故事, 均已群見上文。 而爲同等之戲劇, 唐民間亦盛行舞獅 但「九頭」之義, 可推也。尤其「九頭」二字, 子。 爲此劇所專有, 獅子由 如上文所言, 人裝扮 萷 表· 示· 未之 而

入

與「 宋官本雜劇內,有賭錢望瀛府、頭錢梁州、錢手帕爨、錢爨、銅博爨五本,可爲參考資料。 斗, 陸羽自傳謂其曾爲假吏、木人、 藏珠之戲。詳五章劇本。「益錢」與 葉錢」有關 悉屬此部」云云。 七)猛錢 廣記三八四部澄條:「見一佛廩小胡,頭冠氈 段錄在弄白馬下有益錢, 足見以下爲百戲,以上爲戲劇, 在益錢 下有「以至尋懂、 界限分明。 帽,著廢靴 「藏珠」, 盆錢 如何 跳丸、 ,在廳上打 爲戲, 頗可對舉, 吐火、 棄錢 亦毫 **吞刀、** 無 又「盆 而 均不能 成 旋樂、 説 錢」或 可 觔

直 L類唱辭· (八)阮郎 或戲文矣。 此 在曲調中,催記有阮郎迷, 事,唐人吟詠甚多; 至於就原有故事, 無阮郎歸; 五代詞內, 群分情 節, 見 逐 阮 發揮 鄓 歸 未 如 曹唐 見 有 院郎迷。 所 爲者

劇

裳。 演此故事,而用詩體爲曲辭之戲文, 唱,便入戲· 阮 先「歸」而 行 俗· 遊 爲 爲 第二,人作。曹氏大遜仙詩共十七首、十一事, 詳見附錄。 後 情甚重 雜言體 仙詩著名,諸故事 聲詩乎?至曹唐時, 到郯溪。 旣備 」尤爲的證。 億. 劉阮再到天台, 俗講、 者, Ì 後「迷」, 弄,並非普通詠故事詩。 而 題 遊 歸來 日 終 仙 例不勝舉! 俗唱、俗扮,若道徒之所事,更何別乎? 哭 仙家故事多矣!曹氏所詠, (重相· 「瀏晨阮肇遊天台」, 詩原是變相之宮詢、 **詩雖皆爲仙家故事,** 顯然是兩 訪,莫學阮郎迷。」李白江上送女道士褚三清遊南嶽云:「霓衣不濕雨,特異陽臺 щ 不復見仙子」。 齊雜言歌辭俱通行, 今日所見五代之阮郎歸, 故·疑· 段情節。 **迷**· 假 何嘗不 或無題詩。 詳末章唐傳奇與唐戲節。 如晚唐之戲曾演此故事, 劉 與· 詩歌題目之如此切合情節, **猶之義陽主之先有「團雪」,** 若似乎不至於入講唱戲弄也, 阮 歸 洞 何以多以生旦爲主角,以豔情爲關目歟? 用七律體入院鄭伎, 可。 ? 中 皆·戲· 遇仙 女冠李冶送閻二十六赴郯縣云:「妾夢經 何 況 血, 曲, 雖爲長短句 元馬致遠、 岁, 同 且詩雖七律, 乃同屬一 「仙女送劉阮 曲調 陳伯將、 用· 長· 詞, 名 並無不可。 本戲中之所用。 系列分明者, 後有 在盛 短句體爲曲辭之戲文, 安知准記 **汪元亨、** 而明白如話, 殊不然。 出 唐原是齊言體 「散雲」, 洞 手一 曹氏 所錄之院 仙 等, 唐代道士與女冠, 在全部唐詩中, 雖曾爲道 曹唐 趙十之先「別」、 子 疑當時不入講 均有劉阮讓入天台 洞 唐僧侶之所 酁 詩分五首 吳遊 迷 後 中 則盛・唐・ 士, 有懷 來 不原 方 以 君 改 劉

(河雜劇。 關於道家可能有之歌舞戲, 參看末章論唐傳奇與唐戲·

恐趙 歌兒 是· 強· 條 常 揧. 「至如河漢佳人,濮陽美婦,蜀江 房。 名。 哲不免 繍 何 憐 知? 城 崔. 調其故 歸 歌兒乃弄假婦人者,以且色扮濮陽女劇中之主脚耳。「立唱」說群五 詩 記; 賤妾多愁思,不堪 廣德神異錄:「 九)濮陽女 H 何 董賢 而拜之。』問父在所,西嚮哭,再拜就死。 侚 秦州 南都 詩 唐 賴而 氣咽不能語。」 事·性· 集「近代曲辭」 會要三三 統劉玄佐、屠其家。 生。』母兄將被刑,偏拜四方。 歌兒歌 녞 高愍女名妹妹,父彦昭,事正己。 屬林鍾羽,而黃鍾羽有百舌鳥, 未知 此調有本事, 秋夜長! 湖苦! 胾 (百舌鳥 末二句 無名氏辭一首, 偏能立唱濮陽女。 」分明寫本事, 新製,秦樓妙手。」皆謂善織者。全唐文三五四 與濮陽女事又如何 `分阴表示趙歌兒爲美男, 時女七歲,母李憐其幼, 無待言。 謂爲劇 女問故,答曰 萬首唐人絕句屬初唐崔國輔 德宗 駭嘆, 全事應不止此一辭。「濮陽」又爲禮姓。 座 曲 一中醉 關 及納 亦改名爲濮陽女。 雖無 合。 客 担命, 韶太常,諡曰『愍』,諸儒爭爲之誄。」 "『神可祈也。』女曰:『我家以忠義誅 明徽, 應是戲中曾用 **請発死爲婢,** 不得意, 並非歌女; 質其妻子。 不 聞之一 妨肯定如此。 不 從普通名稱改爲故事 章歌唱節。 許之。 雁 百舌鳥 又廣記二七「高彦昭女」 但 聲 使守 賞其聲, 來 淚 (書不至) 女不肯, 曲 如 三國時有 濮陽。 **岑** 悯 唐敬括蜘 曲 Ħ. 醉 賞其色。 75 向 建 因 月 使 後 曰:『母兄 中二年, 戲 照 戲 逢 蛛 此調 神 獨 着 丽 舆 脈 䐃 改 尙 竊 漢 趙

化三章 劇錄

若棠棣之花劇內之濮陽女事,

**未知此乃出郭氏所意造耳。** 

0,42

處刑, 女詣闕請代。 高宗冤其罪。 (舊書一四三「濮州孝女賈氏」傳, 按濮州乃隋置, 原屬濮陽郡, 略稱: 女父爲人所害。不嫁, 今山東濮縣。孝女事與崔國輔辭未合, 撫弟長,共復仇,取仇心肝祭父。 弟自首, 存以俟考。 或以爲如郭沫

以明其義。當俟於故事中求之。 俯 奉彈琵琶樂工號關別駕,小紅者,小名也。梁太祖求之,旣至,謂曰:"爾解彈陽下采桑乎? 均無以解釋唐曲名內之「楊下」二字。 然足供此處參考,詳末章論變文節。 對孤輪。 至晚唐,其曲尤著。 入樂府詞」十四首之第三首,則非酤作矣。 而奏之」。 十)楊下采桑 今朝入園去,物色強看人。」 分明寫本事,全事應亦不止此 一辭。萬首唐人稱句列為蕭嘉運「編 i 本『陽下』作『羊下』。「揚」、「涼」、「陽」、「羊」**,** 樂府詩集「近代曲辭」 — 采桑故事, 崔記大曲名內另列采桑,足見「楊下」二字專屬雜曲, 敦煌卷子內有寫一秋胡故事之殘帙,因未見韻語,是否變文, 除上文述鳳歸雲劇所演陌上桑之一類外, 羯鼓錄作涼下采桑, 載無名氏作, 全唐詩屬張 品, 屬太簇角。北夢瑣言六謂昭宗時,「供 音· 近, 曰::「飛絲惹綠塵, 而字形凡· 尚有秋胡戲妻等, 心 易, 乃另加者。 do 難定。 軟 葉 但

(十二)唐四姐 或出 於民間故事, 毫無資料可附。 舊書十肅宗紀, 謂滑州婦人唐四娘, 請

赴行贊討賊,時代已不合。

原為劇曲。不知在宋金雜劇院本名目內,何以又無之。元馬致遠有呂太后人彘戚夫人; 太后夜鎮鑑湖亭、呂太后定計斬韓信、呂太后祭達水;石君寶有呂太后鹽彭越;于伯淵有呂太后餓 ,十二)呂太后 —分明用歷史故事。 觀於元劇內以呂太后作題材者之多,便知唐曲有此,可能 李壽卿有呂

「大姊」可能指楊妃之大姊韓國, (十三)大姊 ---大姚與舞大姊二曲名,崔記均列入大曲,應是一曲之兩部分,後者爲舞遍之曲 俟考。 僅就名稱言: 金元院本内既有舞奏始皇, 則舞大姊宜爲戲

曲· 矣。 不如此。二、急月記乃大曲中之急邁,猶急火鳳急龜茲等。 念」,均是。升養詩話十二詳之。 如謂休假, 元· **、妃」三字之訛。急元妃調名見唐會要三三,** (十四)急月記 唐人有「請急」「探急」等 說。 **-崔記曲名表內三百餘名,** 南史三五庾仲文傳「仲文請急還家」,新書一一五秋仁傑傳「時大學生龍 太簇羽調, 以此最爲不倫! 乃雜曲,非大曲。三、「急」字或有別解, 然「月記」 不外三種情况:一、有訛 不成 曲 名也。 説者謂為· 字,

原名

中得金鎖一枚、 十五)金鎖曲 **裁一首,** 唐音癸籤一三:「僖宗朝, 爲人所告, 奏聞 帝令直赴關, **內製袍千領**, 以宮人賜爲妻。 賜塞外吏士。 有情者為 神策 將軍 金鐵曲 馬直 於袍 流 於

劇錄

唐

世。」此顯然爲本事曲,可能爲戲曲,如後世傳奇。

此外尚有康老子一調,是否戲曲,於此當辨。 殷錄曰:

惜之, 若暑月陳於座,可致一室濟涼。」即酬價千萬。 康老子者,本長安寫家子。 **遂製此曲**。 持舊錦梅貨醫, 亦名得至實。 乃以半千獲之。 酷好摩樂, 落魄不事生計, 等有波斯見, 康得之,還與國樂追歡。 大騎! 謂康曰: **瞥與國樂游處**。 「何處得此至實?此是冰蠶絲所織、 不經年; 耳, 家産蕩盡, 復盛, **尊** 卒。 因詣西廊,遇 後樂人嗟

叉宋張唐英蜀檮杌下載孟昶廣政間事曰:

十四年春,……三月,宴後苑,放士庶入觀。 時俳優有唱康老子者,親問李昊等其曲所出,皆不能對。徐光溥

曰:「康老而無子,故製此曲。」

按戲曲 之例, + 製此曲」, 此曲\_; 四 內八調皆有本事, 固有本事, 而謂康老子是戲曲, 或日 與他語無別。 「撰爲曲名」; 或曰「所製」; 或曰「遂製曲」; 或曰 即普通樂曲在創製之初,亦每每有本事;非必有本事者皆戲曲也。 設據本事, 其語或日 則其餘七調, **「乃命樂工撰此曲」**; 並接首章去蔽節 亦難例外。  $\widehat{\Xi}$ 七調內, 或曰:乃撰此 所列,「唐人日 離別難之本事亦頗 「爲……所撰」。 曲」; г #<sub>3</sub>, 有二曲如此。 曲折, 有其實爲戲者」 於康老子日「遂 段錄共述 或 不亞於康 曰「後撰 曲 調

得而 胡懷 Į. 老子,二調間 曲. 調 知 琛唐代文學五疑康老子是歌舞戲, 識 有詳細本事,遂懷疑其曲爲當時歌舞戲內所用,稱恐四十年來, ,故不能十分決定是歌舞戲。」意與此同。 者· [ 尤難歧 **惜胡氏此一** 視。 幸蜀記雖 疑, 乃偶然而發,尙非從有系統之論證中所得之結 日俳 惟 優 曾 曰::「原文但云『遂製此曲 唱, 然胡氏能於有此一 究不知在劇中、 抑在 疑, 然單 劇外, 在國人之討論伎藝 E 果耳。 是歌! 極 難得 姑存 唱 矣! 疑, 戜 僅 兼 俟 **外**中, 因唐代某 考。 表 演 尚· 近人 無 不

#### 附錄

【阮郎歸調格】東風吹水日衡山,春來長是閑。 留連光景惜朱顏,黃昏獨倚闌。 南唐二 落花狼藉酒闌珊, 主調李煜作。 笙歌醉夢間 į 春睡足, 晚妝殘, 無

### 【曹唐詠劉阮入沃台詩】

劉晨阮肇遊天台。 ——樹入天台石路新,雲和草靜迥無廉。 烟霞不省生前事、 水木空凝夢後身。 往往 一雞場

殿下月,時時犬吠洞中春。不知此地歸何處,須就桃源問主人。

劉阮 坤別,紅樹枝前日月長。 洞中遇仙子。 天和樹色靄蒼蒼,霞重嵐深路渺茫。 願得花間有人出,免令仙犬吠劉郎 雲竇滿山無鳥雀,水聲沿澗有笙簧。 。碧沙洞 裏乾

仙子 送劉阮出洞。 慇懃相爰出天台,仙境那能却再來「霎液既歸須強飲,玉書無事莫頻開。花當洞 Д 黀

第三章 劇錄

上册

長在,水到人間定不迴。惆悵溪頭從此別,碧山明月閉蒼苔!

**仙子洞中有懷劉阮。—** —不將清瑟理霓裳,塵夢那知鶴夢長。 洞裏有天春寂寂,人間無路月茫茫。玉沙瑤草

連溪碧,流水桃花滿澗香。曉露風燈零落盡,此生無處訪劉郎。

|劉阮再到||天台不復見仙子。——再到||天台訪玉眞,青苔白石已成廛。 笙歌冥寞閑深洞,雲鶴蕭條絕舊鄰。草

樹總非前度色,烟霞不似昔年春。 桃花流水依然在,不見當時勸酒人!

七七四

## 第四章 脚色

#### 一、概說

(校內有裝獅子者;「自家何用多拜」 生與旦,曰末與酸,多為歌舞戲所用;曰參軍與蒼鵲,曰癡大或木大,多爲科白戲所用。他如西涼 沅 時是否已各有定型之脚色扮之,不可知;若循後世戲劇制度,為之舖張虛擬,無甚意義,均不論 夫、婦、妾、 以後脚色之分歧錯雜,不易條理。唐伎亦有伎外人擔任致語,詳下章說白節。 唐戲脚色比較簡單, 燑、 婢等咸集;蘇莫遮、 既未見如宋戲有戲內串演與戲外執事之說相混, 劇內有若後世之老生、老旦、小旦者;「療妒」 朧酸王、 麥秀兩歧、 瀬口神隊等劇, 茲舉其確切有表現者四組 難於完全確定, 則登場人物更多。 劇內 人物, 亦不如 惟 日 亦

尤甚者,雖奇怪 但稍有關 雖然唐戲脚色誠較簡單, 於脚色之處,舉爲後世脚色之祖也、源也所在;考據家於後世脚色, 誕, 層出不窮, 若有關唐戲脚色之解說,綜近人所爲, 表現反而最為複雜!原因乃唐以前時代較遠, 則上下古今,牽涉頗廣。 **砙欲求得其語原或義** 戲劇情況益 爲模 其

踏實如王 證,不妨大膽 原,於線索上,自難放棄如唐代之一 步 章之例,統稱之曰「徐 家意見,僅扼要辨正, 趨 丽 國 衍之,歧向 維古劇脚 懷疑,憑空 釋」。 乃絲 或攝其資料於附錄中, 色 ※考 牽附, 爲擴大。 一系,雖 乃揑合異說, 無險怪之嫌,而 階段; 茲注 重王青木周三家之全説, 衡其得失, 有所 認為古劇真象已因荒遠而 矜尚新 以備查考而已。 初 步探 奇, 討, 如 衛聚賢楊 又有龍 徐氏有釋旦及釋宋與淨 統 憲統 一种花, 空疏 徐 之失。 筱汀 是非正 指歸 均 青木 所不 變, 史 於衞 堯 凋 時 х× 史承 其 徐 無 從折 仍 44. 楊 Œ. 次 其

改 色,對 必遠 之道破,庶幾向前更進一 囝 祇 胡 元 有參軍、蒼鶻。 求。 瑞 旦之實, 淜 , 祝胡之說, 本來不成立者, 是其旨 莊 脫 嶽 允 近代之考脚色者紛紛然, 委談 眀 |唐以 趣 猥 @僅半與· 談 亦 於旦、 削 日 日 旣有之」; 「生淨」 (本書相) 「南渡稍見淨且之目。」二說皆示 步。 末、 且 合,餘仍不外視胡之見耳。詳審其說,實亦空疏難立,此章用一並爲 酸三名, 若對末與酸 末等名,.... 乃益爲之明白 仍以王氏脚色考較爲周備。 脚色考内仍 本金 則皆認為宋戲始有 l道破, 元闌 謂始見於武林舊事官本 不爲 闠 戲始於金 談 無功。 唾, 王氏首先著錄唐有參、鶻、癡、 所謂『鶴 但压考七日: 完 於生, 故脚 伶聲啾』, 且謂爲明 色名目 雜劇 段數 脚色之名, 亦始 夺 代 中。 所 以 於金 謂 後 對 ग्रेंग 在 Η, 元 語 木諸 就 |唐 Ш

末

猶

時

不

# 因此,對於正氏論脚色之基本意識,首先應有商討。王考七日

謂副淨、副末二色,爲古劇中最重之脚色,無不可也。……元人脚色中,有孤, 業及位置; 則已過矣!……若妲,若且,若徠, 當時官吏之稱;且者,婦女之稱。 若厥, 若偌, 則示其性情舉止。……此等皆有某脚色以扮之,而其自身非脚色之名, 則示其男女及年齒;若孤,若酸, 其假作官吏婦女者, 謂之「裝孤」「裝包」則可, 有旦, **岩爺老,若邦老,** 其實二 者非 若徑謂之孤與 脚色之名。 則示其職 則可 信

也。

或強 爲脚 1. 例 重要之地位也。不然,使果顧及古代尚有生旦戲或歌舞戲者, 伎之能合歌舞者不可。 故事,又不能合於歌舞,因而儘量抑低其重要性, 司 氏 如踏遙娘,王考固稱爲「優戲之創例」者, 時存在之歌舞戲,豈應完全偏枯,毫無脚色可言!汪考首二章內, 祇認後世之淨、 派 副 又未說明古劇中次要之脚色究竟何在,是直忘古劇中尚有生旦戲或歌舞戲在,且 **葎、副末扮蘇家婦,將何以解?王考所謂滑稽戲者,** 末, 但同書於論脚色處, 出於唐之變、 餳, 當時演唱亦復極 則又改推此種滑稽戲爲古劇中之所「最重」, 爲古劇中「最重」之脚色, 認爲去眞正 盛, 戲劇尙遠, 既已產生脚 此等戲豈副淨、副末二色所能 後世之論者倘並脚 謂滑 同時否認姐、 稽戲 色曰參、 一岩凡屬真正 祇 能 鵠, 演時事, 色而未許其 Ħ 戲劇· 彼與滑 於彼曾! 一估古劇最 酸 婚當 不 非· 其· 稽 徠 能 戲

第四章 脚色

古 重視之配合歌 瞅 舞戲之脚 舞、具備 色,縱不列爲「最重」,亦何至於地位 真正戲劇之條件者,反不考慮其由何脚色擔任: 全無 耶 前後矛盾如此, 則• (文・何・ 敟.

宋元婦女, 少數情形, 中,孤爲主角者凡三十五本,且爲主角者凡十五本, 自有其根據。 色」之一種形式,則此種形式,何以又未曾遍及,而見有「裝酸」「裝徠」, 不知彈者,曰:『彈之狀何若?』應曰:『彈之狀如彈, 焦循易餘箭錄 有「末」可言也 人品名, 「某脚色」者, 何況於其本身曰「旦」以外,另須提出其他脚色不曰「旦」者, 元代一般官吏, 而另指當時之脚色以扮此古脚色者, 按此項根據, 遂皆否定其原木之爲脚色歟? 必不皆稱旦。詳下節。 在唐宋劇中, 曾曰:「孤謂官, ;岩扮旦者, **黄太高古!未必為元代官楊或戲場所取。縱取,亦常有限度,必無大小官員一律** 必不皆稱孤;周史(一〇三頁)引尚書「周官」「少師、少傳、 究竟是何脚色?試問通漢唐宋 究竟何在?豈一皆失傳歟? 若謂妲、旦、俠、酸等皆非脚色名, 酸謂秀士, 則戰乎?是出日:『未職也。』若指宋元之「裝孤」「裝旦」即稱謂「某 扮孤者畢竟尚有「冲末」與「淨」可言也 旦即旦。」 如 「冲末扮孤」、 酸爲主角者凡二十四本, 旣曰 元明劇中 元明清之歷代情形中, 「旦即旦」, 用以扮旦乎!劉向就施十一"一个有人於此, 「淨扮孤」 誠偶有將宋劇之脚色名降爲 而皆另有「某脚色」以扮之, 少保, 乃至「裝僧」「裝農」…… 足見並釋義倘且 之類是。 日三巫」, **豊能因後來元** 果· 能· 因謂宜員稱「孤」, 「辨孤道寒」 但在 扮酸者畢竟尚 舉之否乎? 感覺 周 雜 陶 戴難 則此 桐 劇 普 脚 申 目 通 榧 丽 亦

果然有i 名稱乎? 專爲 用 者特設 "旦」稱,孤之於宋,旦之於宋以前, 其本身非即脚 不過「裝」字從化裝服飾言, 不爲習俗 婦人等,共同 多 可疑者爲「可信也」, 健全之「脚色觀」,一味強調脚色以外之事,是直論者心理上之歧視,並非古今劇 淨、丑,早離演員之。人品」等, 已,難云「同 舉周目之思鄉早行孤、 | 舉例 王氏意,先舉陶目之喬記孤、合房酸、毛詩旦、謂「這等恐是以當場的 男 別也。 演 亦 猾 生旦等名目所囿, 其 是也 用 和 存 的證據」。 推而行之,如徐釋中,遂從演員之性別以確定脚色名目, 等,其作用 ;在於砒· 尙家門」、「秀才家門」、 ,何證之有! 則嫌太過!宋時於「裝孤」「裝旦」曰「裝」, 會, 雙資旦、 旦、孤、酸在周陽二目中,苟確定不指「人品」,而指脚色, 無他,直破壞古劇之有脚色而已,詳下文生旦節「演員性別是否影響脚色」。 亦共同表現於舞臺也。 疑孤旦等非脚色名, 所謂 尙屬「弄」之形式部分耳。 而許其獨立 眼樂酸, 「當場的 「禾下家門 ,庶幾果然以脚 主演 曰「是亦可爲同一的證據了」。 人」者,即演員 **誠爲穎卓!惟因對 j等院本甚多,** 王氏對我國戲劇作初步研究 色相看; 色之稱而 優伶為弄假官者特設「孤 世 猶之唐時於假官、 而 惟 何· 近人於 和 於古劇 此點 尙 主演人的人品而爲名的。。 指「妲」專爲女演員用 青木正兒旃北戲曲 此明明 **公今劇脚** 尚考識未 秀才、農夫等, 脚色 脚色之所以 時, 厠 爲同一 色名目 則少舉例 ĩ 稱, (相反: 假婦人 密 ᄅ 能 爲弄假婦人 類之事例 進 赵 固 不肯建樹 日 源流考二 如生, 旦, 《構成者》 **猶是也** 然物 與 了 但 步乃以 「弄」。 官 爽 πī 續

者, 之甚,故先爲辨明大意如此。 爲脚色名,且發生在五代以前,甚至晚唐;若旦,且由漢之「胡妲」而來,與王青木二氏之說, **詳下文參鶻一節,** 王氏 於脚色名誤信爲非脚色名,如上所言;另於非脚色名,指幾軍色竹竿子等。 是皆其基本意識之可議處。因本書主張生、旦、末、 酸, 與參軍、 叉有誤信爲脚 蒼鵑 色名 同

能於提出,及提出後一一能於明確解答者,關鍵大都在唐戲耳。 究應如何體會?淨在宋代,究何所往?末何以入生。又何以有入丑之說。……凡此種種問題,欲其 之古今,幾乎顚撲不破, 求與唐以後之情形貫通,並 考訂唐戲脚色,不僅有得於唐,且於後世脚色之認識, 其淵源如何?生是否至元明始突如其來?妲在宋戲名目中, 辨正王考青木史周史之失。 亦具莫大啓發。 故本章之末,列一古劇脚色表, 如生旦淨丑之組 尚保存不少, 以

### 二、生旦

字之義, 即生旦也。 禮樂記曰:及優侏惴,優雜子女。」 其意如不謂男優女優雜用, 甚至謂以男扮女, 事屬聯成, 故文不單舉。 以女扮男。唐孔穎達疏指 參看**次**章歌舞戲總, 「養雜」爲 「間羅男女婦人) 論晚唐之初, 即謂以優扮男女故事; 言似獼猴, 西蜀雜劇女演員之稱 「子 男女無別也」。 子· 女,

期· 形· 之所至,生輒隨之;二者之搬演,固然可分, 嚴, 誠 之」,一面以生爲末, 歸雲亦 義陽,主亦「合生」戲,當然由駙馬、公主, 個 有之\_,斯合。不必因生末之名後起,並不許之先有其實也。 冈 凡排大之遇神仙 肼 人 成於漢劇, 想像之偏、 間時 **让文内**, 힗 簡末。 周 然足多; 普通歌 前之脚色名 史七二二頁。 乃不得不 闹 並曾申及此意, **使諸家知唐戲固早已有生,則以唐之生、旦、參、鶻,領起後世之末、旦、淨、丑,** 舞戲, 郞. ,其事看似平常,詎意影響後來者頗大!尤其在情木史、周史内,此點表現爲著。二家 惟亦宜慮及實際:倘單獨有女, 者,皆聯生旦; 已如此。詳疾章歌舞戲絲, 使參軍 目 日:「中國 乃有「公子」與「妾身」對立; 孟姜女、 中無生, 以末爲末尼, 可參看。汪氏所考,一面據唐有弄假婦人之戲,祇曰「旦之實, 一色,無領後世之淨與丑。如此,參軍戲幾乎變爲獨脚戲,頓成 |戲劇之脚色, 而其實又於勢不可少, 日「至南宋初, 此生旦配合之常態也。 分佔生旦, 踏謠娘衛蘇郎中及其妻之故事, 故且之肇始, 宋元以 若大致則多相聯繫。 成何社會? 來, 始見載籍, 遂皆倚麥軍戲內之產鶻 即以生旦爲中堅。」 至遲在漢。詐下文協妲說。 如專門用旦, 派, 唐合生戲內,何盛與機子, 王氏孤許唐以前有旦,而不及生, 又似後起之 名」。 楊下采桑, 應· 曰· 「生旦之實, **又成何戲劇?** 党但宋元以 充 替, 乃至道家俗情 首章中唐節論 考 生且磊 使 據 唐· 以· 唐以 分扮生旦; 戲劇 混· 領 來· 家 起後 如· 態度 「欣賞趣 (前旣皆 Ŧ, Rij 識中, 雕 世之 旣 謹 {Jgt\_ 屬 凡 有 初·

等自然· 可. ļ 何等正確!故在古劇脚色之研討中, 如本書之「生旦」聯舉, 實有其特殊之意義在,

於 (晚唐,絕不俟諸南宋或明代。 生旦之實,早在唐五代戲中皆有之,既如上述,若生旦之名, 北宋釋文瑩玉遊野史十時山閣叢書本。 據現存之資料揣測, <u></u> 至· 遲· が常有・

與熙載才名遠聞,四方載金帛,求爲文章碑表, 如李邕焉。 俸入賞資, 無制,往往時出外齋,與賓客生旦雜處。 後主屢欲相之,但忠其疎簡。 倍於他等。 畜聲樂四十餘人, 闖檢

癸巳存 生旦旣 此條, 野史之書,雖成於宋神宗之元豐間,據自序。而所記乃五代事,  $\overline{T}$ 優伶中有生且, 尚且偕賓客,雜女婢,入末念酸, 串戲爲樂,詳下文深微。 其曾善男優演戲, 誌,謂其「家人之節,頗成寬易,雖名重於世,人亦訝其太過」, 此書脫句誤字, 稿補遺「家妓官妓舊事」條,稱湘山野錄云云,不云玉壺野史。 與資客同在外濟,當爲男伎。 作「與賓客生雜處」,脫「旦」字。別本「雜處」作「聚處」。癸巳類稿一五韓文靖事輯引,作「聚雜」。與翌鳳校清話 十之五六。 至後來之逃此事者, 若不僅受莊宗提倡之影響,則必爲晚唐規制之遺也。 此「生旦」二字,謂不指優伶,不可得。熙載 如朱史四七八韓傳稱『恣其出入外齋, 當時必依據其所得之五代資料。 Œ 包含「與賓客生旦雜 **聲樂旣屬閩內,** 知不足齋叢書本玉壺清 自無問題。 承玉 處」之事。 徐鉉撰熙載 代風氣, 當悉爲女伎 與資客生徒 五.代. 話 自身 基

古劇說之不備,散爲憾事,但前人立說雖備、雖要,奈遇後來之不解事者,橫加摧殘,不留餘地 此 雑 徐清莲周播史中, 其令人驚心動魄、 處。」會體類說一八引江南野錄,改爲「不禁其出入, 一「生」字亦侧去,於是前人劇說有關「生旦」,碩果僅存者, **歎**惜痛恨也, 又豈止茲「生旦」一例而已哉!近人著作中,惟見王季思西賴記述,看引野史 竊與諸生淫 至此乃掃蕩乾淨 雜。 」清吳任臣十國 滐 可敷惜 春 秋 等, 然後感 ル 何・ ! 則 並

**俱忽略** 

「褻戲」,中唐有 猥褻之戲」,其間自皆以旦角爲主。 段錄「俳優」條云 據首章溯源, 人之初階也。 **岩生旦分述,** 據首章初唐節,太子承乾龍俳兒稱心,善姿首,所爲必已是弄假婦人。 魏陳留王使小優作「遼東妖婦」, 應先陳唐人所謂「弄假婦人」之義。 南齊東昏侯「吹笙, 據次章歌舞戲總, 歌,作女兒子」: 漢有 婦人相對作優」; 初唐有「猥戲」、 皆唐代弄假婦

弄假婦人:大中以來,有孫乾飯劉璃瓶, 近有郭外春孫有態。 僖宗幸 閩時, 戲中有劉真者, 尤能 後乃隨

駕入京,籍於教坊

將三種。假弄」平列,顯然表示其性質有相同之點。 餘二弄為歌舞類 此條前述弄參軍,乃弄假官;後述弄婆羅門,乃弄假佛徒;而於此二者之間, 戲,不同一也; 弄假婦人與弄參軍已形成脚色,弄婆羅門僅與弄<u>孔子、</u>弄老人 但若以今日之意識審之, 則弄參軍為科白 述此弄假婦人。 一類 類戲

第四章 탪 色

之鑽 連遠 表現, 簡 但 女之戲劇化, 實不可解:唐五代之獨戲堪稱冠天下,詳首章溯源之末。 下一 尤字 女優扮劇中婦人, 遠在 雜戲 稱 表 在四川 豣 ्रीत 示 四川 必不僅 戲劇內 假 僅歌 成 尤其淺視弄假婦人為「男扮婦人的表演方式」而已,將何以解釋具,?旦又豈止「方式」而 」之戲, 的 者,正爲此。 尃 戲 舞戲之「後塵」而已? 釵裙 容,倘 初· 不· 雜 門之職業。 何能稱「假婦人」, 戲人如劉真者, 而 計其中・ 果何 市村 已, 未 成脚 所擦? 何 裝作 戲劇 若限於男優之伎,則淺視弄假婦人矣。 .男優或女優爲之;較之「裝豆」, 苡 色, 此乃理論問題, 遽 婦人,示非男性 成爲脚 有女主角者, 不 已然步武歌舞劇的後塵, 同二也。 | 二不 **不可**。 色? 請看下章化裝節, 因 弄婆羅門並不限内容, il. 於發 舞臺 劉眞所爲, 而已。 對段錄所特下之「尤能」二字, 揮劇情與掌握觀衆情緒 <u></u> -使 縦不然, 放弄假婦人之意義, 女性戲 解釋元稹之象人詩。 旣是弄假 而採用男扮婦人的表演方式了。」 命名於「裝」 實亦近於脚色。 亦必不 劇化, 徐釋論劉眞 婦 至後於天下; 人 其伎藝考究頗深, 段錄謂劉真 「弄假 便是真 方面, 者; 乃· 在· 曰:「可見 實更 徐氏全不 婦人」, ·舞臺上 均特別: Œ. 徐氏 戲 涎· 「尤・ 能・ 劇 一輕之, 深·切· 有力。 必須 陳 理會, 唐朝 步。設若疑以 安見 審 發. 作 宋葉, 此 所· 以· 稱 其 其 八 專 誑 門 乜 爲 肵 爲

就史例以說明: 匹 上文所謂漢之「婦人相對作優」, 魏之作 遼東妖婦」, 南齊之 「作女兒子」,

示

可

٦, 無 裝· 歌 皆是弄假婦人,皆是演戲。 女"拜男姑四拜,则如之何?』……遂施粉黛,高馨笄釵,女人衣,疾入,深拜四拜,象先又不以爲怪。」 中之唱白與深刻之表情, 衣除舞也。 (待)言。參看首節溯源(丙)。 舞 深拜四拜, **参軍等多名族子弟,** 嗚瑗 珮,飾花眊者三萬人, 嚴格言之,此等僅「裝旦」之先聲而已,且尚未曾貫徹「裝旦」, 在「男爲女服」而外, 以象先性仁厚,於是與府寮共約戲賭。……其第三參軍又曰:『……吾能於便君廳前, 溫庭筠乾္子載名族子弟戲陸象先, 則亦不能稱 但若北周宣帝令城市少年婦人服,而歌舞相隨, 唐高祖時, 亦僅僅表演 「弄假婦人」 借婦人裙襦 「深拜四拜」 以演戲也。 五百餘具, 曾施粉黛, 而已, 太平廣記四九六引乾曜子:「陸象先 充散 可云「裝旦」; 其非弄假婦・ 樂之服, 高髻笄 釵, 隋煬帝時, 則皆大規 "作女人梳粒",學新娘 八人與演 但旣 女人 爲婦人服 ……為馮翊 無 ベ模之化・ 衣, 戲, 故 事 疾 更・ Ü

敬 |伯 伏。 樃 唐 闕名鰀異記: 許至確……別遊蘇州。 皆趙生之下輩也。nj戲劇出於巫 許君因問日 :『彼何人也? 而衣裾若是?。人曰:"此州有男巫趙十四者,言事多中, 覡,舊有此說,看本書下文論參軍 時方春。見少年十餘輩,皆婦人裝,乘畫船, 蒼鵲後之表解。 爲土人所 **將謁吳太** 

發 色,則此同時期內,全部戲劇之伎藝水準,必已相隨而提高, 至劉與一尤能」一步,即先有文宗朝「子女錦錦」之雜劇, **养假婦人在戲劇發展中,不能孤立存在。** 如果名副其實,已以專門之伎藝, 及武宗朝曹叔度劉泉水弄參軍戲之「 可以概見。例如晚唐之弄假婦人, 成爲一 種定型之旦 旣

**港**簡 戲外所爲,若非普通隊舞,便是百戲中之男扮女裝而已。 中上二字,疑爲『獨中』之訛,或「獨戲中」之省。 淡最妙」等,顯示 而動作有節」, 晚唐 「去初唐樂舞不甚遠」, 戲劇之一般水準必皆可 觀, 形成彼此脫節, 絕不至如王考之評定樊噲排君難者, 非謂餘四人所爲皆在戲外, 不相配合之怪事。 段錄此條內之 惟劉眞獨在戲中。 猶 日 亦 戲 闐

獻通考, |麥軍戲節述||王考於段錄「醎淡最妙」|一節亦句讀錯誤, 及此, 裝口也。」顯於段錄文字誤其句讀。 夢。」注:「娟、鱧, 春、「有態」,皆符合旦之優名,而不合淨丑之優名, 胡氏莊嶽委談曰:「樂府雜錄……范傳康、 茲不復。次獻通考於殷錄原文之孫有態下,增「善為此戲」,「尤能」下有「之」字。 將孫乾飯至孫有態四人及劉真之「尤能」, 蘇州妓名。 周史曰: 惟此應屬偶然疏略所致, 上官唐卿、 已甚顯著, 概歸 並詳明周史之如何加以糾正, 「善爲參軍 呂敬遷三人弄假婦人。假婦人, 未必因所據段錄之傳本不同也。 有不俟辨。白居易憶舊遊詩:「字娟張態 戲, 許史誤讀段錄, 則 更 疏 矣! 其中已曾計議 須· 知· 又誤看文 卽 後 氼 一春 育 世

一般有遼東妖婦,隋時男爲女服,則弄假婦人已不始自唐開元以後。 且當時蜀中已有此戲, 可見其已發展到

各地去,不懂御前始有此類供奉。

乃 用 王氏脚色考之說,於唐戲之弄假婦人,並未得其概觀。 初唐之猥戲、 > 數戲、 合生戲等, 非周氏

之所 也, 小脚肌素 爲· 民· 後 戲 供 加 救· 郿 無 奉 歌 ·婦女戲劇化之深造,二 | | 戯之弄假 計及,無論 旣非 語, 舞 關 種 Ħ 係。 種 則 乃覺青木 П 百 吟舌 不 雖不詳 則 戲 能 城人也 更 話稱女郎, 謂 矣; 宜 亦 氏 彼 從踏謠 其爲何戲, 非普通歌 若通典所舉唐散樂之四大例 對 此 一要不: 無 於唐 缩 關 祛繍面漢帝旁。」「日吟」是唱,「舌話」是白,「稱女郎」是自 娘說起。 一渚則: 能否 戲之 係。 舞 然唐代之女脚色也。 種種 同・ 認。 旣 其扮蘇家婦者, 祇 也,不應知有 青木史十五 概 是脚色而已, 以踏謠娘 念實 未 與「遼 彼不 有脚色比較 正 中,即有踏謠娘在,豈尚 無 確。 當然無從斷定其 」據次章參軍戲節, 知 東 綸 李賀榮華樂(一題「東洛樂家謠」)"「玉堂調笑金樓子, 有 妖 爲 婦 堠  $\neg$ 丈夫著? 表, \_ 較, 至若 曾 列 不 嫭 婦人衣」 爲 稱「娑」、「奴」之類, 始 藝, 「弄假! 何 在陸多 於 戲 可恝置 開 悲苦 戜 婦 元 或 漢, 軍內, 侚 以 一不顧 「婦人 後, 種 ,非且而 雖 戲 ! 注 可能 不 然 (爲之」, | | | | | | | | 굸 何 僅 異 凶 趣, 烃 有 有 媛. 且 與 此 鄊 至 皆· 是· 色參 麥 處之 但 þ 萷 重 其· 啟

之· 不· 安節 世始 節引清異錄語 習 同。 樂府 睌 唐 用之耳。 假 雜 錄 如 如已有 舉非 上 稱 不 攵 後世劇 『假婦人』, बी 伹 「旦」之名目, 旦 段 錄,平 一爲然, 說之方式。 則 列 卽 知 麥 種 |唐 段錄不用, 軍、 蒼鵝之名在唐代,今知僅見於李商隱路德 假 時 蒼 戼 無 髇 乃當時士夫 亦然。 而仍稱 弄假 名也。」 |唐 人稱參 所 採之劇 然乎? 軍 婦 椿 乙, 否乎? 說 方式; 或陸 何 日 欺 ? 参軍、 所 不然, 讇 胡氏 延詩 脚 戜 色 非激委談 参軍 此古今 中, 名目 子, 面 種 段錄今傳 劇 詳下文第 国 **:** 方·式· 惟 飌 後

七八八八

本· 未· ヸ. 觀撥童爲伎之作 新書八○載太宗子承茂「有俳兒,善麥首, 人;因顏師 且以 、提及・ 唐 造 可· 古注急就篇曾曰「俳,謂優之藝狎者也」,可以知之。詳夾章@軍戲節引。 人之用「弄假婦人」一 日 據此便謂段氏所謂參軍戲內並無蒼鶻歟?亦因二名在其劇說之方式中,不 辭 而 論,即 承乾髮愛」,詳七章五節初唐演員。 並無 絕對性,同 時尚有其 他 種種不同之表示方 此俳兒之所爲, **叉如王翰** 實即弄假 與杜甫同 式在 必 旇. 如 舉.

長裙錦帶還留客,廣額青賊亦效嚬。共惜不成念谷妓,虚令肴殺玉車人!

名, 法 應指演戲,爲「弄假婦人」 蠻竜 綸 華不改,對桃李而自逞芳顏」,於傀儡之「弄假婦人」, 太平故事 俳優」,亦可能是曾充旦色之意。 蔽, 盏 "男也,一人而已,並不成隊。留答、效嚬,均非普通歌舞或化裝隊舞所能有, Πij 說明唐 知唐人: 實際仍 因 君 雖稱「弄假婦人」, 唱, 人日 可稱 「唱」, 馬上曾聽屬教坊。」 「弄老人」、 有時爲 耳。隋曲有神仙留客, 不但對於旦色之表示有種種不同之方式,即對他色亦然、 「弄祕翁伯」; 與另有「Li」 「 演 」, 分明爲軍伎中之「弄假婦人」 曾舉司空圖詩 可能為有故事之劇曲, 既有弄參軍 稱之存在, 乃作如此表示。七章次節引陳子昂文稱 目 名, 並不相妨。 「處處亭臺祇 而實際仍有稱 不知與此有關否。 戲也。 吾人必須先有此項了解, 壞點, 又如林滋木人赋 姑蕊之, 弄 軍 癡 俟考。 然· 則· 營人學 唐旣有窟禮子 「跡荒淫難, 其所爲伎, 又如首章 內家 굸 穠 方 名

後方可進而求 與「弄假婦人」二辭不能並存,實際並不然。 Ħ, 色,說群下文。「所以沒有拿它當作男子裝婦的 , 旦之源與義。 如徐釋論蜀伶劉真弄假婦人尤能, 名稱, 而謂之爲 曾謂當: 『弄假婦人』 時尙用「水笪」指傀儡 耳。 意中 gp 認 프. 프. 市之

明方以智解釋鹽鐵論語,最中背緊!而自圧氏脚色考以下, 已見,則於源、於義, 與命義者, 未知何故。 旦之爲脚色名,近人於王考說,已先入爲主, 除衞聚賢徐筱汀二說外, 漢桓寬鹽鐵論屢逃漢代之歌舞戲,已略見次竟歌舞戲總。 宜另有據;旣無所得於近人,惟有驗之於前人。 大抵與唐 無涉。 均信南宋以後方始有據。故凡近人所以考其起源 今既云「生且」名稱至遲有於五代, 除衞徐二氏外,不但不取, 其「散不足第二十九」日 前人之說旦者亦衆矣! 且均不提 甚且 要以 晚 唐

伎 五,移補於「胡妲」下,想方氏所見之本如此。 末四字今傳本另見於同篇下文,曰「富者祈名嶽,望山川, 楊愼說 任· 歌· 蟲伎相參奪, 今民間 舞號 鄉 ·······戲弄"蒲 乃梯, 所謂「戲娼、 難於句讀。 「追」乃縋。 人雜婦,百獸、馬戲、鬭虎,唐錦、追人,奇蟲;胡妲,戲娟、舞像 舞像」是。「戲娼」 茲訂「蒲人雜婦」乃男女之粗健者, 以足承梯, 梯上縋入也。 按文內從「蒲人」至「舞像」, 應即戲弄· 方氏云:「奇蟲, 椎牛擊鼓, 「總會仙倡」張衡两京號語。 總言魚龍漫衍也。」 任百戲; 戲倡舞像 敍諸伎甚雜亂: 人伎、獸 自「百獸」至「吞蟲」, 若 「胡姓」, 茲據方氏通雅 之 故事· 乃織 麗· ;「像

七九

之「笪」、田代木大之「大」,均爲一字, 之爲飾, 之裝旦也。」一語貫穿自漢至明之情形,確且切!「飾女伎」,指漢書二五下郊祀志, ፓታ• 徐氏於「胡妲」,僅指「妲」爲胡晉之字而已,而認南宋時所用「妲」字方指脚色;又回溯其與唐木質 據何種板本。 奇妲』之語,方密之以『奇妲』爲小旦。……『奇旦』二字,亦未作小旦解。」於桓方二書如此云云, 可知;郊祀之飾女伎,甚且亦受民間之影響。姚燮今樂考證緣起引釀花使者說: 衡所言: 「作樂舞象」, 強指「旦」與「燕」爲同音字。此二字同音與否,有不俟辨;若於「胡妲」引而不論,衞氏失之交臂矣! 均至 「奇蟲胡妲」 而非以樂神」, 化裝與服飾;「戲」「舞」二字之義互見,指歌舞戲。 已詳次章歌舞戲總;「舞」原有戲劇之意, 甘泉泰畤,「紫壇偽飾女樂」。此之「偽飾」,當不用胡人,然郊祀之爲飾, 必然同道。 實際已是作樂演戲,不僅普通歌舞,乃 衛聚賢淨丑生旦的起源武文月刊一卷七期。 蓋偶失之於同書之郊祀志耳。 四字卽止, 王考一「漢書禮樂志載郊祭樂人員, 初無優人」, 於胡妲之任務均未得解。 料纏混雜, 據 鹽鐵論, 已結首章去藏。 並未得其真諦, 一例也。 衞氏祇主張漢代演戲用燕地女子充旦之說 與徐筱汀釋旦新中華復刊三卷四期。 漢戲見於「象人」「舞象」「戲象」之諸説 胡妲之戲已及於民間, 方氏曰:「胡如, 如吳志賀齊傳, **逐斷**「漢之俳優亦用以樂人, 群下文。魏紫欽與文帝晚 其泛常而 謂孫 「鹽鐵論有 即漢飾女伎,今 與當時燕饗 記成帝時,匡 權錢齊之行, 引簰 且 自左棋 未知 鐵渝 普遍 蟲

譽姐名倡⋯⋯。」李善注:「其史妳、 漢魏已然矣。」其說的否,俟考。慰雞漫添一列唐代善歌之婦女二十一人,中有日耀妲者, **謇姐,蓋亦當時之樂人。」疑「謇姐」二字皆訛文,「姐」則「妲」之訛也。** 所據何書《俟查》 能改齊漫錄云、「以

龍妲可能爲一女優裝旦者之名,不能認作「龍姐」以埋沒之,惟當補入下文七章女優。

郊祀志 花旦,是女妓之名, 花旦』,是女妝亦可稱花旦。」按袁氏無定見,信馬由鼉,聽人牽引,要認清: 清袁枚隨園隨筆十七:「今人稱伶人女妝爲花旦,誤也。 黃雪槎青樓集曰:**"凡**妓以墨點 "樂人有僞飾女樂者,此乃今之小旦、花旦也。 非今之伶人也。』鹽鐵論有『胡蟲奇妲』之語, 非線委談云:『雜劇旦有數色:以墨點面, 方密之以。奇妲。爲小旦。 余按漢 面者,號 謂之

劇中, 詠蠻童爲伎, **請舉唐例:初唐合生戲內之女主角機子,來自康國之何,武平一上書,** 暗示天冶,又兼錄外音也。 見於服有妲己, 有樂人崇胡子,能軟舞, 「胡妲」一名,推其曰「妲」之由,可能乃用一漢字足以表示女性者,以錄胡語之音。「妲字早 表演生動, 徐釋已略考。 乃長裙留客, 武氏至斥爲「媒婢」,并衣章合生節。 如唐人稱少女之天冶者曰「姹」、曰「妖」,……皆有義而已,若曰「妲」, 其腰支不異女郎。」其以胡人裝旦戲舞, 此說中否不敢必,姑懸之以俟續討。 青蛾效嚬, 亦復胡如, ——三也。「妲」之名雖不見於現有唐人之劇說 則顯然爲胡妲,——一也。 段錄云:「開成末 至於胡妲之實例, 可知,——二也。上文引王翰詩 稱爲「妖妓胡人」。 於漢暫不能舉, **機子在** 銋

三七技樂篇, 艦哮店休姐 或已爲唐優伶間所用,間有省爲 流· 與「達」「獺」二香, 作雌聲有關。 扮婦人謂之狙, 傳也。 他· 餘詳下文論木質與「木質人」。 雙賣妲, 明朱權太和正音 有「雜劇、雜班、 香旦, 則應皆從「妲」字來。 及「麤妲」「細妲」等名目,見武林舊事十。 又音達, 煙 譜脚色中列 \* 「 <u>日</u>」 火 又與『獺2 者· 唱詞、 「狙」。参看下文論:宋脚色「引戲」。 甚至已各讀本音;流入宋劇, 是「妲」之形與晉,在宋以後之戲劇中, 通。 彈琴, 引字形入「狚」 敎蹵」, 並 仍用原字未省。 <u>=</u> 與「獺」, 字。 凊 獨存偌賣姐、 王棠知新錄引懷鉛錄 日 雖無足取, 宋無名氏應用碎金 聲 均尚存在與・ 或與旦脚之 老孤 若此二形 遺処

兄爲姐, 左驥等,於賓客之中,吹笙鼓琴。』 姐』,漢魏已然矣。」按願史譽三人同爲樂人,何以**譽**用 能改齋 蓋尊之也。……按觀緊欽與文帝箋曰:『自左襲史炳, **漫錄二:「婦女以姐爲稱。** 李善注云:"其史奶、 說文日 ""媿"字或作『姐』,古字假借 尊稱? 賽姐, 顯然可疑。 **賽姐名**倡。』 蓋亦常時之樂人。』 墒 魏志 子也 曰:『文帝令杜夔 以是知婦人之稱 切。 近世 多以女 賏

吳曉鈴說旦、 所出 不確, 近人釋旦之說紛紛然,凡與唐無涉者, 國文月刊 一卷六期。 已辨如次章參軍戲節。 王芥興戲劇脚色得名之研究、劇學月刊 茲略舉有關「妲」字等說數條, 茲概不論。 王氏 脚色考曾以 뻬 以徐釋最爲繁雜, 及周史五、一〇二頁 鹹 淡 之「淡」 故 繑 殿 均頗得 \_ <u>[]</u>

者常有之。 在獲川與玉堂春二劇之主角。 (詳見六〇年七月二十六日人民日報)此則尤爲有趣之參考資料。 Ħ 宋劇內有三姐黃鶯兒、 \_之本字爲「妲」,據南宋資料。 例如金元院本名目內四酸逍遙樂之「四酸」,雖為脚色, 三姐醉還醒, 非皆三姐乎?「歌仙」劉三姐, 乃「姐」朱鹮「妲」之二例。 惟竘以爲「妲」又是「姐」之訛,則於形與音俱失之, 乃廣西一千餘年來之傳說。 近人陳墨香說旦劇學月刊 而四皓逍遙樂之「四皓」, 未知「三姐」爲故事所在, 據云: 則爲故事也。 **爲唐中宋時人,** 一卷四期。 古今戲劇故事中, 米発蛇 最為令人所熟智者, 日 今已編爲歌舞 足矣! 以三姐為主 吳氏 伽 角

且唐朝 以此代城旦春。 漢時之「城旦裔」, 使女伶扮參軍,與今之淨略同, 或者且作女解,始於唐, 郎罪人修城舂米之罰。 非且也。 這個 婦人不修城, 亘 有謂 妲 字, 祇旦起春米。 卽 字也可讀做 「城且春」 唐令罪人妻女在宮中唱戲, <u>,</u> 之「具」。 比短爲妲己, 這話是侮辱 是把旦當做 Ц. 角!况 說者謂

小說裏的

優, 唐, 唐令罪人妻女在宫中 而 並未 非對罪人孥之通例也。 婦女之稱。」 叉欲 捉 解釋 Ĥί 依 「裝旦」 據, 叉 日:「宋金之際, 唱戲,指阿布思妻事,已詳次章參軍戲節;乃因才施用,其人果能優者,方使之 料 因王氏之說而衍之耳。 事, 說者謂以此代「城旦春」, 其說究何所出, 設辭如此而已。 必呼婦人爲旦。」 此說在王考七及王氏脚色考內均 青木史十五 蓋因 對 된 : 「旦當爲稱婦人之語, 與 未詳。 妲 謂日 不知其義 曾主之。 」作女解, 可與以首肯 」,王考七之 티 : 始於 H.

之說 多優 得名, 色得名,與 俗 皆男也, 其香如「妲」, 稱, 也。 伶 殊屬附會ご不 闠 並 亦皆可以爲妲。 如此耳。 31 祇 一般稱 青樓集張奔兒 知 則何 如 味 謂無關。 」 認 國 何 對王考附 況尚 作 機子或爲男優,或爲女優, 紀錄胡語之音,較爲近 爲風流 藏「妲」爲「旦」, 屬 **裝**的! 設解, 和, 旦, **郑無任何**理由。 按宋金之際, 泚 無實據乎! 李鏞兒爲溫 理矣。 與其謂指 皆無不 若用「胡妲」之說, 郎使果呼婦人 柔且爲證。 周史五一〇二頁 मु 妲己其人, 王翰所寫之蠻重, 實則張· (為旦, 駁正之日: 王孙興文云:「所謂藉古美人鄭旦或妲己而 奔李嬌, 認問 亦未 入所 **小必普遍** 皆· 係· 以 「或謂旦爲當 段錄所稱之崇胡子, 呼 以以演· 於 「弄假 雜 般 劇 媥 祉 時 會, 飾· 旦· 渚 女 至

資料 法。 認が治・ 故終難得當耳。 目與劇說之間,矛盾特甚,又與宋末元初具體情況不衝接,故爾極爲模糊,不易掌握。 辭,必持之有故, 與情況中者,可以 徐 宗旨、方向, 流而下,得其大體,不拘 釋曰:「要根 從發展過程求其源流貫通,誠極需要,但須知古人之有種種劇說、劇目, 均· 極· 據 強其聯貫。 抻 入執一 是· 國 戲劇發 惟我國古劇所 說,彼 小·節· 毎遇 展 過程, 窮迫,則 此距離甚大, 庶幾 可 **謂發展之過程**, 去研 牽 难。 合外國關 究 徐氏於漢唐 莫衷 且 脚 的來 一是。 係, 源, 因宋以前現存資料太零碎, 情形, 恣肆聲韻通轉, 處理之宜, 或者能够探索 傠 Z 旅 誤, 重· 在· 卒 上於漢唐・ 到 於宋 中 擒 個 拿, 元 事. 凡 比 办 周旋 宋代 實, 較 節 乃不同時 薆 確 4][ 虚 於 所 實 耸 心·體· 此 有 肑 实 筝 劇 說

吾人從多· 茲 據家易犯之通病,雖程度不同,而人都難免。 運· 不相爲謀,各異其趣,非同一系統、同一範疇中之產物也。 乑 條胡潤洲。 木大方面 詎· ·釘鉸,結果究竟如何?竊恐宗旨方向雖在畫虎、刻鵠,而所形成者,將犬鶩之不 般 貢 就 能例外!正須在此種原則之下,嚴爲檢驗,不憚糾繩,此下所論者, 可得乎 崩 徐氏 |可靠,一般貫通,強爲彌縫聯綴,竭力泯其矛盾之迹, (態度,爲嚴 地 不 看朝天莫魁,聰取感寒秋。……」足見莫靼一 方採得混合之碎片若于,而欲拼凑之使具體, 者,另述於下文擬大木大 釋旦全文內, 同 其甚者,譬如甲乙丙丁諸陶器,原製造人各有模型,各幾伎藝, 對 象、不 密考查, 同 [主觀] 提出下列二問題, 確鑿 可信 若其人於戲劇之了解能力, 者,乃 **節**。 極 敦煌篇本 少數,大都 作「英魁」。 以 如本書力主漢唐有戲, 積極 (伯希和編號三二十一) 研討爲主, 爲 於片之不附着、不契合者,乃重施膠漆,密 以統 脖∙ 興・ 吾人 不同程度,尤有關係 而附見徐說之疏誤於其中。 面對此等古資料,倘不善用, 到,記其偶見、偶聞、偶感 之, 有開吟詩,句,嵌曲名,曰:「寂寞關山月,薦 侈陳 唐 戲種 使成爲一合乎理 初非專熟徐氏一 並非一致; 類 耳· 種, 其 對於此病, 畄 想之總解 今器皆碎矣, 此原一般考 而已,當然 於專 家之失矣。 凡重 而 家, 點在 信其 釋, 衩·

謂 非 有木 何謂「木質」與「木質人」? 事 乃 疑 其與脚色生旦或有關 耳。 三章概說列崔韶曲名之有本事者,曾附見木質與 資孫光憲北夢瑣言日: 三蜀黔南 節度使 王保藏有女, 措大子,注

呐

嬌木質。 說倘可信,便宜堅持;倘不可信, 曲名,原爲譯音,分立則並無意義:「木」不能指「癡大、木大」之。「木」,亦不能指傀儡「木人」之「木」。此 色,雖不可知,若木笪曲調宜爲旦色所常歌唱,然後始得名也。準此以推,措大子或亦末色所常歌色,雖不可知,若木笪曲調宜爲旦色所常歌唱,然後始得名也。準此以推,措大子或亦末色所常歌 亦是譯音,三者宜有接近爲一之可能。殼「笪」亦可以用如旦色之「妲」,則「木笪」原指 **莾彈琵琶。** 禁中歌霓裳,繼日 唱之曲,不止木質爲然。 疑元曲喬木査,爲「嬌木質」三字之訛。 其曲 名一同人世,有……莫靼、項盆樂……之屬。」所謂莫靼, 此說雖不能定,應予保留、存疑。宋樂府運成集林鍾商曲列 宜俟的證, 再爲修改。至於「笛」 「靼」旣皆譯音, 周密齊東野語十「混成集」條,先殺楊續即紫霞歌。 應即木質。足見二字總是 而胡妲之「妲」 木質, 何種旦 叉有 聞

又言太皇最知音,極喜歌木質人者,以歌杏花天木質, 遂補教坊都管。 間憶舊事, 因書之, 以遺好事者

薏二曲皆今人所罕知云。

出「水笪人」三字爲一專辭,但今嬌木笪旣含有旦色所歌之意味,則「歌木笪人」或卽指充旦色之 花天木質,頗似爲旦色所歌之曲, 按周氏所謂「二曲」, 杏花天木質 五字, 是指二曲帶過爲一曲,抑原指各別之二曲, 指霓裳及木質無疑。「歌木質人者」, 非鐵綽板唱「大江東去」者比。「歌木笪人」四字內, 旣得補敎坊都管, 殊難定。 惟旣曰鏞 其爲男性 木 笪, 亦 本不能提 無 叉曰 疑。

洛

若

所歌, 人,而「木笪人」三字,遂亦可能指某種旦色矣。木笪,原是唐曲;至南宋, 留存疑。劉知遠諸宮觀內有水道殺之曲,凡五疊。「級」字未解。 於此不妨以宋喻唐:木質在唐, 或原即指某種貝色, 然後轉而爲曲調名耳。— 既猶可能爲戲中且色 此說 此亦可保

闢 聯繫; | 麗方言謂男兒之「了妲」、| 製丹傳入「打」字之音;甚至誤採絕無關係之「劄子」等, 體,集內原作論上完冷婦人相撲狀,與數中之旦色或妓女何干!其立說原倚重外國字香之相近一點, 認爲脚色、 脚色考著明 **義在女性,「但」之義在男性種種,** 式的婦人而言」,因割裂成「戲劄子」一辭,謂「戲劄子、木笪、木大之『劄』『笆』『大』三字,都應當作『妲』」。 「大」「妲」「旦」 諸字之 音。除氏謂司馬光集有請停婦人相撲為觀劄子 (已見三章蘇莫遮論表演情形),劄子「是指着妓女 **敢木笪爲中心,膠附以五代之木大,推及南宋所見之妲、但兒、貝、** 徐氏因疏於南北朝至南宋間,在參軍戲或笑樂院本內,一貫有弄癡、弄呆一類之事實,雖經王氏 **派常保留存疑而已,** 但同時又取「補特利迦」之義在傀儡與少女,木大之「木」,義亦在傀儡,以及 而僅取其爲外國字膏以供推衍者,又曾及漢代胡妲之「妲」、 《癡大與木大不可分之關係,徐氏不信,而別有會心,一意奔放於木大爲旦之追求。 如上所云, 夾雞其間, 一也;木大與旦色絕對無關, 勉強牽合。 今試按其得失,則木宜可能與 旦色 嬌木質等, 必須斬斷葛藤! 梵文之「補特利迦」、 皆認爲脚色;其不 未知 如下文第五節 以貫穿 向各方多所 削于 「妲」之 笪 結果 高 有

所指 也; 群,茲就二三兩層,辨徐氏木質之說 誤認弄假婦人必爲男扮女,因就演員之男女以定脚色名稱,古劇並無其事**,** 二也 對於譯音之漢字, 同時謂其字義亦復與原文等同, 音義雙 邊 IJ 四也。 顯 難 末層下文另 盡 信, Ξ

徐氏因許地山文,謂「梵文傀儡作。'補特利迦。Putrika,意義可以解作少女」,遂曰:

渾成集旣然用「嬌」字來形容「木鱼」,可見「木筲」 它是個具有女性意味的名詞,也是可以置信的了。 字的聲母相同, 看來「木筲」很可能是由「補特利迦」晉譯而來。因為「木」「補」二字之膏本相 近,「特」字 和 而「迦」字叉與 「笪」字的韻母一樣, 所以 把 「補特利迦」 「補特利迦」 就簡譯為「木筥」了。|宋人樂府 的少女意義還未完全拋棄, 那末、 「 質

按 所含少女之義,原與其字音同時譯入漢文。其路線乃由高麗而來,謂唐時佛教已入新耀,而北宋孫穆 欲建立「妲」字關係, 遂多方遷就, 爲「參軍」之促音, 女, Putrika 之晉,原是「普特利卡」。「木」聲是口,「普」聲是々,「笪」 實際並不相近, 迥不若「木質」之與「莫輕」, 其聲全局, 一切從寬:彼此何其參差!謂「木質」爲「補特利迦」之譯音, 其辨析聲韻乃嚴,詳下文第四節附錄;此處主觀欲爲「木笪」 遂謂「笡」「大」原皆是「妲」, 採梵漢二文音義雙通之說,指「補特利迦」 毫無問題。 徐氏於他處不主 則亦已矣, 聲是 カー「特」 附 梵文之音, 乃徐氏猶 淨」 離是

著雞林瑣事,曾載高麗方言,男兒謂之「了妲」,因曰:

必要譯作「木妲」,纔能把梵文「補特利迦」 這個「妲」字,……很可能是由中國東北部的新羅遼金民族, 「木質」和男扮婦人的表演形式發生聯繫了。..... 的少女意義和高麗的男兒譯音, 把 「妲」字傳入中土的外國語文; 业蓄 兼 收起來。 這樣便使得

可以知 輕 此。蓋徐氏意識中,西漢絕不能有戲劇,北宋始有戲劇耳。不然,徐氏旣求旦色之源, 夫 **轣失珠」,應與衞氏有同憾** 曾經觸及「胡妲」之一人,而竟被「斷代限體」之成見所蔽, 較 未東來, 漢之中國 放過 邂 「了処」之「処」尤爲切合, 鐵論有「胡妲」, 恒 「胡姐」不論, 材料 爲遷就梵文「補特利迦」, 未省| 一胡妲 胡妲」 徐氏文內旣已舉之,今欲爲唐代曲名之木質結合:「妲」 └, 觀其對南宋院本名目中之「妲」, 固有少女意義, 而必用北宋之高麗材料 矣 尤爲相宜, 不得不用北宋之材料數? 又有伎藝作用, 惜徐氏一時計不及此耳。 「了妲」, 倘用以聯繫唐曲木質, 固與『但兒」、『裝旦』等聯合討論甚切, 致不獲推爲少女脚色之眞源, 何歟? 日 豊以 此固有之, 故在研討旦色之中, 西漢時間太早, 若最要原因, 字關係, 或南宋 絕不至於輕 彼 曲嬌木笪, 可謂 徐氏亦爲 時 乃不用西 尚不 佛 敎 在 尙

(二)演員性別是否影響脚色? 男女優自古有之; 扮男女, 扮老少, 在演串中, 乃同等之

第四章 脚色

通之 劇 於古 酸 混 事 再 者, 有之少女意義, 史實豈如此 氣」如何造成,有所探討,結 過 種 直美惡稅殊, 所謂旦 入脚 進 F 他 一們究竟和女性有所差別, 1女優 |等色爲演員之人品,亦犯演員與脚色混淆之弊。 脚. 男扮婦人的現象」云云, 強與 旦 步, <u>711</u> 色之性別,將劇中人之生活视爲演員之生活,脫離事實已遠。 色· 向因所 色,乃專爲男優而設一點,誤會之深也! 充悲旦,在劇中被壓迫,受侮辱,大抱不平; E, 俶 認盛 木笪 敷? **裾居然易辨** H. ,扮人格而分,初不受演員性別之影響, 進一步,徐氏於認定「木宜」爲「補 爲男扮女之「裝旦」; 在中國男扮女之風氣中, |唐宮中雲韶院之所蓄,「大概是些小黄門一類的宮役」, 結 合, 内人帶魚, 所以 推 教坊配中有 論認爲此事本是外國 行 按諸/世記, 而得 宮人則否」。 **木妲」**, 『非直笑惡殊貎』 因之, 於此知宮人雖較粗, 此層又豈是事實! 亦有所着落, 於女優之以女扮女也便不適用, **謂音義雙方「並蓄兼收」**, 風氣,國人原所不解,南北朝時始由傳習而 徐氏文內由於此 的貶詞。 特利迦」之簡譯後, 然猶皆未若徐氏在釋旦之專門研 黄氏原別 亦古今一轍。 始不惜遠攀高麗 分明仍是女伎。 假若他們是用男童的本來面目, **盗記載此事**, 有發 一觀會,首對「中國 揮,惟此說已近乎將演員之性 上文又見青木氏論南宋 徐氏削去崔記原文之末二句, 次章 原謂教坊之內人與雲部院之富人,「非 其協助組 方 **尚必須使「補** 以肯定「木質」不 踏 言 謠 此層又豈是事 「男兒」 娘節內 去参加歌舞, 胈 ( ) 除舞, 男扮婦 ぞ・ ・ ・ 曾 特利 E 削 了 來。 黄 | 竟認古 實歟 則男女立 迦 戲, 而 止 亦 素 一是普 算 的 妲 原 風 别

『人』字偏旁, 柘 |元|| 旁,所以把『妲皃』之『妲』字, 等」,「但」字從 劇否?不算戲劇, 噫 方始 基礎否? 始奠定, 雛 枝舞, 時代之理!「但兒等」三字乃「但是我們這班孩子」之意, 非 就不會作 稱 脚 此又豈事實歟? 同· 一, 妲· 色, 分明早已成熟 「但兒等」 再徐氏文內反覆檢討之盛唐 直 『居然易辨明』的嗣費了」。去事實太遠!再進 一步, 和指示女性的『女』字偏旁, 可以說是由他們手裏方纔奠定了旦脚的基礎」, 抑足 謂 南宋以 也,徐氏於盛唐五代,則用以代替「笪」「大」,而使表示脚色之性別; 為其基 ː 갓, 耳。 算旦色之基礎否?北宋文瑩所稱! 萷 徐氏之考證 就改為『人』字偏旁的『但兒』 徐氏原文:「降至北宋, 一礎否? 顧其戲與小兒隊 無戲劇、 乃男性之標誌, 南宋已有張協狀 便正式分立門戶了。 無脚 逐步演進至 色也, 「木笪」、 舞 用『女』字偏旁的新與文字, 與 固同 妲 試 茈, 了。……不過到了南宋初年,……『女』字偏旁的『妲』字遂又活躍起來。』 間 時存在也, 元等南戲, 因爲柘枝舞童係屬男扮女裝的脚色, 五代「木大」、 幾已自限 如徐氏所督舉踏謠娘之 字從 與賓客生旦雜處」, 到南宋, 「 女」, 「但」謂「不過」, 原因 從戲劇發展 其中對於脚 於絕境! 如『姶』、『旛』之類, 在徐氏意中, 乃彼 指女演員者不 乃謂南宋舞隊中小兒隊扮女裝, 何則? 等在致 上看, 色之使 算脚色否?不算脚色, 「丈夫着婦 何能與「兒」聯 語 且 必須用指示男性的 貴·有· 用程 曾指 同 色基礎設若至南宋 日漸增多, 中, 基礎で 度, 爲脚色否? 惟 曾 其以 自 人衣」, 於是指示男性的 興成・ 已完 稱 爲 男 爲「但兒 『人』 字偏 熟在・ 全 扮 算 辭 同 所 女, 算 戲 同. 作 ? 於 指 方

必限在 **叉·** 用· 女· 落雞 以 庯 女扮 簡之「旦」; 夘 容 如 誠 何 Ä 我 何足異! 許 但 安排 自擾,甚且徒滋糾紛,混淆觀聽耳。古今觀衆看戲, 爲. Ŋ. 徐釋始終視「男扮女裝」 ,或劇 國 1 男, 嬇扮 7少女也。 上 選上、 在 與·但· 在。 漢戲 南 情中之女扮男裝, 資料旣不確切,何必逐字爲之設說,逐代爲之溝通乎!設 祇欣宣裝成之劇中 以「妲」始, 設使觀衆從形式上一望而知爲男演員所扮, 異於戲外所 宋 對· 好,老扮少之類, 中 忽又 已建 自漢 在脚色中、 立, 「活躍 而·使· Ū 立旦色之基 以 後, 有者方是。 H 麦· 起來」, 宗演: 歷 表現爲少女,人始以「妲」 爲戲劇上之一種「表演形式」, 如替父從軍, 誠非一般人所關 人,而不查考卸 代必皆用「妲」字爲本, 終, (員之性 礎, 所憑 凡由男演員 事極自然。 所謂(胡 者 别, 侚 \_\_\_ 一從臺上演 裝後之演員 妲」是也, Ν̈, 亦 充旦色, 至於中間過程 此 憑 層最爲矛盾, 南宋劇 卽 使有好 惟 其扮· 必皆注重臺上之表現, 目之;初不 則其扮演大失敗矣! 在音 來自 Н, 爲 說劇目 女也, 如 殊· 不· 海者關 與 西 方惹 何。 域, 形 曾有 徐氏不覺。 可· 能· 中 上, 必力 起 倘是劇情中之男扮女裝,如公子 計・ 並 心及此, 妲」 觀 笪 :其演員: 如此, 非 略 水逼 衆 高 有 形式乃外在之表現 注 字之偶 麗 變 町 遵 填, 北宋既已廢之, 乃徐 更不至. 豊但 禾. 化, 年身為. 其初 而不理會其臺後之 必 **若後臺之男扮女**, 草山 釋 無 然 丽 無 表現 抻 男爲女、爲老 如徐氏所 縱 終 任 定 生有, # 是女優, 「但」,.... 何 於形 而 曰 「形式 틴 14 唐代 逃之 難発 式 之 最 未

歌 及 男扮女装 錯· **豈非明例!** 並 並 所謂也。 象或形式。 《初盛 非戲劇 文之關係而已。 舞劇中男扮婦人的現象」,曰「採用男扮婦人的表演方式」,已詳上文。 誤・ 行, 而女優尤盛, 下文論 中 的 倘易男童爲女童,同樣可致熱鬧 睌 表演 至於宋代之化裝隊舞,縱然熱鬧偉大,終屬於隊舞之現象; H 各節所言:在唐代, 倘限弄假婦人專為男優之業, 難言 徐釋全部主張, 見南河級錄說與周史說, 形式, 「裝旦」, 遂遭禁抑。 比較唐 更何論 可云乃此 代的雲韶 舞是舞, 唐戲中之旦色, 均取優伶立場, 「弄假婦人」!上文已辨之。 一根本誤會下之產物也。 舞童 戲是戲, 與偉大。 所指不但不廣, **還要來得熱鬧偉大」!** 不取劇中人立場, 必不止於男優始有, 此種化裝隊舞,人數愈多, 未嘗以舞代戲。 尤其不真。 實均同 故男扮婦人在唐戲中, 至遲初唐起, 彼隋 此根本錯誤。 其說均 如崔記見張四娘之善踏為 此·乃· 若對舞童之爲男性 唐兩代大規模之化 曰「宋朝小兒隊所採用 乏根 較根本之概念,不容 故此處所論, 愈是集體 男女優卽 本。 動 並 如首章溯源 絕非限 莋, 未 E 裝 則 成 並 隊舞 **公於除釋** 被 (iif 斖 存 4 的 無 瑰

藉之資料, H 色、或類似旦色之現象,不分其爲偶然、 |徐 釋開宗明義,在根 亦大都出於偶然, 藤中 國戲劇之發展過程 而少固然者, 或固然, 甚且夾雜錯誤於其間, ,對且色 皆必 爲設 有所 探源。 說, 並 卒至前後矛盾, 但按其全文, 與 前 後強為聯 却對 論點 歷 史上 混 Д. 其 所 毎 禾 憑

性:

不

強,演與白不備,

,難與歌舞戲混淆不別,更何從言且色之基

礎

歟

29

能 不易!往往不免於主客觀之過分中,代爲安排其過程、而想像其發展耳。 題下,對並世治古劇者,作廣泛之貢言也 所不免,不僅徐氏之一家言爲如此,皆宜提高自覺;用藉研討徐釋之便, 自圓 其 淚 固知中國戲劇發展之過程,其本身並非十分明朗、或已經確定之事;欲根據之, 於木笪與演員性別之兩 此自王考, 以迄 本 書, 大·

坸

間

截了當! 七事: 之「作女兒子」,夾見於初唐朝野之演合生戲,夾見於盛唐朝野之演悲旦踏謠娘, 杰 手說起。」具見其不廣矣。 或力求木大之爲 而 時,爲一事;若脚色之實始於何時, 之演「猥褻之戲」, 攀附 且在 始見於漢民間胡妲之「戲娼舞像」, 戲, 上論旦畢,爲作總結日 彌 縫 更不必假設「旦」之解釋原爲婦女, 之事 又復逛逛可考,則「胡妲」之說,在唐代之基礎特固,由此以求且之源流 「木妲」; ф 次見於晚唐之所謂「弄假婦人」,——一線貫注,脈絡分明。 唐静中, 至遲自漢始,舞臺或戲場上之旦色,勢不能皆演獨脚戲, 或東取高麗方言, 胡姬或蠻妓之詠, "在我國戲劇史上, 乃另一事。徐釋曰"「假若追溯脚色名稱之開端, 次見於魏廢帝時之爲「遼東妖婦」, 西配梵竺字音; 或因罪人孥有罰充優伶者, 堪稱繁蹟, 以現有資料爲限, 人所共觀, 或信女旦從 應著明旦之爲戲, 唐代胡女之伎, 「女」, 遂寄想 於 應當從唐朝的 次見於南齊· 必多聯生未爲用。 脚色之名始於何 **次見於中唐上下** B 「城旦 從 **典意義**,簡 已具 工物社 不 僅 東昏侯 重 在 戲 凡

則演變至晚唐五代,在名目上「生旦」二字,業已聯舉,毫不足異。

旣 生在脚色中, 最 疑義,豈北宋之戲亦卽爲南戲數? 爲南戲之特稱」,幾同望文生義, 截然以北宋爲限,如作合理之推廣,不妨遠及晚唐五代。 目内雖未見生,却見其他男性脚色之名目, 有玉壶野史之表示,便已肯定北宋不但有生, **遅當爲元** 其 女 及生。 初作品, 可謂已以男性之名就其本位,而與女性脚色之旦,正式對立。 生旦並用之見於劇本,元初已大著!永樂大典本張協狀元, 其中亦皆用生、 不但輕率, 末、 外、 如· 末、 而且 旦 狹隘。 而且已「生且」聯稱。顧野史此說之作用, 酸等,皆尸生之位,以與旦對立者。 **淨。此**外因劇而異, 蓋晚唐五代姑不論, 青木史徒因大典本南戲內已見生,遂曰「生 偶有增加之色。 縱不信為南宋人之战, 由此上推: 彼 北 宋 有 生, 自有此種情形後, 宋劇說內, 在宋劇名 固.毫. 尚不能 無

色考曾據此詩, 云:『不知末厥何謂也。』背見老儒云『尖簾帽子曉蹊嶽, 「末版 故不言「生」。宋人文酒清話云:「歐公歸田錄云: 生之有關資料極少見。僅陶穀詩「尖簷帽子卑凡廝,短靿靴兒末厥生」,可助玉壺之說。 坐, 歐陽修六一詩話及詩話總龜皆然。 以求脚色之「厥」, 而未及「生」。 而劉攽 茲試就此以研討 淺面麻鞋列缺茶。說, 『尖簷帽子卑凡 争山 詩語 訛 「生」, 作 廝, 末 亦未 嶡 短動靴 故兩存之。」 兵」, 停 兒末厥兵。』 無 王氏 說。 脚 見曾造 色考從 |陶詩 王氏 公 本 綳

が之。 こ 詩頗類描寫近代以來戲中所有廝與生之兩種脚色。 「末厥生」之「生」, 字;唐人作·斯』音, 類說 袖襟、密排山水樣。」足證廝與生指戲劇脚色之可能性頗大。 位與情貌。 水大與麥軍之較,已見下文。 Ħ.  $\bar{x}$ 足證 末厥生」之說, 元曲内稱「煙氈帽」。 「茶」字或誤, 或表示二者之間爲一主一僕。 五代時作入聲。」茲從「兵」字看, 知作 乃表示:種人格, 水滸金傳八十二回寫「戲色」之裝束有曰:「黃衣襴、長襯短靿靴,衫 待校。 絕非虛構。 謂其在此種種之外, 總龜前集廿 非唐人習語「太瘦生」「可憐生」等,作虛辭語助者 廝」 陶氏清異錄內,所見戲劇資料頗多。 九日 指廝養僕豎。 詩中復寫及「廝」「生」二色, 「貢父劉攽。 靴帽指其裝服, 總龜引古今詩話云:「今人不用 「兵」或作「生」, 謂 『末厥兵』, 而「卑凡」 如措: 今謂 與 皆所以對 「末厥」 於事並不突兀。 大與優 『末厥生』, 伶之較 則其地 「廝」 भू 厮 此· 姑

是. 植五方旗, 其說更不如劉。 「末」「厥」 少不正, 然則此兵正謂其末賤耳。今人不以『未厥』相連言之,其義則是也。 魏泰以爲「麤疏」,臨漢隱居詩話引陶詩, 大校惠曰:『你可末豁如此!』 元李冶以爲「木強」。 二字, 向無定解。 敬齋古今姓八云:「大抵 宋劉攽以爲「末賤」,中山時話云:「今人呼兖尾犬爲」厥尾。, 予速召問之, 及歐陽修「不曉其義」之說, 大校笑曰:『北人前麤疏也。』 『宋厥』者,猶今俚語俗言 不然"則不可對"卑凡斯..。」關於「厥」, 因謂 頃在真定, 敱 厥 ||木厥|| 之音『豁』乎? 五 王 子 觀大閱。 胡忌宋金雜 衣之短後者 『木煐』者 小莫知孰 有一个

殷。「生」「廝」對立,容亦可能。|宋|金雜劇院本名目內所表現之脚色名目, 開,最為多識,亦不知為何語也。配之,必有知之者。」歐陽修旣識副末,詳下節。 黃庭堅旣悉副靖、木大,鼓笛冷詞。 考。 非常之雜!王驥德曲律三論部色曰「小廝曰 飾引徐潤說。 **木強刁厥之語。**」 而 不應均不及曉。 六一詩話引陶詩云:「亦當時酷也。余天章景酤間,已聞此語。時陶公卒未久,人英曉其義。 一,大可能也。倘「末厥」之義大明,「廝」之爲脚色有確證,則「生」之此說,便可確定,仍俟 劉魏輩何獨不知五代以來戲中之有廝、有厥、有生歟?——此疑俟剖。 惟無論廝也、 在參軍戲之鹹淡中, **劉魏皆就「兵」言。** 厥也、 生也, 智愚、貴賤、主僕,……既皆可以配合,詳次章發軍激節, 倘皆屬戲劇脚色, 三說中,以「末賤」爲近。「末厥生」宜卽後生小子之意。 『徠』」。若由此推之,「廝」在五代劇內,爲脚色之 彼王洙、 歐陽修、 劉放、魏泰諾人, 如徠、偌、哮、 **論假官內容之末** 王元叔博學多 在北宋時, 鄭、和等, 群下

尚書詩,有『末厥兵』,則此兵正爲末賊耳。 稱」,未明脚色之義。 元俞 德鄰佩韋孫輯聞三下卑末,伶人自稱。 清髙士奇天祿識餘下:「劉貢父詩話云:今人呼禿尾狗爲厥, 餘冬序錄以『末厥』對『卑凡,字。」 疑巴傳:『雖幹吏卑末, 皆課令習讀。』」謂「伶人自 故歐陽永叔寄陶

代後之劇目、劇說、劇本中, 生旦二色之在唐五代,可以言者大致如上。 茲再略陳有關五代以後之一二要點,以資參考。 五 生之名目寂然!至远劇本內, 生脚始著。 據此, 似可以疑五代以前之

第四章 脚色

料、自己眼前所見者爲極限,而於事輕易斷煞也,實未足爲訓。 吾人所不及見之古劇正多,安能遽以不及見於劇本劇目者,來否定所已及見於劇說者乎?且類此情 之金!試揣圧考及脚色考, 脚色中,殆未 參與鶻, 形,在脚色中尚不乏他例, 遽曰「生爲南戲之特稱」。 如青木史,祇見得大典本三劇用生,遽日 此,覺宋金劇內究竟有無生之名目存在,亦倘待新資料之證實;周目無生, 在唐爲聯繫不分之二色,至宋,「參軍色」猶存虛名, 必有生。 曰:不然。 似此,乃承王考於唐戲武斷曰「止於此」 不僅生爲然也。 何以謂生始見於明? 事實不盡符理想者, 「宋金元之雜劇院本中無此名」, 如北宋已見副淨、副末, 曰"因祇見明戲本, 往往有之;何況現存之資料,本難代表事實 若蒼鶻之名竟杳然矣, 者之錯誤心理,步步以現存資 而淨與末反見於宋末, 而未見永樂大典本之三劇耳。 未足以作定案。 纔見得此三劇中用生, 叉何 敷 何 切不可 敷 ? 因 ?

究唐戲旦脚之參考而已。 均不見旦。 有,自尙不止此。 有戲 且在宋劇目中昭然!在劇說中則頗咸模糊,而存在之問題甚大!茲不當詳,但撮舉大要, 頭 引戲 據周說、載當時優伶,如孫子貴無充戲頭與裝旦, 次净、 周說武林齊事四。 副末而已。 周目內旦爲主角者五本, 載乾淳教坊雜劇三甲,猶後世供奉內庭之數班。 **胸說輟耕錄**。 院本脚色, 胸目內又別見十本,「姐」「旦」 通用。實際所 亦祇副末、 潘良賢兼充引戲與末泥, 副淨、 祇 引戲、 甲有裝旦,餘並 末泥、 此原個人情 孤 爲研 裝 無

|考 |孫 形, 原以 雜劇 準。 Ŧī, ||淡謂「戲頭卽生, 分,無論殿廷民間, 有名, 質,割 刔 所。 局· 不應 *11*5 戲 引戲爲主, 組 用 朙 楷第也是園劇考等, 頭 <u>7</u>Ц 誑 歸劇 限,以 研討。 ·問題端· 認為脚 如朱權 有說,指主張、 引戲, īmi 竟以對內導演與對 外,不充演員,殊覺 īīī 爲此 以裝旦爲輔, 太和 目前資料未充,毋庸穿鑿,姑提出此問題, 在· 色 旦獨無管色爲異, 實不過職務 引戲卽末」。 峭. 情 無旦之班,大都不起作用, 中並無問題。 Œ 分付等。 形。周史一〇一頁, · 音譜曰「引戲,院本中爼也」,不類臆造, 宋說中,吳自牧夢聚錄二十有「末泥色主張 皆篤守夢樂錄「末泥色主張, m 上 朱權說未容推翻。 如其說, 裝且之爲本職者反不見於名說?「主張 支離。一、五花 外宣費佔 此項研討如得有新結果,容兼利於對唐戲生 種 因推 **分配**, 認爲脚色情形。 男脚 回 其二, \_ 由名脚色줶理。<sub>」</sub> 太多, **猛知旦 黎弄明明五** 太不 勢所不容。 周史五一〇四頁。 當時戲班内是否可以無旦? 女脚 爲管調, 柏 稱。 獨無, 引戲色分付」之字面, 神· 學· 色串演, 岩二色不演, 爲「三花」矣。 二、 三、生旦多半任歌舞戲, 此說 如教 子 者· 太偏。 綜此三層, 必有所本。 應較 因朱 视野寬拓, 坊之部頭 ,引戲色分付」二語, 近人之研究, 近。 說曰:「引戲當爲裝旦 興 惟衡以 **|**宋||金劇中之旦 沈德符顧 色 向・ 分 Д Ę 多方 行 ・是否引・ 脚 指其 心常情, 色之認 能否 婡. 執掌為導演與 如王 胡 佔雜劇重 曲 求, ·戲之本職即 雜言 元瑞 向 何以1 捐 國 被 不. 戲 維 認 (推 亦 一無· 疑· 至 爲 不能 内 兼 要成 议沅 可能 脚 緑 理 (色 委

スー〇

徐釋

於宋乾淳教坊雜劇三甲中之旦色問題亦有說, **謂與唐戲斷然無關耳。** 據唐戲百問, 一時不得解決之問題太多!宋獻中其實亦解。 此事根本屬宋, 故「百問」內未列。

## 三、末酸

晚唐容亦有之,情形與生旦正同。宋馬令南唐書二二歸明傳內舒雅傳曰: 當然與生一致而皆有。 末與酸,乃扮男子之脚色,後世用以填充生之地位者。 惟宋酸之名,倘不能有於唐五代,則此處之敍列, 生旦之實, 唐以前旣皆有之, 尙覺多事。 曰:宋酸之名, 末酸之實,

韓熙載不拘禮法,嘗與舒雅易服燕戲,猱雜侍婢,入末念酸,以爲笑樂。

響,則亦必爲晚唐規制之遺。曰「入末」者,依末扮演也;曰「念酸」者,依酸角之口吻道白也。清程庭 代之範圍,乃九五九年。 爲角觝,毋乃相去太遠!疑此爲科譚,亦復有隔, **鷺多暇錄日:「『入末念酸』,四字甚新,** 此事可能已在南唐後主時,即已出本書所劃唐五代時代以外。熙載卒於後主十年,公元九七一年;本書劃定時 惟馬氏宜得五代之資料入傳,五代戲中之已有末酸,若不僅受莊宗提倡之影 而不可解。 末酸不如參鶻之相對。不得已, 當是角觝雞戲名目, 抑如雜劇之科禪數? 含糊其辭, 」疑此 惟有

指為「雜戲」耳。

寶看. |從 容錄六、「同光帝謂輿化存奘禪師曰: 帝以 兩 手 31 幞 頭 脚 化日:『君王之寶, 『寡人收得中原一寶! 離取 酬 價 رب<sub>ا</sub> جا 活脫演戲 祇 是無人酬價。』 科範。 元僧行秀 化耳三借 從容」為 下

庵雛

之· 偷 厥 有,必 餔 生」,已略見末 曰:「正如雜劇 末 툊 先於副末,則末有於晚唐五代,專屬可能。 酸 买 與生之關 已有南唐青之說, 人,上名下韻不來, 係。 早期之生多屬虛位, 若末單見於唐劇說中, 須勾副末接續。」 若究其意義,可憑 無名,疑 足見北宋已有 其 倘 十九即以 未發現。 朋 河· 末。 徐渭 末 萷 或酸 節引 諵 按諸常 嗣 爲 陶 名。 穀詩 後 鏺 情· 說 歐 短短 末· 修 靿 或· 延· 致 靴 梅 兒末 聖

劇· 中· 觀。 卽 之 先。 調之蒼鵑, 並 生 批 也。 人之年齡、 云::「家奴多用来扮, **肯木正**克亦有此失, 徐氏 末,優中之少者爲之,故居其末。 今人名刺: 萷 鹘能 华 云云, 輩· 分, 擊禽鳥, 『晩生』 **已見上文概說** 未 與「末厥生」之「末」 詳 末可打副淨。」、太和正 亦有參軍蒼鶻之意。」 所 或稱 本 営非 **焦循易**餘 『晚末』, 手執榼瓜,起於後唐莊宗,古謂之蒼騰,言能擊物 ·臆造。 籥錄 義· 正· 惟 必因 줊譜亦云:「如鶻之可以擊狐, 少少 徐氏 合; 或稱 洛山 見元劇中 **堪爲定説**。 說之後生, 之義, "**眷生**」。 生末 不應僅 本於元陶宗儀輟耕錄 並 υŀ 然則生與末通稱 種偏 用,故 指 ń 優 日 Æ 元 耷, 顓 也 徐釋以演員性別影響即 故副 曲 而 末執 無 重 爲元人之道 生之 在· 指· 榼 副 稱, 其· 瓜 末, /所・ 낈 냙 扑 包

第四章

岬

色

敷· ? 雜幹, 是爲生角; 更可有其 「哽噎卑末手,抑寒多不謬。 羊子小」,遂戲以「卑末狗兒肥」應之。 蝶戀花「題末色褚仲良寫真」云 外之此二字是否銖 朝蘗宮。 **同義。」 按劇中生末通用,** 青木史十五 是卑末, 云:"某階品尚非卑末,得在天真之列。」」 皆古習讀村人。』」 굸 姛 "「此等"末"字, 、第二任務在,乃 悉 稱。 其名義亦確有相同處。青箱雜記謂曹琰見僧詩有「下觀揚子小」句, 「卑末」二字, 嵯峨難遙望,恐怕年終朽! 末所扮之人格,既 綜上諸說, 科白戲中爲愛軍配角, 當爲有 IF. 可以助此說。 『居末列者』 **孫少男,** 可得其大意, **裁崔生乃天寶閒人。** 唐盧子逸史「崔生」條:「每朔望, 當有其第一 」能改齋漫錄:「後漢杜根 意義之卑下之辭, 權代蒼鶻:事 不必拘泥, 任務在, 後唐沙州 更不必牽涉脚色或戲劇以 極 自然, 似未 乃歌舞· (傳:『根] 層學 不可即以! 誼 戲中· 以其諧聲為 屬 伷 家翟奉達 爲 Ţñ 伯 為與 與. 信。 柱陽太守 乘 旦、 鶴, 配 生 張炎 合, 下 **首** 詩 <u>.</u>E.

傳情,惱得嬌娥瘦。 濟楚衣裳眉目秀, 活脫樂園、 離合悲歡成正偶 子弟家聲舊。 明珠 顆盤中 **譂砌隨機開笑口,筵前戲諫從來**有。 走 戛玉敲金裁錦繡 引得

詠 前. 闋· 證· 「戲子弟」云:「末郞 都是從末、淨、旦三個基本脚色衍化出來的花樣。」 崩 其· 〈第二任務,後闋證明其第一 旦女假成真」, 可以 任務,甚爲顯 說 明其第 著・ 任務。 此說猶可解釋為末是兩面任務: |唐· |宋· |應 徐釋 曰:「中國戲劇 貫· 也。 明俞 乔 的 <u>}</u>‡‡ 脚 樵 色, .... 暇 語 面任 51 歸 沈 歌 根 Ti 舞 到 H

以副末任共事。 戲內之生,一面任科白戲內之蒼鶻。 但徐氏又曰「末是莊重一派的人物, 鬩所用之末,皆是配角,與正相近, 與生週別。 共源於|宋時數?」究不知今世之末,果如所言否。 則未冤不符。 **今樂考證緣起引懷鉛錄云"「今世有生、有外、** 因末代生時雖莊,代蒼鶻時便諧;末終是兩面性之色,非徐氏所及計耳。 有我。宋時末,即今之丑。」華連團戲曲叢談曰:「說雖不經, 殆於宋之末與副末未分耳 而淨是笑謔一 **宋無蒼鶻名,** 派的 脚色」, 然今繁 伹

因凋書 此乃循汪氏「長言之」、「短言之」之法而來。周史一〇二頁。 生」義及靑木史之意,均恰相反;且取義用優伶間之立場,終不如用劇中人之一般立場者爲的當。 戲中以末為色長, 色名目之取義,更斷無深奧晦僻, 而造長短言之說。「長官之則爲『末尼』,短言之則爲『末』。」徐釋對於庫尼及舞末別有發揮, 舉「末」對「蒼鶻」、「淨」對「參軍」、 四夷之樂」有味, 旦、淨、 過去對於宋之解釋,頗爲龐雜,茲酌舉數家。 「武順」 丑,皆示其所扮之人格,不示優伶在班中之地位,末又何能獨異,至於近古戲劇脚 H 乃指末爲北方國名。王氏脚色考因宋之末尼, 或有此意」。 「元首日末」, ——以上三說均病支離, 「爨」對「豔段」, 入上古典墳之理, 是非有不俟辩矣。 淮南子曰「末有十日, 王棠知新錄引懷鉛錄,清熟變介樂考證緣起引。 謂皆一音之轉: 36 其華照下地」, 無足取。 認 「副末」 而涉及「摩尼」; 又因宋之舞末, 急言之則一字, 如周史以末爲色長, 錢南揚宋金元戲劇搬演考 以爲 卽 詳下文。周史五一〇一頁。 「末泥」之副;又因輟 「亦有 緩晉之則二字。 「端緒」之義, 與「末厥 因 周禮

邓四章 脚色

大說通 涫 色· 不· 稱『副 耕錄 鶻或木大之關 上文指為第一任務者, 本 敷用, 曾謂「副末古謂之蒼鶻」, 折 若 則分正副。 注, 然 係 韶「末」乃「木大」之音轉。 則末泥當爲參軍了。」按末泥本屬 雖 已別開途徑, 若參之對鶻, 反屬無關宏旨矣, 乃曰"「古之蒼鶴, 似尚未能中肯。下文引徐釋之說, 乃異色之爲鹹淡主從而已, 然乎? 果爾, 否乎? 爲愛軍 後起之名, 末之偶然代替蒼鶻, **急看以下二節,** 的對稱, 其「甚早」者當然 **消酸如副汞**, 並非正與副之關係。. 起 源 論參鶻及木大。 洪 早, 反變爲本分, 入滑稽戲,調侃士人,與末為木 稱「末」耳。 似不應 如 反下 此 其 王季 構成 與 |宋· 以· 於末 且 未 뵚 酡 後同・ 泥 與蒼 媈 合 雁

来, **亨參軍戲** 實 在完成生旦 正音譜間 可 被 尙 打 至於明人謂末手執榼瓜, 有第三任務, 書語 未所扮 誠 如 一戲,對· 稱狐爲『田參軍』, 固 E 又何從對一般劇中人獨操體罰之權,手執榼瓜,究何用乎?倘無關劇 氏 未擊參, 在戲外, 脚 且. |又安所用其 色 澤所 期之「外末」, **黎亦未擊鶻**。 放副末稱蒼髓者, 舉。 乃因蒼鶻能擊狐 榼· 故 或者因此。 無論 瓜乎! 蒼鶻之本義原不必在擊鳥, 在 以能擊狐也。 唐在床, 若配參軍,畢竟是其第二任務, 末在劇中 鳥說附會 此層皆無從附會。 所· 扮· 若就宋代情形言, 而 大都少男、 來, 實 **「詳下文。** 則 唐參軍 尤不應忘者: 副淨與副末,皆可打人, 後·**基**· 乃後 **愛軍之本義更不必在** 戲內 除· 非· 世 所 狐 <del>%</del>٠ 謂 無 愈情, 末之首要任 按· 副 扑擊之制 情 末 理, 而經常手· 耳。 後世之 遠 **離**・ 狐 辪

執 k此物,直· |非戲劇,而爲雜技矣!|唐參軍戲是戲劇,不是雜技,脚色手中從未執此物。

沫溪, 隋· 法, 且 之形誤, 錯 中唐來華之宗教名摩尼、 可謂多憑主觀,爲我國占劇製造歷史之一明例也! 由 於是 夫宋舞分段名目之「舞末」——凡五 屿 誤與 宋』 誕 並定北宋所見之脚色 矣! 可 以 Ŀ 知 解曲 độ. 降而用元人稗販之通考, 譔 倘 而「宋」又爲「生」之音近;漢用 雜, 『末奚』 有居和低 說 問漢至六朝戲劇詳情如何? 「末」?「宋」之形誤,途逕甚多, 兼而 雖各有短長, 不 為芝栖 廟 有之, 「副淨」 事實, 三者明明是曲 舞者之名稱」。 其說當亦無以自樹。 <u>晚唐五代</u>脚色名目之「末、酸」、宋戲脚色名目之「末尼」、 乃 強指曲名爲歌者舞者之名, 「附黎單時」之簡譯, 却 無傷怪 誤謂「安國樂曲有 種不同時地、 名, 何以獨談爲「宋」? 誕。 漢有何戲曾用「宋」色?六朝有何戲曾用 叉曰 絕非樂者、歌者、舞者、 「宋」, 若衞聚賢淨丑生旦的起 自謂 (因此 盎 隋書十五 「很合理」。 徐釋推求 不同性質之辭, 六朝誤用 『树莖單符』 知道 刚 流過均 隔也。 ||附莚 樂志, 未知 末 (「末」, 闕 「附莖」 如, 歌芝栖, 單時。 芝栖 謂安國 或戲者之名。 之由 悉予溝通 ,朋改用 是羌 {源 乃 乃高麗 是芝栖 來, 「附薩」 歌 無故實, 謂 舞曲 曲 依 횙 竟將隋代曲名之末奚 生 之歌 有 之訛文,隨書各種版本皆作 篆 歌者的名稱」。 有 和, 徐氏不用 ्रांकी 書 『末奚』 藤單 舞 但恣 「末」色? 云云, 強 「末」 「末泥」,與 牽 亦 ە (X 川原始材料 ・ 見隋 濫 想 舞之栖. 爲 不僅支, 又如何 附, 舞 丽 徐氏據 書樂 曲 E, 有 75

調北宋 所本, 宋舞旋 **游** 間上之距離,如此懸遠,又何能不問! 西者東之,隨心所欲, 點。 生關 志,却未云西城之安國亦有之。 舞者」亦爲末,「卽正式之末奚舞人;最後入場而終其曲者,乃末奚之副手,宋人謂之『舞尾』 南宋之間近六百年,彼此資料, 居和祗, 徐氏欲構成此說,竟空際盤旋,肯定隋之芝桥樂舞會「由安國傳到高麗」。——如此東者西之, 係,中間必借重胡旋爲介,遂拾顯著之西域胡旋不用, 而「舞末」應作 「舞末奚」, 本於隋高麗之胡旋,繼謂此胡旋即芝栖 志敍高麗樂舞後, 之「末」, 「入末念酸」之「末」徐氏僅認作北宋事。 彼此辭 均外國樂曲名。「宋奚」之「末」, 乃譯晉字, 不含 意 義。 均屬本字, 性不同,亦竟強其相附, **漫無依據,將何從取信!二隔也。徐氏旣謂宋之舞末卽隋之「舞末奚」,又** 雖曾及胡旋, 原有意義, 僅憑名辭上 一字之相同, 胡旋舞明明以唐代西域之康米諸國所有者爲盛,記載 亦卽後世脚色中之正末。 ——乃竟上下自由,略不省顧,何歟?三隔也。 但其事不詳。 並非取音。夢響錄明削「前舞者退,獨後舞者終其曲,謂之舞末」,「末」乃 亦應作 四隔也。 ,再謂此芝栖之舞者爲末奚, 「末奚」。 徐氏因欲使床之「舞末」與隋之「末奚」 顧徐氏於此, 人也、伎也, 而用高麗之胡旋。 此說之第二關鍵, 却未慮隋迄北宋之初近四百年, 復加 性質不同, 若「入末」之「末」,或 推行 終謂 其攀附路線, 在胡旋即芝栖之一 此末奚即宋舞末之 指夢華錄所謂「 姑置不問, 甚多, 未奚、 附薩 乃始 其事 若· 時· 迄 艄 置 謂 簽 具

脫· 影 「末奚」爲舞者, 在 難 見摩尼之「摩」字,未見「未」字。 膪 而 射 與 產 節,無從條理,六隔也。 成 生 立矣。 後世之末相 回 舞 一副 鶻 尾 打摩尼之說, 末』之名」。 或 徐氏用作隋代之事;摩尼始入中土, 聯繫, 副 末 是同 却未 徐氏指作晚 「末」字早則僅舉脩之「末奚」, 以上六隔,不僅分別存在,又復相互錯綜, 相 一「舞末」之「末」,在與「末奚」相屬時, 省「宋」字之於唐代, 屬 時, 唐之事。 則又認作本字, 時代之參差如 晚則僅學宋之「舞末」耳。 究竟着落何處, 用其含義。 徐氏信爲中唐之事,謂唐者鶻亦打參軍 此, 而徐氏欲於此 文内 則似 標準不同, 多方牴牾, 認作譯 並 無 時代關係, 所見。如上所引徐氏於唐, 中將唐戲之參軍, **音之学**, 一至於此!五 徐氏釋末之說 因· 蕪· 不 雜· 求 一部・ 意義 隔 乃 也 於 終 蹈 П. 滙

然 劇之中, 可 秀才,爲 情、不 事 "搢大打頭,優伶夾之。」說明優伶與措大之共同點, 酸 惟 書生, Ż 甜、不淡之間。 不但 其· 多· 唐 義 Π, 有 1 頗 酸角之實, 爲不 故重要表 。 著! 通事故之少 生旦戲內,凡調情發愛之所描摹,及一部分弄假婦人 雖 無 (現在) 甚 直 或有酸角之名。 接之劇說 競り 男; 好色、 而· 稱· 可 憑, 日。念酸 縱情, 陶 而唐 穀清 人習用之「風醋」、 而多 Ľ, 首在 **美** 顧措大之堪戲弄處, 不能 **肢體** 多口與薄德。措大之入搬 體貼對 門日:「天下多口不饒 面之人意。 「醋大」等辭, (之・所・ 殊不 浅表達, 其 止 行 演 已反 此 人, 徑 щ. 實俱在此。 常 當爲 映當 玈 在 措大爲 德 可憐 樾 無 時 Ħ 顧 戲

第四章 脚色

八一八

故. 制 於斷雅!是十國春秋:「徐熙, 玉壶野史云:「錢西(古今詩話作錢解。)泉南,才雅之士,管撰三釣酸文。有曰:『年年落第,眷風徒泣於羅鷺!農盧機遊, 云:「元劇遐濶書生,或曰『窮酸』,或曰『鐵醋』,或曰『酸像』,並青其酸寒也。」 酸角之爲「酸」, 度,當又不免嬗變之處。 主要意識應在生旦戲中,從旦之立場得之;他雖尙有被「酸」之處, 字大雅,……黉撰『三酌駿文』, 世稱精絕!」引句同玉壺野史, **岩唐以後**, 時代久遠, 而作者異。王起西願記注三本一折 戲中酸角之意義 應其次耳。 夜雨空傷 與

多風 酷。 守唐義。 噼 ۸, 要須放些風措,不近寒乞」,則全在寒酸 反 面 矣。唐李匡义資暇錄解「醋大」 」即「佾」義; 爲妒, 醋 游聲; 年二十餘, 唐人曰「風醋」, 劉克莊鷓鴣天一十分峭措稱妖嬈!」 柳永合歡帶:「身材兒早是妖嬈, 猶言情癡。 向以爲起於北宋,實仍本於唐耳。脚色之酸,雖由劇中旦對生之一種微妙情 緒 而 四 指居於醋溝之大族。 肥白可愛」, 二日衣冠儼然, 絕無寒酸之意。 元稹贈劉採春 可證。數煌卷子秋吟:「畢措威儀濟濟。」 猶言 後二義皆由容儀之波峭, 詩:「含解雅措 敦煌曲魚歌子曰:「暢平生, 「楚楚」, 方岳深雪偶談談海棠詩 算風酷, 仍不難「佾」義。 風流! 實難 足。」 描 ! 轉爲風月波瀾, 三日以驢運酢 ι\_. 是風 周 開天傳信 **阿風** 邦彦木鶥花令: 唐 醋之義亦接近風流。 醋。 人雖從事苦吟, 謂 ?記 洞仙歌曰: 燃酸吃醋之意。 有一 之 四義: 酷 歌 美措, 馱」, — 曰 時宛轉饒風 題 入床 酒 賦 與 傲 峭 此 詞,仍 醒後, 睨直 吃 醋 酷

耳 却 意義方面,已加倍複雜!崔記曲名內有措大子,未知是酸所唱之戲曲否。 亦 唐戲中之酸角,必直 有幾分是旦自道。 蓋對生於愛與恨之外, 接緣「醋大」之義而來。而由戲弄外之「措大」, 尚有若干妒之成分, 変織 過渡 其間, 到戲弄內之 逐反以 酸 . 「措大」, 加之於人

氏莊緣 細 舉。 入俗語, 酸 前 若就早期言,末即酸也, 委談日: 人說酸, 字 表示一種人格,除「細酸」外, 面僅見此。 「世謂秀才爲措大, 足爲此處張本者,略舉一二。王驥德曲律三論部色曰: 今俗尚有此稱。」 以末扮酸, 元人以秀才爲細酸。 尚有「酸丁」「酸**侬**」等。 按未與酸, **豈非疊床架屋!近人說酸,亦祇及宋金元,以徐釋爲著。** 在晚唐五代應同爲脚色名;至元以後, 而末仍保持其爲脚色名,乃有以末扮酸之 倩女雕魂首折, 「有細 末扮細酸爲王文舉 酸, 亦裝生者。」胡 酸已用 是也。

除去裝孤之外,還有一種要求裝酸的趨勢, 具見劇中「裝酸」的要求,並不減於「裝孤」。 稽戲的史料數十則,其中除取諷劾官吏的記載以外, 也在積極活躍起來。……宋元戲曲史裏面, 大半都是調侃士人儒流,以及責難科舉弊端的情事 會經搜集有關宋滑

徐氏

據周陶二

目

以副末與 足見徐氏所認之酸,不在上文所舉末酸之第一任務中, 副 海配 合,爲科白戲,未発偏頗,失却重心。 試看周陶二目中, 與旦配合, 爲歌 舞戲, 如麻皮酸、 而全在其第二 哭貧酸、 任 播撥

第四章 脚色

爾 顯然仍是生旦 與低 酸賣徠等, 如明康海王蘭卿雜劇云:「正旦唐巾,長衫,政扮綠檢上。」 **固近於淨末之科白戲**, 徐氏未詳 察 耳。「酸孤且」一名,疑於上二字寓情節, 若花酒酸、 還魂 破 酸 別離し 於末字示主角。情節可能有女扮男裝, 且纏酸、 湖食酸、 酸・孤・ 等, 以旦扮

## 四 參軍蒼鵑

以驗 **参**答, 劇說中,認為種種脚色皆與參鶻二色有關。但是是非非,紛歧太甚!有初唐至南宋之時代不分清者, 消 有 如 **免憾事!** 樾 與訴家商權四層說明。 戲內與戲外之界限不分清者,有好奇之甚, 絲之棼,難於治理;致轉而影響我國古劇之此二色,在近人意識中, 此結論云云,是否符合。 表示, 凞 為主。 上文次章參軍戲節之結論,唐參軍戲內參軍一角,可演種種人物,而多處於主位。 故本節所述, 如愚癡、貧賤、 在化裝、表演、歌唱方面, **應兼負消極一面,** 被嘲、 唐參軍戲在科白戲中,最先具體。 受辱者, 鶴輔, 斬斷葛藤、廓淸雲霧之責任。 多落在其對手蒼鶻方面。 空中騰踔, 爲淡;參主, 去鵠的荒遠難追者。 爲鹹。 其所影響後世者確甚大! 本節則說脚 在問答兄義中, 從宋有明朗正 茲分脚色之地位、作用、 結果終於造成混 色範 圍 鍋問, 確之一日, 眀 劇中 致後世之 其 爲 (究竟, 凡屬 輔;

未

意·

最· 大· 心情, 所扮人物雖變, 尙 | 皮吃之為劇中人與故事者敍述在 當更難 乃舞之伎名也,而詩中用蒼鶻與之對。 跟· 末接續」, 戜 不同,而上下對比,然後參鶻之爲兩種脚色, 商隱之驕兒詩, 《着模仿起來』, 無 在某種 從 脚 機寫小兒奔馳竹馬情形;再日「忽復學參軍, 認 並未表で 推測、是一個事。 色之定, 擎 爲戲劇之脚色名矣。 或可爲喚鶻之例。 **情之中**, 爲參爲酯不變。 **示任何劇中人或故事,** 難由主觀, 已群三章末節 甚是。 **麥**必然獎鶻。 已取得脚色之地位,吾人然後始 然參爲主,鶻爲輔, 更有一層須體會者: 必 有 林庚 然而凡讀字詩者,必能立知其不然!故字詩於此二脚色之辨,作 依  $\stackrel{\frown}{=}$ . الآ 據。 文學史指字詩此二句曰「正是城市流行了參軍戲之後, 歐陽修致梅聖俞小簡云 項所引。 然後乃可以定「參軍」「蒼鶴」二辭確爲脚色名。 則對參鶻 凡讀路詩者, 必唐人在文字 已屬顯然。 路德延之詩日 乃得徹底著明!「按聲」 爲脚色之概念, 此詩中先舉小兒模仿戲劇,「或謔張飛 按聲喚蒼鶻」。 中, 甚至誤會「蒼鵝」亦某伎之名, 先有 得據以確定其爲脚色。此項資料 且在情節中, 「正如雜劇人,上名下韻不來, 頭 表示:參騰供已離開所扮人物而獨 猶難猝至。 依蒼鶻裹, 此二句, 云云, **参**之「喚」, 經此同一 僅表示參騰間之對白、 袖學 在戲 |柘枝揎。] 且非伎之類名, 必不 中之詳情 首詩中, 胡, 孩子們纔 ,莫早於字 若無 止 或笑鄧艾 須勾 紙 如何, 衣 ; 措· 飛 副 胡

周 史因 李詩及西溪叢語並徐知訓楊隆演爲參謁事,詳三章科白頌蔣劇 曾 Ħ

據此,參軍已逐漸成爲主脚地位,而以蒼鶻爲配脚了。 詩時,已早不爲舊有形式所拘。 也許相反地,以參軍侮弄蒼鶻,亦未可知 其間雖具變溫, 然可見唐代的參軍戲, 在李義山賦

「參軍雖是扮演着官的模樣,却是可以被代表一般老百姓的蒼鶴打的」,未省楊氏當時, 所 戲 本非事實, 遻 戲 下文求錄鶻二辭之含義。 有 李詩, 澗 中之參軍 ||参軍蒼鶻。||一 中之一分目, 舊 更非 有形式」,指參軍 認假官戲雖中唐所創, 「逐漸」, П̈́ 已詳上文次章參軍戲節, 至岩參爲主、鶻爲輔, 岩巾 使 尤乖 與 亦不俟李詩時始然耳。 唐前乃專 「弄假官戲」 事實。 必扮贓官或罪人, 一般參軍 此點乃受王國 而參鶻對立情形乃晚唐始有, 之參軍 論「滑稽形式」。 獨脚成戲 則例證· 必被蒼鶻侮辱, 徐釋依 ·格並列,詳次章參軍戲節, 特多, 維 者、證 沘 影 搬 李詩, 乃其木然,白有參軍 響, 據 林史因楊隆演充蒼鶻時, 何 在 王氏脚色考餘說 乃王考至林史以來, 定參鶻對立之「參軍 楊憲益於參軍戲文內同此信念,均許 論、滑稽形式j前。 ·戲以來即如 日 曾壓髻鶉衣, 唐中 戲 已覺不合; 貫之誤解 Щ; 爲 葉以 必不能打 「弄麥軍 旣. 後, 非「變 而 復依 奓 其 謂 乃

不 · 可解<sup>c</sup> 近 人 對於古劇脚 如徐釋推求北宋劇中何以有參軍而無蒼鶻之故,曾曰 色 往往 槪 念不正 確,並不 ġ 視今劇脚 色 者視之,每準其所扮之人物而移易, 殊

**鶻」二字,已經不能概括其所扮演的一切人物,於是逐漸的摒棄遺個脚色名稱了。** 想是由於此際打弄多軍的伶人,已經拋棄以往須歸懂僕狀的蒼體脚色扮演之成例,演變成爲任何 根據劇情的需要而打弄參軍。 這樣的把養體脚色,從專扮懂僕的狗東之中解放出來,由此逡感覺到「蒼 人等都

謂參軍 脚色,「卽不扮員吏,亦可謂之參軍」。其說正確,足糾徐氏之失。 名稱也,直完全破壞其脚色之地位耳! 次章幾軍戲節論 罪人處」後,晉引孫楷第也是圜劇考說, 已之誤會耳 已少用。 戲根據劇情需要,可以扮任何人物, **倘限其必演僮僕之時,** 更何 來以後之所謂 始能用「蒼鶻」之脚色名,是使古劇脚色追隨劇中人之身分而轉移 「抛棄」與「解放」! 甚是;但謂其以往曾專演僮僕,則本無其事, 宋劇中實際已多稱副淨、 副末, 若參 表示參軍既已成 特徐 鶻 二名俱 氏自

求其作用與意義乎? 代之說,加以整理與辨正。 代之研究,均取次一途逕,結果已造成混亂, 說 明脚 色地位後,進一步欲更有所陳,便先觸及一種分歧點:將從唐五代參軍戲現存之實 抑憑後世之戲劇脚色情形,逆溯及唐, 不可從;茲當由前一途徑,先粗有建白, 以推斷之乎? 曰"後世之劇說, 然後再就 乃至近 例

偶。 」「爲偶」,乃二色「相對」也。 二色相對問答見義之局面乃漢伎所開, 漢書東方朔傳贊:「應諸似優, 初不始於唐也。 李尤平樂觀賦 不窮似得。」「應豁」, 曰:「侏儒 乃「問答相應見 Ė. 戲 謔爲

第四章 脚色

義、在演 之人。 扮隅 亦入參 或不 其 **醉漢,有** 與 蘇 萬象百態,岩以譏 粧 座 當爲見魃之人。 「焦湖: 後生。 参軍 鶻對立之鹹淡。 膨 科無 出. 生旦二色雖 1 一. 戲 互. 直不可 白 作 「病狀1 相 祇 獺 į 調 爲 由 弄時,蘇以末扮,而 分。 分。 劇內, (內黄) 科白戲 人 「假官之長」劇內, 因 演 嘲 相 足見參鶻所扮,種 據三章 凇 聯 官吏一端限之,枉 **参扮陰** 是鶻, 劇內, Πŋ 而 作 已,故不 科白類 用始著,但尚可分可合; 扮街! 判,鶻扮鬼魂。「侯侍中來」 **参扮醫生**, 論 近於參。 民之類, 薪劇所附之表以驗之,「繫囚 參扮假官, 種· 不· 他如 矣! **鹘扮病人。** 「掠地 一,絕不以假官爲限。 西涼伎 `踏 以白爲主, 遙娘 **鶻扮從吏。**三教 内, 劇第二場內之典庫,乃 若參鶻二色, 獅子郞二 科為! 劇內, 皮 輔。 H 人作 劇內, 參軍 論衡劇 **表內其餘之劇,** 魃」劇內,參扮旱 必同 不妨認爲由猴 ;胡兒裝, 戲之眞實性, 參扮 內 時對立後, 1 脚 參扮 土 性 其 地 質 簡 演 Æ 神 或情况不 魃, 原 始能· 答見義, 者是参, 座 非 在. 髇 髇 大 髇 包 扮 斦 鹹 莫 辮 淡見・ 扮 神 容 扮 沚 旁 鶻 不

也・ 早・ 軍 徐釋楊箋於晚唐以前之參軍 ~~ 戲之名, 鶻二名之意義, 軍」之名同時發生, 至遲 應得於後趙之演 顯 脢 絕· 不· 戲內不云有蒼體,與王氏脚色考於唐之弄假婦人戲內不云有生脚 小至於晚唐始 成 近 軍 代研 周 延 計 鯎 有, 罪 上 事 因二者獨之生 較 巴群 大之 上文次 問 題。 被參 一與· 旦, 章, 軍 比 戲之實,至 作· 用· 較 ÌΠ 信。 同· 時, 蒼鶴 遲 需要亦! 有 於後

**坊唐、** 髓也, 限。 乑 同· 蒼鶴集重閣。」 甚 遠 客觀太過, 二字究竟取音乎?抑取義乎?據現有資料尙難定。 (爾) 迹隱於古人, **今乃一爲官名,** (就文) 史闕其載。」正林野客叢書二十駁之,謂「張衡東京賦 俱有此字, 離開事實, 豈可謂『迹隱於古人,史闕其載』耶?」太平廣記四六○·鶻」條引朝野食載:「滄州東光縣實觀寺 爲 可云無獨有偶! 鳥 名, 太不相屬。 循此以求, 固知「蒼鶻」云者, 『鶴雕春鳴』。……左傳:『韻鳩氏》 唐張子亦鷹鵑圖贊序:鷹也, 既爲參軍配角之名稱, 因俳辞中 來; 名揚於尙父, 其取義 司事也。」枚乘賦、 非· 普· 通條. 宜去「参 **義見於詩**; 理· 所・能・ 揚錐

開元中, 情乎今猶不能確知也,又焉能不求!「鶻」義象捷, 愚癡 造名,於兩面之義, 鶻」,又作「亞姑」,曰:「蓋番字譯音,不必太求。」果能確知其爲取音,而非取義, ·非「暴之徒」,「孰若鶻者?吾顧從之」。 載月月小說二卷一期,曰:「副末,昔謂之蒼鵑。 回 康子元有對參軍勝子例, **曾舉「鶻鷺」、「鶻突」,** 皆可採用, 據舊書回紇傳, 乃西州人邀鶻子、 亦皆俳辭, 要未必專取鶻之猛鶩能擊狐 **鶴者,能擊賊者也。」旨在證明「古人之於戲劇,** 乃言「捷點猶鶻」, 任沙州餐軍, 亦唐人意趣之一, 乃取音。 明人詢察錄此書在三明善本叢書內。 與參軍着鶻無干。光緒未年(一九〇八)天修生有劇場之教育一 與捷磯近;「鶻」音示胡塗, 然則音義兼取也。 鳥 可以參考, <u>一</u> 途。 柳宗元 初未嘗以「能擊禽鳥」限之。 非僅借以恰耳而憚員: 說 下文癡大木大節內論 鹘, 與愚癡近。……當日 庶可以不必太求, 謂寶石名,作「雅 以爲「仁義器」, 將以資

著鶻,其義蓋爲官東之從人,即著頭也」。見曲海楊波六。 不思「頭」字在驕兒詩內, 將何以 叶韻! 以唐詩之紀 唐 能受唐代之影響。如舊書一〇〇王志惟傳,謂於中宗時,,執法剛正,百僚畏懼,時人呼爲『皂鶥』,音其廚購入吏, 戲,概云「蒼鶻」,反不足憑乎?輟耕錄謂「鶻能擊禽鳥, **爬燕雀也」。** 時稱「獨打鶻」; 限本,因流定源, 檽 是主,蒼鵑是僕也。 另創參軍爲狐蒼鶻擊狐之解,更遠參軍戲命名之根源。已見上文往引。 鶻」爲「蒼頭」, 「鸱伶」一字,未省何義,與「蒼鹤」之「鵤」或 Л, 動觀感。」然「擊賊」之說,究何所據?須詳明, 以扑副淨之故實。 惟「蒼鶻」在唐劇中, 其說甚淺, **朱**氏 歐陽修蔡君謨余安道三人,同為諫官, 因幾拘正乎!參看上文次章參軍戲節論「滑稽形式」。上文引視光明張談: (鶴齡) 又引狐為『田參軍』, 未考類此舉動, 而近人尚有持之者。徐釋持此說,詳下文。蔗耕道人西境片羽謂「參軍之對手脚色則爲 根本未發現有擊人之事實在, 相涉 不容應道。 謂者稱可撲狐,則與詩意背矣。」二說之依據, 在唐戲參鶻之間, 宋王麗清虛雜著,謂其父王素爲諫官, 末可打副淨」, 時稱「一棚鶴」:確用鶻擊狐鳥之一義, 從來便無記載;何能離 難於比附此義。 清媽孺汪溪生詩邁往二縣兒詩注:一蓋參軍 已屬望文生義;太和 俭元謂市語日 姚寬西溪叢語謂「蒼 乃宋劇內副末曾執 、開事實, 論事 "鹘伶聲啾」。 如鵬鵬之 ξiE 必先, 月可 香糖 因· 末·

惟 尙不能決。 参軍 椿」與 上文疑 「陸麥軍」, 梅 或含有主角之意, 亦唐人之說也, 雖皆不得其的解, 亦乏的證。 近人華連圖戲曲叢談云: 要· 以· 「参軍格」 爲尤似脚色名目, 「『参軍 楢 猧

『参軍裝』, 繼身滿癱」,云:「以此明唐之參軍簿尉,有過即受笞杖之刑,今之胥吏也。」 解以前 然未明其變,若遽以宋喻唐, 雜戲多言「弄」,不言「裝」; 宋人多言 ,對於其義究難云深云淺耳。朱范正敏避濟閒覽引杜牧奇小娃阿宜詩「參軍與簿尉,廛上鶩羌勳。 謂裝扮參軍 也, 並無深意。 實難於隅反。「樁」字倘得解以後, 「裝」, 觀下 孤裝 不· 言· 「养」, 『裝孤』 乃見「裝旦」「裝孤」之 之解, 容未必即有深意; 可 隅反。」 恐未 但在 例。 必 韶 不中 尚未 唐人於 於· 華 冶 氏 得 旣

後摩尼 遂曰 **設想、取材,每每獨來獨往,** 是強使參軍 扮僮僕; (十二)。曾曰「自號麥軍, 始於晚唐; 徐釋、楊箋,於參軍、蒼鶻、參軍榕等, 「蒼鶻可能是 爲奸, 反謂 亦 又信鶻之打變, 被禁。 外 「質質體」 颬 『回鶻式的蒼頭』 化。 徐氏日 之名, 令王髽髻鶉衣,爲蒼頭以從」,遽斷爲凡麥軍戲皆然: 其途逕乃取回鶻篤信波斯人所創之摩尼教, 乃唐戲之定局。 無所依倚, 係由 『蒼頭』 之簡名」。 亦大足以擴視野, 均有別解。 然後據西溪叢語引吳史之述 舊稱衍化出來」。 又自疑以外國僮僕打中國主人之官, 其可採之程度如何, 豁心情, **叉因德宗時回紇請易稱爲** 不可無述。 憲宗初, 「徐楊合演」, 乃另一 **参**軍必扮官, 回鶻始以摩尼來唐 徐釋首信參鶻 問題; 情理太乖,於 **特三章十七** 若二 蒼陽 回 家之 鶻 必

當時或者有人根據摩尼和戲曲的連帶關係,便將中國原有的「弄參軍」戲, 改造成為摩尼回鶻 合演 的 趣 劇

第四章 脚色

戜 扮 藉以調侃 鰄 「人物,使與外國僕從的蒼體合演,乃是很自然而合理的了。 犯 成摩尼的僕從, 石躭或問延 摩尼回鶻狼狽爲好的事實,以冀迎合唐朝厭惡這兩種人的心理。 ,參軍脚色性質相近,即以參軍影射摩尼。 始由 「回鶻式的蒼頭」, 簡稱之曰「蒼鷳」了。 又以參軍係屬扮演假官的脚色, 似此多軍當是摩尼的替身, 因為摩尼之貪財好貨,恰與扮演 祇好屈: 加 亦屬於外 使 鹘

文言, 代 之取 在, 鶻 斷 此 按從徐氏此說之通體以觀,實節節支離, 有 之稱? 而 所 斷 何能 出· 於· 已,何 義 但從無 推 不 行, 詩 能打徐知訓,情勢所 方面亦多矣, 反謂 中 「蒼頭」?徐氏根本不察考馬令南唐書等三史, |徐釋引 能據以定為唐代所有參軍戲之制度,必其皆演主僕! 任 何以 可謂完全落空! 何外國關係可言;外國關係大都在歌舞戲。 「蒼頭」 )叶韻? 「漢家僕隸謂之蒼頭」。 何以獨與外國回鶻之「鶻」發生關係? 設李商隱時已普遍 是 で舊稱 格,有不俟辨。 二也。 「蒼鶻」之名, 設調·吳· 而能衍出 無從求解。「徐楊合演」 史偶用古名 稱· 而徐氏反依據 「蒼鶴」, 「蒼鶻」! 尤非。 先見於晚唐初年, 故徐氏亦日 三也。 「蒼頭」 楊隆演 設謂亦商隱詩內原 此點, 其故難言, 參軍戲之名實, 時何以返古, 而已, 在制 「中國原有的弄參 也。 中之爲主僕, 戲中 度上叉決定鶻必打 又安從據 在徐楊之爲主僕 終嫌突兀 「蒼頭」 應作 而用·禮· 有國 此偶然, 不過一戲之情節如 「蒼頭」, 内漠以 之說, 温記· 流· 軍戲」。 四也。 参, 中, 來之淵 **遂**· 定· 始見 「漢家僕· 所謂「廖 則 夫「鶻」 楊 且 如 隆 於正 從 源 蒼· 演 Īſſij

而戲劇演 **法原作** 徐·氏· 尼 尼, 唐 尼爲名的 猾自信日 式,大都真率, 「分付」之外, 炗 和 認 認定· 也, 戲曲 鳥所用其「影射」! 「主張」 「歌曲有善善摩尼, 爲相 非回鶻 唐憲宗時摩· 的 舞曲」, 很 仍須兼任扑打;扑打原是副未之儘, 闚 合於唐経軍之爲假官, 拒, 倸 自然而合理」, 從無所謂「影射」。孔子可弄, Щ, 已覺渺茫; 齟齬如此,成何「改造」? 更屬莫須有! 「狼狽爲奸」, 尼教方開始由回鶻介入中土,何能逆向隋代認戲曲 解曲有婆伽兒, 談唐戲而曰· 難矣! 徐氏認 「分付」合於唐蒼鶻之爲僮僕。 舞曲有小天,又有疏勒鹽」,徐氏誤讀。 據徐釋所舉隋九部樂中有 是彼 「影射」, 「末奚」 徐氏在解釋南宋雜劇三甲之測色時, ,這樣便由蒼鶻一 此相: 乃「摩尼」 結 六也, 去唐戲弄之精神遠矣!七也。 三郎、三娘可弄, U **轟音之誤,** 昗 鶻打麥, 消蒼鶴之爲僮僕, **唐戲特點在** 分化成為引戲與副末兩個脚 摩尼解、 見上文末酸節。 以僕 叉謂爲 囚夢聚錄有 公主、 「無限與實」, 打主, 北宋本己 末奚舞等, 關係· 但並未查出二者之原文。 是彼 「戲曲」, 駙馬可弄, 「脚置」, 「未泥色主張, 色了」。 此 五. 有此 所用故事 相 也 指為 至此又 (復活)。 距離益遠! 其說大都 担。 何況回 種 厭 引息 種, 事實相・ 悪 種 及演 色 摩尼 種 在唐宋之 隋 |分付 鶻 间 書音樂 出方 何況 以 徐氏 與 及潤 塺

已如附 楊 錄 箋之原本, 所 載。 對 於唐戲之參鶻, 有參軍戲專篇 , 惜未及讀 楊氏有四項基本觀點, 楊氏於鶴打冤文內,新中華 大致均同 徐釋, 復刊四卷廿一 卽 麥鶴對立始 於 晚 期。 曾見其 梗 唐

"隨事牽

峢

ılıi

Ë

E

「閒置」、曰「復活」、曰「分化」,無非虫觀遙臆,更

'nΓ

不論

「参軍」 戲劇範 集中ご 欘 鶻之打參 立中 牽涉甚廣;取事則「先生」是|元代所有, 乃道士, 綸 會 )解釋 事 鈕; 扑打, 應妄議;是非虛 實,已累詳上文;三四兩點,乃外國語之異譯及宗教之爭長關係, 晚唐之三步解釋即 初非第八九世紀, 椿 」, 用 鶴打麥等於鶻打冤,仍為佛教打道 圍以外活躍, 被 以 已從多方面予以否定,餘可不辨矣。 早自 根於道士別稱 杒 逆定唐制,翻 「附會」為 象者 步 屬 唐 氣 中唐 始, 實, 打參軍 参鶻二 遂有打牛、打冤諸論, 「尋尋」之譯音, 其時 果有何人曾如此附會。 應留俟專家衡定。 使皆確, 騰上下,作天馬行空,不可羈勒, 「先生」及「上乘」之譯音;鶴打參是佛教打道 敎。 如打 侚 辭 變 有 春牛。 参無 化 亦祇可逐一分存, 於外 鶻 國 **次步屬晚唐**, 意指冤;「蒼鶻」一辭又拾 教。 「上乘」 關係, 「参軍」 惟覺取音則高麗、蒙古、 究竟與參軍戲何干! 楊說最大俠點, 「鶻打兔」爲其說之主要樞鈕, 體之打參產 是五代所有,「鶻打兔」是宋代所有, 是韓國之 此楊說之大概也。 無從質通融會。 已有蒼鶻, 快則快矣, 「長性」、 乃不就 生於宗教關 打牛、 乃 突厥、 音面 和 戲劇伎藝之立場設想, 奈於事實均未見貼 所謂「附 按楊氏 倘對此二事毫無研究之人, 尙; 打兔二武, 將 用義, 係。 大秦、 軍 說詳多軍戲篇, 所有 會」, 但本害次 三步 由 等 音; 與上文引太和正 此四 有 大食、 四 乃楊氏 「鶻打兔」 仍 項觀點,一二均 點, 屬 参 章 切 未見。 印度,.... 參軍 睌 而皆 楊氏 軍. 自己之附 何 而 事· 唐, 櫅 İ 音譜打狐 爲之 戲 作 籠 故 謂 實 軍 所 統 是

有一日,能以 無 疑 者 其 了旨不· 事,或淺嘗臆 類, 在 )真憑實據,道出眞情實況,使人豁然於胸,了無疑滯,終 較二 其 栶 测,如王 家之長短也,乃所以見有關唐戲之 源又都在「打」。 考青木 设若知唐戲中本無此「打」, 史等,失之拘謹,或放言 諸説更何紛紛然爲! 心問題, 記 闊 論, 五千餘年, 如徐楊 茲列舉二家之說, 是遺憾!正有待國人今後之 鬱塞至今, -- -派, 叉失之怪 或漢. 然置 誕, Ш 栾 究· 未嘗 致其 之, 懷

(多努力耳)

專就後世之衆說中,擇要商討,而以唐說爲歸。 興· 以 以 並・ 〈戲外,乃覺得失分明,葛藤不蔓; 未 脱· 亦復較爲辭費耳 來之此等意見,皆混唐宋爲一 以 難實際。 上就唐人之說爲主,論參鶻二色之地位、作用與意義, 此乃綱 領也。 家 ; 因 次須求歌舞戲與科白戲聞應有之綜合, 抽 今雖欲認作|宋戲範圍,剔除不談, 唐之參鶻遞爲宋之副末副 欲整理明以來關於參騰之零星意見, 而附見近人與 淨,時代 而不 密 庶 幾 ,可得。 邇, 直 接有關之議論 規· 而踪 制· 此 首須判別i 雖· 本節之首尾 焃 由· 牽 連 人• 爲· 故 以 肵 睸 却· 内· ⁻ϝ

敬新磨之爲「縱民 外之人物行 何 以言戲內戲外之判別? 動,加入戲內,以完成效果。 榢 穡 李天下之爲 日 参軍 「劉山人省女」等, 戲爲古俳優之最高發展,其運用 如 此別 樹 格,介乎俳優 皆是。 與戲弄之間 今人對之, 靈活者, į 頗不習慣, 如優孟之為孫 **每聯繫優伶** 有 肵 「似戲 叔敖 扮以

非 劏 末 扮, 戲 쒜 入儀式,或在 闂 敍 戱 者. 三〇二頁。 外 一, 加 二. 人; 有 張 戲」之感。 並劇情 無別。 呼之, 要拜 協 ·表現。 炳 元 有致語,但 Œ 狀元內之情況,說明當時脚色之組 個 進 劇祭順分樓孤本元明雜劇之一。 從旁答話, 神 及孫楷第 ; 行之際, 曾有前 阴 叉如 的 如 清 臼 般燕樂中, 如此乖離, 元 觥 其語與戲內之科白却 傳奇內, 此古劇中一 「教副 南 拜 也是園鄺考內, 侚 謂· 之· 場副末扮老婦,後一 我吧。」 戲開場之前 能被劇外人突然出 末 例 例由副末開場, 底 「呈答」,或係「承答」。 滿篇皆列「外星答云」, 亦完全是劇外人插 真不禁令人有「似戲非戲」之感矣!! 種戲內戲外之別也。 有致 取圓夢先生來」。 他色接云: 語, 復指明 扮生者每以劇中人之裝服, 次· 折· 作介紹 有別。 清醫內, 「不要說破。」 場副 織 現 念唱所謂 元 中,擔任 眀 說 此等處亦可驗戲內戲外之原有區 喝 末叉扮神, 眀 雜劇內, 斷 此古劇中另一 更若歌 除· 旦· 演 唱, 副末者派 如柘枝舞凉州舞等。 「家門」之詞白, 兒 正 叉有副末 除削 舞戲乃由普通歌舞發展 而 在韗辭中, 自作劇 一淨、淨、正末諸色之外, 有 有「開啊」, 種戲內戲外之別也。 作不正式之登場, 扮幫閒, 優孟及敬新磨等所為, ٧̈́ 外之 故歌 老婦竟表示: 「反正 **故**同場須副 **撮舉劇要**, 言詞 末有 舞戲於表 他 色在說 「打散」 表白 .别 而來; 者, 用劇 以告觀 演 末扮演之人物不 ΉJ 白 肸 尚· 有· ·謂逼近眞實, 萷 已混 丙 番, 至 外, 膂 外 後世, 在劇· 衆。 神也 通歌 所謂「外」 亦 人 直 謂之「按 成 尤其 沿 以副 デャ 之・ 戲 是我 舞之 襲其 開 如南 內 143 史

劇外活 嶼 專爲擠任戲外之「開啊」、 執行劇外任務,竟混用劇內脚色之參軍名目,於是從王考及其脚色考、 半日之間, 優推人表演;『按喝』『皇答:所爲, 故於觀念上若不首先嚴明戲內戲外之分, 扮演宰相王德用。 動, 成認所謂「參軍色竹竿子」者,亦復爲戲劇脚色, 外旦等色所由來, 須依次畢呈, 在宋代之表現頗爲繁複。 這個『外』字, 按陽、 向無的解。 於是致語、 未免遵背原理, 「星答」等而設, 大概是在南宋固有諸脚以外的意思。」 **祇南詞敍錄**日 口號, 如南宋宮廷奏伎, **反將戲劇退入雜技。** 久之,始通假入戲內。此一臆說可供研討。徐釋曰:「張以劇中, 雖有解說, 「生之外,又一生也」, 亦皮相之談, 粉至沓來!其中有一特殊之點爲不可忽者: 亦終於無從徹底, 其趨向有大別如此, 種類 於是形成混亂!惟孫考以爲是官名, 說可參考。 甚多, 參看前文三劇錄科白類諸劇、「劉山人省女 舉音樂、歌舞、 錄曲餘談等書起, 不可不省。 且外並不專屬生。 將不免浪費筆墨 此種 戲劇 依附 疑開 始時, Ę 以迄近人 乃劇外人 於戲劇之 义有一 不從其說 雞技等. 後世之 個外 外即

Ŧ, 組· 蒼鶻,京都新近舞齋郎。」「舞齋郎」是當時之現實,若「麥軍按蒼鶻」云云, 合,其內外關係,都不盡 已非當時優場之現實。 唐之參鶻必已經宋人有所改變,然後始成爲副淨、副末。 핂. 又如唐豫軍在戲內, 例如陸游武日詩"「太平處處是優場, 宋參軍色則在戲外; 唐宋兩代之戲劇脚色, 祉 唐參鶻僅 日兒童喜欲狂。 僅詩人因李商隱 講鹹淡 分· 別· £. 有此兩 <del>炔</del>淨末 計 聽 参軍 丽 用 必 典 按 種・

甲

戲外到戲內」。

之關 北 故 無-{南 唐 有 叉日 他脚 示, 錹 周 耳 更へ四 米原 事, 復· 。與之表示存在,一般讀者不能悉察,在沉吟聯繫之餘, 摑打等是。 1始於五代,而唐之參鶻、與宋之淨末,殆爲一事而已。 表, 詢 戲無干,本書原可不論。 敍錄 係, 〔「訛之」 色之扑擊。 列於一排,五也。 一〇〇頁。 與五代 Ę, 名副淨」,二也。 首見「古名」, 謂 其來已古」,三也。此層在夾章幾軍戲及本章上文, 釋夢華錄語,曾曰:「然則還位竹竿子,便是參軍了。」……在學說上, 「『爭』即古 之意,直視二名等於一名, 密邇, 果能正變分清,亦即唐宋情形不相纏混,則宋之淨末, 参軍 證以 之稱, 四也。 竟將北宋之副靖、 『末可打副淨』 周史 | 〇二頁。 『婺軍』二字合而訛之」; 正考七又謂<br />
宋滑稽劇中, 今也不然"自明迄今, 本出於愛軍 王氏錄曲餘談內, 曰「考之宋代雜劇, 說, 戲; 南宋之竹竿子, \_\_. 也 其以竹竿子指揮歌 副淨當爲古之參軍 爲糾胡元瑞 唐宋情形一貫被人纏 焦循劇說一引皇甫錄近峰略聞云 麥軍與副 王考七繼之, 已壓辨, 若上文所見,徐楊諸家均認鶻之侮 勢必誤認參軍之爲淨,或爲參軍 與唐之參軍、 凡載明所飾爲參軍的脚色, 莊嶽委談談脚色之「疎誤」, 茲不復。 末之關係, 無疑, 舞, 乃謂 既已有此種種似是而非、甚至完全 叉謂淨之爲參軍 也 無論曾作何種區處, 「一件」 從這 則似 蒼鶻、 渥, 即「出於唐代參軍 已至無: 方面 仍爲初唐遺 **癡**人 者 演 多軍 進 法拆開。 「黎軍 色, 木大, 丽 制 來 曾列脚色名 **軋遭同場其** 乃在 至唐, 之促音」, 色, ٦, ï, 可云皆與 與蒼 合併 如 六也。 |北宋, 至· 徐 也 爲 渭 鶻 麦 唐

代始,因而引起種種誤解,辨不勝辨者, 本,誼當勉力疏求,供其愚拙,有不容避免者矣。 **豈非明例!** 凡此旣屬問題之關鍵所在, 癥結所見, 則淸

源

事 〈考 日: 麥軍 **倘疑見於宋初,則已無徵,何況唐五代!由淨充參軍色,乃王氏個人之想像耳,** 然基於戲內戲外之不分。 使 侕 脚 末泥為長, 並. .果然,亦隨參軍色而有於徽宗以後,不能推及宋初,何况唐五代!尤其重要者:王氏 改向戲外充執事人, 以爲 色,在北宋中葉,除了扮演雜劇之外,另一方面又兼任歌舞指揮的職務, 賏 宋泥色之主張, . 於 聽 按 一戲內演員之脚色無別,最爲可議 「北宋則謂之參軍色, 唐 此二種職 <u> 5</u>. 職在 代 副 靖三 麥軍戲內之麥軍與蒼鵲,皆爲脚色,鹹淡見義,其事有徵; 宜在戲內, 務之兼任, ·主張」。」 脚 色名, 名曰 已詳上交論生旦。 不然,淨乃脚色也, 「兩不相礙」,反以王氏曾主張「參軍色以指揮 並列於 王氏視參軍色之勾念, 「嫪軍色」, 爲俳優之長。」 「古名」 近人受王氏此說影響之甚者,宜莫過於徐釋。 而在錄曲餘談之脚色名目表內,且以竹竿子代替愛 則向來無徵。 **文** 曰: 欄, 戲內之演員也, 「宋之麥軍色恆爲俳優之 長。 與末泥色之主張相同, 固然唐與南宋無別 參軍色見於東京夢華錄, **豈能隨便移之於戲外** 爲不合, 若離開脚色或演員之身分, 爲職, 乃是意想不到的 顯然混 於 載 尤其 不親 應係徽宗時情 和 至南宋之季, 此 徐氏 ず。 ? 籍· 視戲外之執 戲外戲内為 在 並 搬演之列 想· 像, 軍色, 無徽。 氏 脚 與 灦· 卽 串 則 **色** 

則認爲參軍色於此種指揮之職, 者爲非,曰 「殆係未及深思此中兼顧之妙」 確以戲劇脚色之身分任之;其意識之偏, 也。 蓋徐氏於此事, 始雖詫爲 「意想不到的變態」, 較王氏更進一 步 ! 惟 旣 有

孫楷第也是園劇考六曰:

其後雖爲脚色之稱,即不扮員吏,亦可謂之參軍。——此名目之由於權假者也 其名目之出於眞官者也。若雜劇之參軍,以副淨爲之,本出於唐優戲之弄參軍、弄假官, 教坊之有參軍色,蓋在教坊使之下。平時則通檢推排簿籍,承應時則監當諸部伎樂,而指煙贊導之。 自始卽爲假官。 一此

不論。 優」之尚且不存,「俳優之長」又將安附!孫氏引魯軍色為員官一點, 其分判戲內戲外,非常明朗, 論王氏以淨爲參軍色之說曰:「慮有危點!」亦可參考,全說已見附錄 此外日人內藤虎次郎宋樂與朝鮮樂之關係一文內, 足糾王氏徐氏之失。卽當恍然於參軍色本非演員,不屬伎藝。旣「俳 根據朝鮮樂中竹竿子在歌舞之伎外, 似尚待酌。因全屬宋代之事, 與唐無關, 許

說, 足以 實不能令人無疑。 (代淨, 徐渭原謂 北宋之淨,與唐五代之參軍,其間關係旣如此之淡遠,對於「淨」爲「參軍」二字之促音一層, 得淨所以應得之古名義者, 「訛之」, [正考七謂「副淨本淨之副,故宋人亦謂之參軍」,乃彌縫之辭而已。 明明白白; 正氏脚色考謂 則其實爲 Ē, 「『麥軍』之爲 而其名爲 **净** 副, 猶 究何所収義!「促音」之 勃 提 之爲 使副 披』, 戦 果

是:願識者於此,下一明判。 猶認王考此說「更爲精密」。 其「參軍」二字, 邾 俗作『淨』, 誠 然。徐釋此說亦詳見附錄。浮調元卍濟璅錄一:「正字通:『樂工、倡優、弄人,一曰類。』說文『纂』訓好首,今以首不好爲顆也 **婁』之爲『郷』」。** 亦非。」可供「淨」非「參軍」二字促音說作參考。 在. 反. 切或雙聲疊韻方面, 使果如此, 夫「訛之」 徐釋斷徐渭與王氏皆浙人, 則其事爲人人之所通曉, 興 均甚勉強, 「更爲精密」之間, 實遠非「勃提」「邾婁」 比也。 循其方音, 應胸無剩義,尙 相去何遠!二者必有一非, 然後有「促音」之說, 何「訛 之」之有 而青木史十五 不 豊 能・ ・ 足信

串乎? 之孤 可疑。 爲· 也 裝孤」爲「裝孤老」,即此意,蓋元劇中之孤, 因其年齡較大。」馮沅君古劇說集證明宋戲之孤爲官人, 近情。 」。王考七。 ,並不限於扮官,頗似限於扮年齡較長之老生, 與生或末之爲少男者相異。 沈德符顧曲 北 據現有資料,尙難確切作答。 末爲生,與且對立,其名雖晦, 宋旣已有副末、 王氏不云乎?「若妲 顧宋戲之裝孤者, 副淨,按通則, ·······若孤·······皆有某脚色以扮之, **究何脚色**。王氏始終未明之。今謂淨裝孤, 茲臆測曰:疑已先處孤之地位,而串如今之老生。 其實甚顯, 必然先有末與淨;而末與淨又必然皆在串戲之脚 不側重老義。 每作「老孤」也。於妮子、風月紫蜜處等所見皆是。 無待言。至於北宋之淨, 此說 脱較彼割: 而其自身非脚色之名, l浄於戲外,而指作參軍 正符王氏此旨。 既爲戲中演 周史四"[老 色中 蓋宋戲目 員, F色者,實 則 至周 究 雜言 可 毫無 何 信 孤 陶 稱 中 所

\$P\$;謂雜劇院本名目內之孤,全部裝官,殊不可靠。元曲部分新發見之材料已多,有待統查,方能決定。 淨之本身,促音之說,遂更難牽附。今謂此時淨之任務,乃扮如後世之老生,於各方面似尚無抵 作「靕」,字形旣未定,含義亦不明。而在宋戲中與唐參軍同一任務者,又爲淨以外之副 後世旣已定型之心理判之,自難信其扮老生;若就14宋客觀情形論, 二十一。小人與侏儒意近,疑「淨」從「侏儒」來。 仍俟考。 大荒南經日:「蓋猶之山有小人,名曰菌人。」東經:「有小人國,名靖人,或曰竫人。」池沘馮隊 **「太和正音譜云:『孤,當場裝官者。』 麓以院本名目之『孤下家門』,及現存元曲,其說是也」。按「孤下家門」部分之孤乃裝官,可** 二目所見孤戲三十五本之時,孤已自成脚色, 指扮老男, 較之指扮官吏者, 便不然。蓝「淨」在北宋一 又能該耳。汪氏脚色考謂 對於淨角,若存 淨, 並非

內副末打參軍者爲兩事。 「反較副淨爲晚出」而已,若理由何在,並未說明,便不免有背上文之所謂通則。义認參軍於宋爲 末,蒼鶻爲副末,而否認參軍與爭或副淨之關係。 不能依據,已詳上文;隋之曲名更難爲宋脚色名之源,實附會之甚。 先有副淨, 徐释認爲北宋戲內無淨與副淨,而仍有參軍,於戲內則扮演,於戲外則雜執竹竿子指揮。 而後有淨, 調副淨源於隋曲名「附莖單時」之「附莖」。 並謂北宋時之副淨,限川於打和鼓,屬雜扮範圍。 因劃副末之打副淨乃金元院本所有, 未知「莖」 ——徐氏但謂淨之有於南宋 又認木大爲旦, 乃「薩」之訛文, 與北宋 與副] 雜劇 叉斷 淨

見 **淨所扮原為「蠻橫兇狠」之人,使「副竵旣已有了着落」,且認為「確鑿不易」,皆未足取。** 後三 參,已如上節所言。 淨 共 7 並不 打 1.副靖於雜扮之中,謂其並不入正雜劇, 入 首風 和鼓, **[**412 宋戲, Ù 情, 如 漪之後世以男女二色打花鼓云云。 後 男對女作 益不: 世 打 合理。 花鼓者爲限, 木大弄癡,斷難爲旦, 低級追慕則有之,並無施以強暴之意。 說亦略見下節論靑木史誤 則又如下節 說殊脆弱。 按參鶻對立, 所言。 金與北宋同時, 木大爲「大木」。 徐氏因欲釋木人爲旦,乃過分 打和 於唐有定制; 鼓 與 打 徐氏已認淨入金戲, 和之事 宋可以代鶻, 黄庭 極 堅 普 鼓笛 通, 令 多 却無 如 <u> Prj</u> 強調· 方 此 īlii 肖 從代 面 副·

收· 穫; 鶻; 於說已不能 ),原定充容軍之副手者乃蒼鶻, 紀之實況俱無抵 段, 日間 Æ. 僅在證明「淨」爲「參軍」 容齋随筆之參軍簽羣優說, 氏 末 挪 自圓。 打 色考於古劇脚 , 副淨; 然此猶 觸, **日淨爲戲外之曑軍色。** 遂總結日 可以不顧也,其最大缺陷,乃副末何往?並無交代,問題較大, 色,作早期之研究, 在宋則用副末, 「無可疑也」。 之促音一點而已,其他則無。 尤其 甚合。 重要者, 別解爲 各方安排, 曾認清宋雜劇有四 雖然王氏之疑, **將夷堅志** (爭與副淨) 已覺用 所紀 到, 於是 同 終 |要點: 但戲外之參軍色, 不 驗諸 件 想像成第二 能 事 日 中之參 夷堅志、 副淨 無, 旋即 爲參軍; 説 軍. 依據 及 程史及齊 因此 論 王氏 其 齊東野 無 副 副 人擔任, 此說之 者」三 東 未 語 爲 野 蒼 别

肵

字

末爲 顧· 以代前一說中之副淨,並仍將淨推出戲外,與末尼同,去擔任總指揮,則大 小 點 北宋有副末、說 可取,即認淨爲串演之脚色,不復推之於戲外矣。 員,二者相對, 基於歐陽修致梅聖俞小簡語,甚堅確!不能廢也。 於王氏想像說中之大缺陷, 已予補 青木史十五於此續有研究,認副 Ē 但因此說, 惟王氏此一想像 八可議! 又造成· 青木 副· Ė |参軍| 淨爲 亦有一

淨也。 夷堅志所云: 有關符(關參單),而無淨(參單)者,當爲此也 |宋||金之雜劇院本脚色,…… 意者常演雜劇時, 故以 「淨」爲「參軍」之促音時,此中消息, 「推參軍一人作宰相,……其副者舉所挺杖擊之。」「其副者」三字, 僅以其剧者加入爲一 有副淨而無淨之理何在? 員, **参**軍則立局外, **余意相當淨者爲參軍,圓淨॥圓參軍** 似頗可通。 且參軍之有副, 任總指揮, 如夢華錄所示者。 當指參軍之 略有可徵: 也。約之而 副, 王國維氏 卽 爲圓 劇之 詂

稩

軍 説 青木氏此說之骨幹與成果,亦端在「足證『淨』爲『參軍』之促音」一 實已離 色之勾念,而此則改派 副淨,乃宋 宋已不甚用,而今爲立名曰「副參軍」, 開武氏之「想像」說, 戲所 用, 淨光戲外末尼色之「主張」耳。正氏青木氏等超末尼色之「主張」在戲外。 而重行歸還王氏之「無可疑」 乃就唐名引申, 乃宋戱事, 說 ; 實唐之所無, 同時亦宋之所無也, 所異者不過在王氏 與唐戲無涉。 點而已, 別無其他作用。 至於參軍, 則 夫 原 淨 派 15 净 义此 床 充 脚

浨 Ø, 訛, 雜・ 曰・ 氏 न • 改・ 在 捐 不 丽 劇之 運 譄. 劇 唐· 叉 於戲 傼 不· 宋 揮 椴 制、造 否· ! 中. 在米 講· 旣 曰 峊 進· 本 也。在 有 退. 有 内 自 有卦撃 原不穩固, 其副 將 筲 並: 頹 失· 從 戲 唐· 而 據. 颠 無· 解 湩 外 有 唐 干氏 名之趨向,然後使吾人警覺 且. 之有 襉 手 釋 淨 實 此· 戲 制· 在 青木 (未嘗) 種需 淨之二名,實際已 爲 而 脚 青木氏 唐。 度,其受與· 副 已,其 副 蒼鶴,並 色 枝葉縱多攀 氏 與 杂。 要。 淨 實則 略有 寐 叉曰「參軍 及 有徵直 未嘗不以爲打 蓋 青木 麥 戲 此兩 無 施, 脚 軍 王氏「無可疑」與 可 .\_\_ 微。」但 氏 色, 色三 等於 緣, 色化爲 勰 ||於參軍 因劇情而異: 於唐 敷 有 名以後, 強爲牽合, 應用 副, 無 終於不能 所徽 皆無徴 與被打之定訂,不 徵, 正 爲 ··唐戲之學必不 副二 末 何 為憑 者, 乃就唐制參軍之原本無副 在 必 泥 「想像」二說, 也 卓立 色之事。 宋雜 副淨被打亦打人,副末打人亦被打, 有不: 更取 不見於唐, 色 空 造 無從 雖 j (劇内已 倫 唐 作 除 指 制 不類之威。 可 蒼鶴祇 攀附。 可以不治,而治之之道 朋 去人為之想像外, 僅 知。 뛔 在 爲宋, 改之, 亦不 經 顧如 戲 原· 應· 办 外, 王氏於淨之爲慘軍 能相當於宋之副 見於宋, 用 此遺作 而 使之簡 從知以宋喻 更就 末 Ħ. 而變更, 今 曰 泥 爲唐;「參軍」促音之爲「淨」, 唐名 色 事中 化; 雖 而 其自身亦不 實 参 而 僅 亦 唐太濫 如何· 軍 指 造之乎? Ŀ٠ 在・唐・ 見 而· 歸· 宋,並 斾 於 如 朋 色, 爲 當, 末 納 有• 在 王 足· 矣· 泥 其· 非 更 宋 爲· 氏 會起 雖 ή. 需· 聲· 韻· 色, 所· 對 副 指 青· 木· **又·** 心· 於宋 但 要否乎? ぶ・ 淨 . ⊟∙ 朋 何 ぶ通轉太 ・ 促 在 許. 參軍 在 亦 史有・ 局 뀱 靑 ٨ 床 之 |朱 誑 木 唐

唐 戱 弄 下 掤

濫,戲內戲外不分, 三點結合,逐爾製造混亂,纏繞葛藤,

茲就以上所論, 列表 比較如次, 亦所以助澄淸翦伐之 一道耳。表內所謂「外充參軍色」, 蒸騰雲霧, 亟有待於澄清與翦伐矣! 不僅爲假想,

冷戲內之外色已非常突出, 則宋戲之外色可知。

(二)王氏「想像」說 (三)青木氏説 (二) ) (三) 四)本書主張 理 孵 無可 畴 範 疑說 10/ 圍 或副淨打人。 參軍或淨被打, **鶻或副末打人。** 參軍或副淨被打, 蒼鶴或副末打人。 「副参軍」或副淨被打 圕 戲 蒼鵑 根 本資 蒼 同 同 同 F ŀ, 宋 科白類戲 歌舞類戲 淨充參單色(勾念)。 副 宋無若落。) 內 ᡱ 泥色(總指揮) (外充磣軍色。) 黴 猔 外

至於扑擊, 於宋之副淨、副末間有徵, 於原之參鶻間無徵, 上文已屢言之。周史在「末可打剧

八 四二

祇須 有

净 쒦 至 論 **勢之內,** 初 唐之任 |談 指 戲 之前 附 從 外,變成參軍 唐 表之影響, 代 何 提 丽 下, 有· 史 關· 料 般 唐多軍 肯定 戲 中 色之指 劇 錯認竹竿子爲脚色耳。 演 副 能 戲戲 進, 揮; 舉 淨爲參軍 \_\_\_ 外之指! 或 岩專說參 車 條否? 從 |参軍 揮. 等, 岩宋 軍 而 戲 戲 迄今亦· 日 今但 演 發 麥 「仍爲 進, 展之立 軍 覺在唐代原 色 均 尚未見有隻字之記載, 页 初 不 場言, 唐 竹 知 竿 遺 應 子 椾 是戲 此 如 指 種 何 揮 內參軍 分明 情 解 歌 釋, 形 舞 終 謂 等, 脚 無 扑 不 発是 色之串演者 非 擊 周氏「演進 完全在 受王考、 亦 初 唐遺 種 伎 退 藝之外 而 {脚 化 制 來」之 色考 至宋 也。 及 説 不 伹 錄 此 在 }曲 無 伎 於

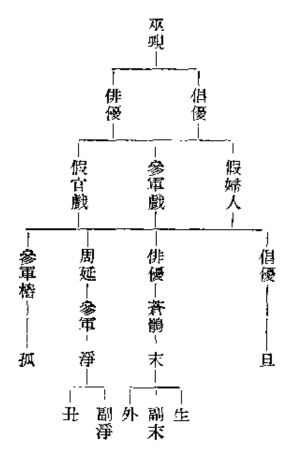
淨 第・ 末 曰· 類 7Nî • 沞 便 捷· 脚· 假必不 亦 談·鹹· 要水, 色· 亦· 何 廢其 可 渚 以 賏 妨礙 必· 有· 曾 な。 一般 が、 観力・ 参軍 且 曰· 歌 所· 少。 配 以 其 相· 舞 戲內之為淡,則 搭 男、少女,女尤重 本分。 分者在 戲 通. 重 與 假· 丽 科白 於淡。 考. 入 |根本 歌 岩喧 戲之綜合? 舞 如 戲 賓 歌 奪 所以合者在 顣 舞戲之少男,不 所謂 ·於男。 勈. 非 主, 類發展不· 原制 孤是。 游 曰 **爽**· 由· 而忘 我國古劇,先 枝幹; 倘 「俳優・ 久; 歸 叉 如 如 妨 此 使 卽· 冏· 產. 兼 日 末 主 岩因枝幹而忘 生科· 因 演 張 尤 時存· 助 科 山歌· 蒼 台. 演 Ħ .t 在, 是 鶻 故, 戲 類 在 舞· 內 戲, 便 砃 產 分鑣 一般其 之 並 究 生歌· 却· 淡。 脚 須 根 <u>-</u> 本, 欪 並 色 重 入 有錯 舞· 舞戲 科 鵬 叉如 類 在・ Ħ 識矣! 戲,脚· 非· 但其 使 ・ 戲,唐 所 淨· 内之爲生 1 謂 丑; 青木氏 色 重 副 故歌 陸 (藝必有) 技· 術· 末, 麥 流水 花 在 舞 軍 原 爲· 生· 戲 其 類 五 是 葙 耳. 第· 曲 科白 戲 蒼 例 程綜合者, 45. **統** 鶻既 與 也 | 戲之 科 惟 爲. 白 尤

威, 過 起一 施宋正: 楸跳舞和笑劇的種類"……滑稽諷刺的科白"……附隨於跳舞而演」, 一雜劇 是以 滑稽諷刺做主,.... ·科白之外,另外有唱」,尚合。 纖於第一節中,又謂宋雜劇 則於歌舞科白兩類之劇, 難 分在根本、而合在枝幹之概念 然喚它是『劇』,想 那程 皮 不

下試用 此項原則性之說明,就前人或近人之意見中,擇要檢討數條 尚未建樹,與此處所論不合。

戲; 因 加加 以名參軍也,豈必副淨爲之哉!」次章參軍戲節, 入麥軍戲,宜爲蒼鶴,難任麥軍。 曰:「輟耕錄 說,實則與參軍爲副淨,原宋戲事,與唐無涉。 若唐五代之參軍,本常扮假官, 睭 錢 希言 一戲瑕二,引因話錄所紀女優綠 直以參軍爲後世副淨。 究不知在錢氏意中所謂孤 即宋所謂孤之一 搬云: 衣乘簡爲參軍事, 開元中, 論中唐以前不止演罪人數, 部分也。 錢氏認孤酸之亦可爲參軍,必仍限 黄幡綽張野狐善弄參軍。 酸,是如何之孤酸耳 唐五代之酸, 又引薛能詩「女兒絃管弄參軍」云云, 己曾引之。 按錢氏 本屬歌舞戲內之末, 然則戲中 雖 因 贵 於宋以後之 幡 孤酸 海等人 拧 Įΰ

之羣旦系焉。 第二,碩宋金之副淨、引 容 與王氏錄曲餘談之表不同。 青水史十五古今南北脚色比較表內,推唐脚色爲最古, 按王表不見「弄假婦人」,以爲不成爲脚色名。 戲、裝孤、 雜扮, 青木史列蒼鶻第一,領宋金之末與副末,而正末與生系爲; 而外與丑系焉;列弄假婦人第三, 不如青木麦。 用作綱目, 惟王表之骨幹, 領起|宋金以下各朝之脚 領宋金之裝旦, 大致是「生且 而 列 参軍 後 世



第四章 脚色

憑乎? 迥不如王 表對於引戲, 尚有明確之處置 也

成爲獨脚戲矣。獨脚俳優,究竟亦難! 中於參軍之一身,如此,蒼鶻直毫無淨丑之職分,勢必置身事外, 形,列爲表解。 其中見|唐戲之部分,頗可商権。 竟使與旦配合之末或生羼入俳優範圍,以生旦爲俳優,究竟不妥;一面又使淨與丑二者,不得不集 的,原爲便於領起第五排之四脚色名耳。 椿乃伎名,與右二項伎類名之「倡優」與「俳優」,三種性質各別,亦難於平列。 **麦內第三排之假官戲,即參軍戲之一部分,二者難於平列。第四排周延,乃罰充優伶之罪人名,參軍** 周 史二十四五一頁。 謂明傳奇脚色之支分、 第五排以蒼鶻領末,乃受青木史之影響, 配置 茲就原表解摘錄 已操我國戲劇之樞紐, 如上。 而唐參軍戲將由參軍一色包辦, 在原表所以設此之目 因據我國戲劇蛻化情 殊未合。 因 面

#### 附

實太遠耳。

錯綜運用之間,俱

顯得混亂不調,漫無條理。

表解之用,

雖不妨以表達想像,

要亦不能去唐代之事

似此情形,

歌舞戲與科白戲二類之分立,

與夫彼此脚色

至於「參軍」; [楊憲益釋多軍、 却沒有適常的解釋。 蒼鵑 過去在參軍戲一文裏, 祇以爲參軍或與韓國的「長生」有關, 我曾考證 蒼 鹘 就是 或爲 「苧姑」、 春」 Chauku 寅 字的促音, **迢當然也** 和

後來加了大頭和尙,「參單」本身的意義,似乎也經歷了一度轉變! 來蒼鴨打參軍,便成爲參軍戲的特色!蒼龍既爲和尙,他所打弄的對象,可能也成爲當時佛教所排擊的異 是可能的。 教的象徵。 讀爲Sängün,與「參軍」音同。 參軍最初爲「將軍椿」,是春氣的象徵。 尤其韓國的神木「長槿」,也有 蒼鶻在參軍戲裏,則似乎是一個後加的因素,唐末的紀載裏始有蒼鶻。 「將軍」 的稱號,而 打參軍, 如同打春牛, 「將軍」一語, 是催促春天的一 在蒙古或突厥語言裏, 種感應巫術 都 後

中國受了摧蔑,成了依附道教和密宗佛教而存在的秘密宗教。五代時,有母乙之亂, 應該是大食語「蕁蕁」的譯替, 則是有爱的意義。 常食不語。」·······大食語的 Zem Zem,與梵文的 Sa Sa,又恐怕是一個字。 **顾陀行之所經,山胡則一種,法有數般,有大食法,有大秦法,有專專法。** 和尙打道士,變成了釋道爭競的象徵。……通典引八世紀社環經行記,誌大寮及其他諸國事,有云:《諸 字,在唐末或宋初,可能因發音略同, 我們知道: 元代稱道士爲「先生」,僧爲「和尙」,且二教排擠甚烈。……我以爲道士名稱 在東方民族間,兔子多被認爲是淫邪的動物。……這樣看起來"元代道士的俗號「先生」, 其義爲兔,且含有淫穢的意思。……西元九世紀以後, 曾與 Săngün 一語相混,化而爲一。因此, 其轉專蒸報,於諸夷狄中散甚! SaSa 的意義爲冤,SaSin 蒼鶻打參軍, 就是一種混合道教、 摩尼教與祆教, 5先生5 便成了 的 在 原

總看起來: 後期參軍戲裏的參軍, 似乎變成了道士的另一名稱,也就等於五代時的 「上乘」, 和冗代的

鄭尼教和密宗的宗教團體,當時稱爲「上乘」。……

第四章 脚色

常然原來是譯音。 法。其實是反映當時釋教對道教及其他附屬異教的攻擊。……---**「**先生」, 其原意或爲冤。 可是因爲參軍被附會爲冤的譯音,爲道教徒的別名, 蒼鶻或大頭和尚, 是由密宗來的;「參軍」 新中華復刊四卷廿一期, 的新意義, 所以就出現了 可能也出 「觸打兔」 [於此 %打强 蒼鶴」 的 說

正顧俱作疾郢切:均係庚青韻字,屬於注音符號之 A母。 二字合晉或促晉爲「淨」的說法。 分之音誤。 以及浙江一帶的方言,將庚青韻混入眞文韻, 切,係眞文韻,應隸与母。 【徐筱汀辨 「參軍」非 徐文長王國維二氏, 「淨」之促瞀】按「淨」,宋之集韻、 凡是合音或促香之字,絕對不能把韻母輕輕的給改變了。 這是該當辨正的一點。—— 一爲山陰人, **一為海寧人,俱浙江籍,乃有根據江浙方言,** 而有ム与不分的現象。……江浙方普,至今尚有「陳」「程」不 新中華復刊三卷十期,釋末與淨 而「參軍」之「軍」字,集職正職俱作拘云 明之正湖, 俱作疾政切; 「竫」、「媂」, 祇有長江流域各省. 而謂「參軍」 集韻

參軍色, |代以後雜劇之所謂淨,蓋淨字郎參軍之促音。」其解釋如此。至於朝鮮樂之「奉竹竿子」, 作語,勾小兒隊舞」。……則云:「參軍色者,亦謂之竹竿子,乃以指麾爲職, 元老之東京夢華錄卷九之「天寧節」條, 【内藤虎次郎辨參軍色非淨】朝鮮樂中,所謂 宋樂上亦有「竹竿子」云云。王氏引史浩之鄮峯真隱漫錄卷四十六之舞劍中有云「竹竿子念」, **常然不能遽謂即乃淨之起原所應執之役也。 王國維氏引「執竹竿子」以說明多軍色與淨之關係,** 亦云「參軍色執竹竿拂子,念致語口號」,「參軍色執竹竿子, 「奉竹竿子」云者,在樂曲之開場及終局,常使舞伎執以先 不親與搬演之列。 既未明言屬於 斯即元 而属

用以聯鎖唐宋之古代舞樂與近代戲劇之關係,誠爲巧妙之解釋。 惟從朝鮮樂方面 以觀之,則 此種論斷,

有危點耳!——宋樂與朝鮮樂之關係。

### 五、癡大木大

戲習慣 錄之無事歌 科; 攗 故脚色亦不出參鶻範圍。 近人於此. 一般情形,脚色之說,大抵寓於戲說之中;戲先明,脚色後之,故茲從戲之「猂癡」說起。 故 癡大或木大, 猴戲中,猴雖不能言,而鹹仍在猴。 ——以蒼鵑爲淡。 或誤木大爲「大木」, 可推也。 即參軍 唐曰「癡大」, 兹所以將癡大或木大屬於淡或蒼鶴者,乃據普通情形, 「弄癡」乃愚癡者被捷磯者所弄, 戲中以悬癡爲題材時之蒼鶻也。 或推木大爲木宜、 五代以後日「木大」。 愚癡若以狀貌或行動之特殊表演爲鹹, 「木姐」, 唐以前曰「弄癡」, 鹹淡顯然。 此類戲稱為 乃認爲旦, 凡鹹, 「弄癡」, 相 宋以後所弄皆曰「呆」。 去太遠,不 不必全在白, 不出參軍 並有下文引清異 則可能不照參軍 容 戲 有時在 不辨。 範 圍

輯本,有癡物、癡壻等條。 言調謔爲主也。 弄癡之戲,屬參軍戲範圍,存在一重要意義,乃證明參軍戲之構成,必然科白並重, 癡,首從形態表情發出,語言乃第二步耳。 魏邯鄲淳曾撰笑林, 足見在弄癡之戲以前,必先風行說癡, 然後演爲形象。 據压函山房叢書之 此戲至北朝 並非 而著。 以 語

第四章 脚色

魏書十一前廢帝廣陵王紀,普泰元年公元五三一年。云:

夏四月,癸卯,幸華林都亭。 燕射,班錫有差。太樂奏伎,有倡優為愚癡者,帝以非雅戲,韶罷之。

演此戲之倡優, 出於太樂,足見乃平時之所調訓, 並非從民間四方偶然而來者。 北史八九皇甫玉

{傳 云:

至宰相。」至石動桶,曰:「此弄癡人。」 文宣即位,武玉相術。 故以帛巾抹其眼, 使壓機諸人。 至文宣, 日:「此最大達官。」至任城王, 曰:「當

癡人。」前條曰「爲愚癡」,此二條曰「弄癡」,含意雖同,而「弄癡」之名較爲正確, 若使入唐人種 **擬人即弄癡大」,非。** 弄之列,融洽無間。 三條,頗見機智。 北齊書四九傳則云:玉「善相人,顧醒(高洋)以帛巾襪其眼,而使歷摸諸人,至石動統,曰:『此弄 以機智之人而弄愚癡,必有設計,有表現,鹹或在愚癡之一面也。 石動桶之事北齊高祖, 宋句原意明石動桶乃弄癡之優人,非謂此伎曰「弄癡人」。 王季思西照記生云 「弄 太平廣記二四七「該諧類」 引唐侯白路顏錄, 載其 倳 種戲 說

入唐以後, 有高崔嵬弄凝,而時代之傳說不一:太宗、玄宗、敬宗, 未定。 太平廣記二四九

引朝野僉載云:

唐散樂高崔嵬,善弄癡。 太宗命給使捺頭向水下,良久, 出而笑。帝間之, 曰:「見屈原, × 『我逢楚懐

# 王,無道,乃沉汨羅水。 汝逢聖明主,何爲來 \*』」帝大笑,賜物百段。

條, 捺 山 今朝野僉載本補六曰 有劇, 果如「見<u>屈原」</u>者, 編演「見屈原」, 有此事,乃顯祖對李集所爲,其說甚詳。 中,曾觸 應謂「非雅戲」, 來· 在· 事, 番,未兑太不近 頭水下之舉,無論何故, **3**| 止 此· Πij 「見凪原」之問對乃普通俳諧, 酉陽雜俎續四, **游椒宗**, 於劇說多不具體,不分明,遂滋後人揣測,終於誤解, 朝野僉載之原集出張鸞,不能及敬宗事; 較爲合情合理。 始如此虐而罰之;或因崔嵬善弄癡,引起敬宗之模仿,特仿而弄之, 而詔罷之也。 連。 則其戲託體 敬宗 轉是謂崔嵬幡綽 謂此事相傳爲玄宗對黃幡綽所爲,「見屈原」語乃黃所發。 終屬派虐, 時, 甚高, **豈詔罷者原不指此類**? 惟「見屈原」之對語, 高崔嵬善弄癡大。 殊覺可愛!幾乎爲參鶻問答見義中之優越表現, 宜為敬宗更無道者 並不在戲中, **輩在戲劇中**, 據此,若謂唐君或對崔鬼,或對幡綽, 嘗令給使撩頭向 不應誤引爲「弄癡」之實例數?使 惟補集則後來所爲,此條亦 依據北齊故實, 婉妙深刻, 抑 **此類戲精粗** 所爲耳。 於此又得 並不愚癡。 據本書附載 不 水下」 叉襲用 明例。 其間 굸 北齊戲體, 抄襲舊事, 或者高崔嵬奔弄癡是 亥 可能 或因 相 唐優語 去 又引北齊書內早 「癡大」一名之 記出敬宗 催鬼 一基遠 以觀 北魏廢帝不 「弄嬚 假設君 「見屈原 催鬼之究 依樣葫蘆 在 耶 胰 弄 ï 凝戲 唐 臣 Ħ īlij '

第四章 阳色

亦

蜃

可能

唐

降及五代,有陶穀清異錄「作用門」所載「無事歌」條一

長沙獄掾任與祖, 擁騶吏出行。 有懷藥道人, 行吟無事歌: 屾 亦呵呵! 哀哀亦呵呵! 不似荷葉

子,人人與倘拜,須木大作廳上假閻羅。」

歌 旁有木大相 「『作』字不但與上下文叶韻,並且和『廳上假閻羅』的句意, 之說必不誤。 知。參看三章十七節敘,焦糊作獨」。 **擺脱脚色之干係耳。** 實則「刑木」與「叶韻」二說,較之木大爲脚色說, 尚未足說明木大與參軍同在一戲之情形,而木大與參軍相提並論,同爲脚色,則屬顯然,王氏 解晦 澀。 「須」原作 襯, 徐釋立異,謂此歌內之木大不指脚色,原文「與木大作」,乃謂「俄頃之間, 在廳上作假閣羅耳。 "頃」, 並看孫楷第異解,見下文。木大一名,最早見於此, **顺政。** 揣其意, 當時戲中之參軍、 蓋譏與祖 太勉強矣!徐氏一意欲釋木大爲旦,始於此歌力求 以獄掾擅威福, 木大心常有扮演閒羅 和任興 祖的獄掾職份, 不似戲中參軍 應即唐之癡大。 及鬼卒 均能 ·尙人 · 奢, 刑木大作」, 吻合」云云。 人見拜, 由 加色考 此歌 此 雞 Ţī

可見水大指男性, 鼓兒裹且 床以下之資料,頗足參考, 打 \_\_-和 ! 指悬癡, 近人王起西廂記一 已由戲劇脚色名用 故備述之。 本一折注云:「木大與副靖對舉, 蘇軾 入一般社 續雜纂 「旁不忿」 會中。 黄庭堅鼓笛令 條內, 當即蒼鶴。」 有 「木大漢好妻」 副 跗傳語 蓋已認弄癡 則

「木大,疑卽唐之癱大」;於錄曲餘談脚色**表內,復將「癡大」「木大」二名另立,不系於蒼鶻、副** 爲參軍戲,甚的!惟謂「木大」音轉而爲「汖」, **卽宋官本雜劇內鬧五百伊州一本,** 軍,可定也 演呆木大與浪豬娘,皆雜劇演員擅長之技。 (胡忌宋金雞劇考引。) 錄載蕭東夫作吳五百傳, 末之下,蓋猶未認弄癡卽在參軍戲範圍內也。 代替蒼鵬, 亦屬於故事;三名中, 水大主演癡呆故事。 「五百」原指卓隸,「九百」方指憨蹊。惟名目含義不同:「呆木大」之「呆」,表故事;「木大」則表脚色, 元劇老生兒曲寒兒令云:「做雜劇的委實長,粒(衍文)妝倬歌呆木大,長打手浪豬娘! 而與參軍對立, 副靖即副淨,亦可定也。 至於其他三名內,太守、秀才、大郎、均表故事。「杲」字所以形此三種人之性, 未見脚色名。江蘇與海縣志:「俗謂不戀者爲『呆木大』,『大』讀作『馱』,去聲。輟耕錄『院本名目』 即後世笑話「包袱、雨傘、和尙、我」之所木。「五百」所指何如人, 當亦可定。金元院本名目內,尚有呆木大一本。王氏脚色考於此猶曰 金元院本內合五百一本,其內容或亦同為弄呆。 宋趙與時賓退 則因北宋之副靖與木大對立,從而推及唐五代之癡大或木大 殆未必然, 金元院本內另有深太守、呆秀才、呆大郎各一本, 巴詳前節。 夫|宋雜劇中之副淨, 即唐參軍 戲內之參 可知矣。 由脚色

**严** 流 雜砌」等門類所列與之相近,因曰: **青木正兒南北戲曲源流考二, 謂南宋所謂「雜扮」,乃一種丑戲,** 兼用雜藝;而因|金元院本中

第四章 脚色

例如呆木大一 木」就是演打和鼓的脚色了。 Ħ, 在黃山谷的鼓笛令詞, 據都城紀要"打和鼓的技, 有「副靖傳語, 爲雜扮所演, 大木鼓兒裏, 則大木和雜扮之間, 且打一 和", 由**這**兒考究, 必有甚麽的 則 大

應並 所謂「大木」凡三見,應原文如此,非印本之訛。 青木氏於黃詞未知據何版本,未查。 王氏脚色考內, 扮。 於木大及寅詞「副靖傳語木大」,曾具詳說, **元戲沿宋之雜** 時日:「雜劇人皆打和畢, 考究及此,並上文所引二王之說,青木氏亦未能 時風會,必仍不発政治諷刺, 如「見屈原」, 更從唐代看, 「且打一和」, 之雜扮。「打和」不必為鼓樂中之表示, 提明,有一分判,今何以獨無 有極 粉而 唐麥軍戲之內容頗廣, 應猶且打 有院 高明之政治諷刺者,當爲宋雜扮與元 樂作。」足見「打和」在樂外。 本中之「雞砌」, 「一通」、「一番」、「一套」,「莨飼叶韻) 亦非宋雜 一字提及?「打和鼓」之擊鼓法,當時可以多方應用, 即衆人口頭應和,亦曰「打和」。如夢華錄二十,敘小兒舞隊叩殿陛, 宋戲得其一體, 扮 祇爲社會嘲諷,並 換言之:宋元之木大, 青木氏必見之;而另立「大木鼓兒」之名, 元雜砌所能擬也。 至耳。 曰 雑砌 Ē 所無,即唐代普通弄癡戲中, 無政治諷刺, 雜劇」; 又另得其 在青木氏「大木」之說中, 亦未必限爲打和鼓之脚 乃用 **「和」,不必定指** 乃二者間之大別 體, 則句讀孰非, 不必限於雜· 曰 色而 班首進口號 発 適應當· 固不會 打 扮。 和

錄載無專歌之內容不可能有旦,遂強使木大擺脫脚色之干係。除氏釋坦於此事,曾指王氏傳色考「故弄狡獪」, 得失之間,於此遂判,首章法藏(廿五)聲韻通轉節已略見之。 大,而另向外國資料內,肯定其爲旦。 見,因黃庭堅鼓笛令辭內容爲風情,遂指副靖與木大之打和鼓, 大 「木」字必須取義,不能取音,均非常有力!徐氏將謂之何? 漢好妻」之「旁不忿」 是同音異譯的字,所以不必去在字義上面考究它們是怎樣的髒法。」 爲「木質」,而「大」「質」二字皆爲梵文譯音,曰:「木質之『質』 實則 王氏治學, 「適巧一個指示女性 水大之流行時期同, ;想抑可及於「癡妲」「措妲」否乎?旣「癡笪」「措笪」,或「癡妲」「措妲」皆不許可, 而代以 雖然青木氏「大木」之說猶不奇,奇莫如徐釋木大爲旦之說。 『木妲』 雕意向或偏, 而讀着家麻韻的 的傾向了」。 為脚色名稱或人身名稱亦同, 態度則一 條,及金元院本內之呆木大條,注定木大爲男性、 質嚴正,從不故弄狡猾。 藉使此二說皆可 通過,試 夫推想假設, 宜有限度; 今曰「木妲」, 但中國資料所取者義,較穩定;外國資料所取者音, 妲 字, 由 國外傳入中土, **豈皆可認爲** 徐氏對於中國資料之否定, 徐氏對外國資料之肯定, 同於後世丑與旦之打花鼓 「癡筥」 徐氏在中國資料內,否定木大為療 而日漸 果爾, 字,和木大之『大』字, 與 撞頭, 問中國資料內尚有「木大 直無 爲癡呆,不能爲旦,於 「措質」 癡大、 中生 遂有] **措大二** 敷 ? 有 取『木質」』『木 Ħ 指 徐氏 如 較· 動· 「木大」 懈, 上文所 因清 果 叉謂 搖。 都 與 (異

小 小 作戲, 叉何 難乎其為說矣 此等「大」字絕不能一 大,「木」字旣指木人,勢必專憑「大」之一字以**表**示 但是 取義也, 歟? 字, **『木』字用以指示傀儡戲耍木頭人的頑意,** 字與「大」 木大雖已云爲木人, 且此說之在木質,忽而向梵文取音,忽而又向漢文取義, 惜不徹底。 便有點不合式了。」 字之字義所在, 概皆表示女性脚色,其說又如何能通! 如曰::「我們已經知道:: 副淨尙宋云爲木人, 是已認木質、 必不容不考究,非專憑譯音之附會可以 木大之「木」乃木人之「木」 在黄山谷的数笛令詞裏面, **鼓笛令全**解 頗爲恰當, 「女性的脚色」, 所寫風 是不僅 支離破碎, 如今則是用人去 居然能於統一, 情, 既尚有所謂癡大措大等文在, 亦 取信 女性的 尙 也 未 扮演它, 渚矣。 且兼混 云爲 然木大 脚 何其巧合! 色名曰『木大』。 水 徐氏 人戲 與副 亂矛盾, 對 於 未 也 淨 這 嘗不 共 廔 則 木 個 同

譽之曰:"所謂霹靂手 雞以 演繁露二引師友談紀之說詳之一 裝呆」語。 談笑譚 宋 脹 耒 「葫蘆堤」, 語 明道 一雜志: 而胥史每 床人 也 「錢穆內相本以文翰風流著稱, F3 作「鶻鷺蹄 ——顧 曰:『安能霹靂手,僅免葫蘆蹄 問,皆股慄不能對。 ۰, 與「鶻突」、 「渾沌」, 日,因決一大滯獄,內外稱之。 而尹京為近時第 也。』「萌』吾、鹘、」元曲 同一香義, • 且均是俳 余誉見其剖決 優語。 有 會朝處 葫 蘆提 宋程大昌 蘇長公 甚 開 恁

不中選,遂下令曰:『吾侍中欲得渾沌。』 以爲「鶻突」者也。 錢穆父尹開封, 者『渾』之入;『突』者『囈』之入, 無分別,名爲「鶻突」,由來古矣! 剖決無滯。 「鶻突」者, 東坡朝次, 「胡塗」之反也。 譽爲 渾沌氏, 峇 『渾』之去,『沌』 「解臟手」!穆父曰: 殷芸小說日: 古之賢人也。」……釋辨訓之曰:「世俗之俳言也。 者 「孫邕醇粹有素。 「敢云霹靂手! 『暾』之去也。」 魏武帝初置侍中, 且免體蠶 用此言觀之, 蹄 卽 『鵤』 俳 翠者 優

戲劇方面、 蘆、胡塗之演變: 木大者,對弄癡、弄呆言,有承先啓後之作用。 有· 爲· 愚癡、弄癡、 兩方面可以互變。 弄水大、 大、 南北朝在 呆木大之演變; 俳辭方面、 削, 宋金元在後, 而唐五代 有渾唆、渾沌、 則居其 間。 鶻· 鷺· 故 肵 鶻· 突· 謂 癡

崩·

「輔說」乃「主說」之補充說明, 唐五代在戲劇上一大貢獻!(11)我國戲劇之分類,在原則上殆無所逃於歌舞與科白 戲角脈之本質, )我國戲劇脚色中, 兹綜合本章各節之種種主張,列如下表;而附見宋以後情形, (四)「妲」雖 來供戲劇運用而已。 必其有於唐, 所謂生、旦、淨、 丑之原則, 表末加戲外一欄,力求概念明析而已。(三)「主說」 但在唐五代之存說內, 原散見於各方面者。 早已建其深厚之基礎於唐五代, 尚未發現; 北宋之淨與孤, 「輔説」不是別一說、 用資質通與比較。 或第二說, 同演老生, 爲較成系統者, 枫 此不得不謂爲 應說 類。 在主說之 武打數質百 朋洛八: 乃臆

第四章 脚色

唐 戲 弄 下册

說;「外」之原始爲擔任戲外念唱之人,亦假說, 有待硏討: 故在表內, 均加括弧。(五)此表意在

|                       | Ē               | 线 F    | <b>-</b>     | <b>}</b>               | 成 3            | 野 员      | 钦          | 類原則      | / · ¥    |
|-----------------------|-----------------|--------|--------------|------------------------|----------------|----------|------------|----------|----------|
|                       |                 | 节      |              | 参<br>毛                 | H <sub>-</sub> | <u></u>  | ŧ          | 說        | ा        |
|                       | -<br>木製<br>大フ   | 産末     | 参加           | 参弄<br><b>電假</b><br>香官  | (型)<br>新假婦人    | 酸        | 末          | 輸說       | fi.<br>代 |
|                       |                 | M<br>K |              | <del>一</del><br>欠<br>爭 | <br>           |          | <br>浅<br>頁 | li<br>St | 宋        |
| (打報的)                 |                 | 木大     | 装狐           | 副编                     | - 装如日<br>- 旦   | 孤(淨)     | 末泥         | 輔說       | 金        |
| (外)<br>-              |                 | 副末     | ]<br> <br>   | 淨                      | <u> </u>       | 孤习       | <b>ド生</b>  |          | Ĉ        |
| 喝、打散。<br>好啊、按一        | <del>'11:</del> | 副末     | ·<br>  净<br> | <b>帮</b> 提             | 正              | 孤盘       | 主正末        |          | 3        |
| 外 (外<br>外<br>(外<br>里) |                 | [·     | 7.           | Ş <del>i</del>         | Н.             | <u>.</u> | F.         |          |          |

八五八

修正王國維錄曲餘談之表,及靑水史十五所列之表,見附錄。宜三表合看。(六)表內元明之兩列,暫取 非日]。参看前文三劇錄科白類諸劇:「劉山人省女」「山戲外到戲內」。 三五六頁:「都城紀勝記|宋雜劇脚色,無正淨,有引戲。 未嘗深考,不足爲定。(七)「打報的」乃金地方戲情况,介乎戲內戲外之間。(八)古劇說彙 也許這個脚色卽正淨。」尚有他證,證引戲卽淨,

#### 附飾

**懂**完全無涉,有不俟辨。 若曰「十二全角」原屬清戲之事,與唐戲無涉,則更不俟辨。該書續有「王大梁詳論 戲文,分為生、旦、淨、末、丑、外、小旦、小生,此八名為正,而後增勘淨、作旦、貼旦、老旦,共十二人,為全 角色條」,王宜是實在人,惟其論角色之命義全出附會,一無足取。 角,餘皆供侍從者。」若書人旣爲清代之黃幡綽,此當然亦爲清代之謝阿蠻,不過同一假名而已,與屆之謝阿 【託名「謝阿蠻」論脚色】梨園原一書內,有「謝阿蠻論戲始末」條,曰:「至唐明皇,選良家子弟,於梨園中演習

### 【王國維錄曲餘談古劇脚色名目表】

| <del></del> |       |       |
|-------------|-------|-------|
|             |       | 古名    |
| 引戴(三)       | 戲頭    | 武林舊书  |
| - 一         | 末泥(一) | 夢粱錄   |
| 引           | 末泥    | 輟排錄   |
| 爼(四)        | 正末(二) | 太和正音譜 |
| E].         | 生.    | 今名    |
| 木泥即戲頭也。     | 爲し、   | 附註    |
|             | 則     |       |

第四章 脚色

八五九

| 唐  |
|----|
|    |
| 筹  |
| 下册 |

| 木擬<br>大大 |    |              | <del>, 1 </del> | <br> <br> <br> <br> <br> | 育鶴                        | 竹副多<br>等編軍<br>子            |
|----------|----|--------------|-----------------|--------------------------|---------------------------|----------------------------|
|          |    |              | 製具              |                          | 副末                        | 次淨                         |
|          |    | <br> -       | <br> <br>       | - 装孤                     | )<br> <br> <br>  副<br>  末 | 副淨                         |
|          | '  |              | 五               | 孤裝                       | 副末                        | 副                          |
|          | 捷畿 | 場(六)         |                 | 孤                        | - 副末                      | 靚                          |
|          |    |              | _               |                          | 来                         | 淨                          |
|          |    | 一(六)元曲中謂之卜兒。 | 皆是。             | (五)元曲中有搽旦,明有外旦,一(四)常場數女世 | 本中犯也。」                    | (三)太和正音譜云:「引戲,歸  (二)當場男子也。 |

## 【茜木正兒中國近世戲曲史古今南北脚色比較表】

參肃

引戲

副淨

糠

簿、

別別

大花臉、

二花臉

咨詢

末泥、

副末

正末、

副末等

类

小生、

副末

老生

(唐)參軍戲

(金)院 本 (金) 院本

(元)雜劇

(明)傳奇

(淸)皮黃戲

#### 八六〇

| <b>まで、し、おし等</b> |     |       | き 楽!. ** | きずってまり        |
|-----------------|-----|-------|----------|---------------|
|                 | ł i | ±   ; | 推        | <del></del> · |
| <b>外</b>        | 外   |       | <b>装</b> |               |

頤、朝野愈載卷六,都作『大帝』,是唐高宗。 談本、許本、活字本之廣記作『太宗』,是淺學者所改。 王先生所 把『弄』字丟開。 北齊書卷四十九皇甫玉傳(見前文木大擬大)可證。……『高崔嵬』條,見酉陽雜俎、羣居解 字屬下語,便成了『散樂高崔嵬善弄癡大』了。唐朝後人名目沒有癡大。」(按廣記有六種版本作「大帝」,與 讀朝野愈載,此條當亦作『大帝』;因爲王先生讀此條時,誤將『大帝』二字拆開,以『大』字屬上讀,以『帝』 【嬝大辨】孫楷第滄洲集六釋木大:「王(國維)說唐優人脚色有癡大,錯了。……『弄癡』二字相連爲文,不能

朝的副靖是裝擬的,他的職務等於前朝的弄癡人。 漢』。」按謂「木」爲癡,雙字聯名,「大」字仍可附見。 孫氏消滅「大」字之意不必要。孫氏續曰:「我們知道宋 【木大解】同上:「『木大漢』就是癡漢。 『木』字有鈍劣意、『木大』也有鈍劣意。 凡人昏闇,謂之『懵懂』,昏睡 有『木大』一色。况且我們現在看到的宋人書,如麥粱錄, 謂之『懵騰』,昏醉謂之『酕醄』,不唧溜謂之『磨駝』,都和『木大』的意思差不多。所以『木大漢』就是『癡 在宋朝扮戲,既然有副端色裝髮,便不應於副靖外,更 如武林舊事,記宋人扮戲的脚色極詳,

作「太宗」者各半,須另考。)

脚色

並非指扮戲脚色。一九四七年二月。」 雖升廳據案,威風不小,其實自人看來,不過是一個癡漢,裝模作樣而已。 此處『木大』似祇常癡漢解,亦 色,纔在此處用『木大』二字。至於清異錄所引賣藥道人歌,也祇是譏謂長沙獄掾(獄據即司法參軍),說他 是當時對於癡人的稱呼。黃山谷詞以『副端』與『本大』對舉,那是設喩的俏皮話,不一定因爲『木大』是脚 『副靖』,沒有『木大』。 | 冗陶宗儀輟耕錄記| 冗院本脚色,也不見『木大』之名,所以我疑心『木大』不是脚色,祇

按孫氏於此,因何不提院本名目內明列「呆木大一本」?應如何否定?孫氏一九四七年說,乃「疑心」、「不 無非「信馬由觸」、自家痛快而已,非眞諦也。 應,猶之參軍與者鶻呼應。 定」、「似」如此而已。 敢問"卽便是「設喩的俏皮話」或「畿誚」話內,何以便不能見腳色名?副靖與木大呼 使資庭堅詞內之「木大」非脚色,則李商隱詩內之「蒼鶻」豈亦非脚色歟?故孫說

# 第五章 伎藝

代雖無徵, 限於資料,不能專立一目,僅於三章灌口神隊節內略見。 戲臺、戲場之設計,當時尚不冤初期之簡略,亦屬下章討論範圍。武技造詣, 已無不具備,且皆有可述者, 乃弄傀儡與弄猴, |唐戲之全部表現,視近代戲劇,縱面較淺, 惟亦難必其無。 確係兩種專門伎藝, 布景、配音, 茲舉劇本、 應於七事之外, 漢已有之, 音樂、 歌唱、 而横面較寬。 唐不待言。 舞蹈、 除此數項而外,今日所以構成戲劇者, 增加「調弄」一目, 以言伎藝, 說白、 因資料無多, 表演、 演出時之燈光考究, 方切合實際; 化裝七事。 此時期必已可觀, 附見於下章道具節 最不滿者, 時苦無 於唐 唐 並

切戲劇 三項資料 戲劇之具體表現,從編著劇本始, 方面 雖少, 研究, 而意趣頗多。 目前所 說雖略, 唐之有此, 可望續詳。 且應推爲最高伎術,故首述之。 對後來戲劇, 若唐代普通樂舞情形, 確具開創啓發之功, 音樂、 無俟侈陳。 故不以其資料簡略 歌唱、 說白、表演、 舞蹈三項, 化 須 逖 裝

文獻之憑藉,遂付闕如,惟於此誌慽而已。

第五章 传藝

忽之。

### 一、劇本

傳,無可如何,始如此旁敲側擊,緣影求形。 種種,如末章三節之所述。 即此節與五節說白之所述 處 今日 侕 欲明 瞭唐代劇本情形,非從三方面着眼不可:一乃唐人編劇本,具戲曲, ;二乃借鏡唐傳奇推得種種, 合此三者, 庶可得其全面之大概。 讀者亦宜先三面供 如末 章次節之所述;三乃借鏡唐變文推得 到,然後再考其所論之得失 誠以唐劇本之實物, 有戲劇文體, 今既 一種不

已主張 曾謂皮黃辭格本原於唐詩;董史首先指明,從唐變文中可看出唐戲之文學性;華運圖戲曲叢談早 戲曲之著錄。 作家者,鄉族歸文學大編十七。 闹 教煌曲 於唐劇本之理論部分,首爲有無問題,次爲淵源問題。 爲唐代戲曲。 旣有實際,理論自不難成立, 見仁、見智,各異其趣耳。 類此意見,皆甚可貴!惟亦有認定十三世紀以前無劇本流傳,並無劇曲 故先表現實際。 至於近人之研究, 若實際部分, 首爲編寫之闡明, 如周史及徐凌霄文, 次爲

後周李昉等曾輯優人曲辭二卷; 申叔合編義陽主劇, (甲)編劇本與撰戲曲之事實。 分「團雪」「散雪」 諸節, 乃四件事實。 中唐成輔端演「旱稅」,有七言四句歌辭數十篇; 直類後世傳奇之劇本,盛唐陸羽曾寫參軍戲三本, 前二事已詳於三章劇錄,茲述後二事。全唐文四 蔡南史獨孤

三三陸羽撰 「陸文學自傳」,詳七章次節附錄。 **敍其寄養僧舍**, 困於勞役, 又不勝主者鞭扑, **遂**曰:

**困倦所役,捨主者而去。** 卷衣詣伶黨, 著繡談三篇。 以身爲伶正, 弄木人、假吏、藏珠之戱。 ……天資中,

野人離於滄浪道, 邑東召子爲伶正之師。

新書一二一陸別傳日:

……因亡去,匿爲優人,作該諧數千言。 天實中,州人離,吏署羽爲份師。

殿 錄 「俳 優 」條 ,述 弄 參 軍 日

此也。 有李仙鶴善此戲,明皇特授韶州同正參軍,以食其祿。 是以陸鴻獅撰詞, 云「韶州参軍」, 駦 et)

用, 乳帖六 來寫劇本,所寫當然切合場上之用,絕非僅供案頭欣賞,成爲不能上演之啞劇本而已。 數千言乃一本戲之所有歟? 演及編劇外, 主要脚色也; 原則上無 二亦云 且曾著数坊錄一卷, 歌曲。 日 「陸別爲優人,作詼諧數千言」。 「爲伶正之師」,乃有若今之舞臺監督或導演 日 「數千言」 殆亦研計劇學、 段錄所謂 與日 「是以陸鴻漸撰詞, 劇制者。 「三篇」, 日「謔談」, 綜此數條, 不知應如何聯繫, 云『韶州參軍』J 曰「詼諧」, Ħ 「身爲伶正」, 也。 以才藝足以任演 乃三篇所見共數 顯屬科白爲主之參軍 語, 乃於粉墨登場 殊費解釋。 員與導演之人 千言 **羽除撿演出、** 敷 中, 戲所 因天 尤 抑 導

第五章 传题

實 為李仙鶴撰參軍 近,羽 之所 仙鶴 撰 在長安, 旣亦爲參軍戲本,故有人聯類及之, 戲詞,則可能又在所謂「三篇」者之外。 羽可能已在竟陵,在苕溪, 應非爲仙鶴撰詞。 傅至 )晚唐, 胡震亨唐晉癸籤「樂通」三云 段氏過日, 或以仙 遂入雜錄耳。 鶴乃參軍戲能 **倘證明羽曾** 手, 名聞

按鴻漸少嘗爲優人。 此云「撰詞」者,謂其授官制詞,爲人所暗譏也。 用證參軍始於李仙鶴耳

麥軍 輣 一戲固不始於仙鶴,鴻漸亦未嘗掌制點,更不知何人受譏。序歌:廢歟。投官之玄宗歟。不圖段錄文字, है। 起後人之誤 解

者,不. 庭· 見· 董史所謂「文學性」者必 戲劇之偏見,因· 應將 本,無待言,二也。 以下諸家,一 龙·非· ||唐參軍 业 知抑足當我國在十三世紀以前之劇作家否?應予考慮,五也。 事 由優人臨時搜合。 所含意義甚多,魯看七章三節, 戲除外,一也。詳下文。 貫抱定滑稽戲無劇本之偏見,今旣 |此將猛動搖!三也。 凡有劇本為規範之劇,必不至於過分僕陋、散漫。 更強!四也。 自明王驥德有優人自造科套之說後,見次章為軍威節, 科白類戲旣有正式劇本, 唐戲之本,除由優人自撰外,文人尚爲代撰, 論民間優价地位。 我國科白類劇或話劇之有本可考者, 而對此事,應知遷改。 茲僅 就編撰劇本方面言 足見歌舞類戲之有歌辭者, 此事, 王考以下諸 至少在古劇無脚本之意識中, 或以 王考以下諸史及劇論均 2、参軍 論編製劇本。 此爲最早! 家不認唐戲爲真正 其內容當· 戲既 有 更有正 正 以 更可觀, 式劇本, 如陸氏 迄 王 考

水, 弟子, 調|羽 李盛爾史補謂羽 Mi 窮歌詩之麗則」。 不著,惟近人蘇兆奎新劇考原曰:「按此關於優劇之事, 及導演三事者,且早在元代數百年前。唐詩紀事四載「大和中,復州有一老僧,云是陸弟子,常諷共歌云:『不羨黃金 <u>沃考云:「元代才人,恐有不少以劇作家兼導演或演員的。」</u> 彼時此劇之盛,爲何如也! 那. 日 爾 不務白玉杯;不務朝入省, 向竟吸城下來。JJ語較遜,意亦不類較辭,自以前說為是。周愿「牧守**竟陵,因遊西塔,落三處說」,全**馬交六二〇: 常誦其六歲歌,且有追感臟僧詩。」傳本中僅見五「歲」字,何來「六歲」之說?拙編隋唐五代雜言歌辭中,已命名爲「西江水·」 「窮歌詩之麗則」, 「方口諤諤, 「少事寬陵禪師, 所謂「能諧謔」, 坐能豁謔, 何歟?豈亦指其在假吏木人諸伎中別有所歌耶? 不羡慕入臺。惟義西江水, 節去世, 」用意與上述五層大致相同, 世無奈何 」。 當屬平時談 作寄情云:『不羨白玉盏,不羨黃金罍, 是甫湜送羽赴越序, 論 長向金陵城下來一上亦類似劇辭。唐趙璘因話錄:「復州一老僧是陸僧 然亦與假吏之伎相通。 益明該諧且 先見之明, 若陸別,直確切以文人任作劇、 亦不後朝入省, 全患沒六八六。 專有脚本, 亟應舉出。 羽不以詩名, 抑指戲曲爲古歌詩之麗 亦不羨暮入臺。千羨萬羨西江 謂羽「究孔釋之名理, **交翰名流爲之撰著,** 馮 元 君 古劇說彙才 篇詠 甚少, 演出

宋王堯臣崇文總目樂新,據文獻通考所引,曾有一 條臼

則

綢 優人曲 卷, 周吏部侍郎趙上交、翰林學士李昉、諫議大夫劉濤、司勳郎中馮古,纂錄縣優人曲辭。

第五章 伎藝

歌· 辭· |劉· 報· 古戲· 按 傅 }溫 此 目 曲 涞 (也。」詳七章三節優人像。 時代既 雛 辭 故 似 日 非普 州· 之· 與· 質· 以 业. 加 旣 錄 文學史六論 爲 於證 尚僧· 屬 人 天 燕 我 八中, 睿· 曲 存. 優 捐 已 辭 國 :通樂: 在 来. 聞· 劇 摜 爲 在· 人在優戲時 惘 {周 慢 ; 趙上 錄 優 周 必· 曲 不然, 得· 毋· 平凡. 爲 若· 人 曲. , 則 汉 此書皆云: 總 歌節 交督 無 集 所唱 限, 有· 滅宜 志・ 奲 叉. 或 有・ 此. 所用 得略 追• 什: 若 日 選集之最 云 指 喜 後唐 紀, 其 何得云「均不 曰「優人」,明明爲演戲之人,非奏樂之人;曰「優人曲 -地域 此 見唐末五代之體 章· 法· X 淵 當 周優 此 八之所寄 必 同 源恐在 五代 而言 燕, 非普通樂曲 然不· 癥 光, 阜 人 節所謂· 者 曲 中原詞選, 爲守光 ; 辭」, 望 難· 劉濤 床 可考」。拾「優人」二字之常義不 或書已不全,僅屬於北方者二卷猾存。 乃 者, 以 或已有 亦 ÙŔ 「客觀太過」之嫌? 之燕或契丹之燕? 周 部 其・ 内・ 裁與 爲後唐天成 ь, 顏師古史游急就篇注文明明 祚 官 情其不**傳**。」 謂 甚 **書** ; 容宜爲 風 崩 此 短 紀 格 若僅 曲 Īij, 進士。 從 唐末五代所有戲曲 Ħ, 能 而  $\mathbb{E}$ 將優 卷,何 兼收 追踪 附見 爲大 凡莊宗 其曲辭爲樂曲 蔣祖: 入 崩 於此書 盛 至煩達官四 曲 朝之作 (曲経 唐 怡 戲 時代戲劇上之 取, 詩歌文學纂要 亦漫無 看 Ŧ, 劇之遺範, 作 之· 日 品 Πij [或劇曲 :「倡,樂人也; 尊前 或深文· 亦未 近人沈曾植有 重· 頗 【人之共 辭, 依 要紀 多。 據, 花間 可 赊。 錄· Ź ·碰種· (周· 人) 明明爲· 料 知 論 王考五 同 均不 詞選, 未 已不 大 纂 足 悎 制· 故 曲 錄 作, 信 難 書 此 以· 懷· 全批庵 ٦Ţ 及 曹 戲· 終 柯 指 考。 想・見・ 卽 名 趙· 曲· 編 疑 H: 敦

縦無 之需要則一。此一時期之劇本,或尚未取得如何高之文學地位,不足與同時之文賦詩歌 曲 人祇 於說白,乃科白類劇所需;此之專存曲辭, 辭 刊布以後,未必僅供優人之用,則專賞曲辭之風氣,此時或已開矣。 從搬演聲容之中領會其辭意,殆尙未到獨立欣賞劇本之時。然此書旣爲曲辭之專集,且在尊前 說白,或一時從略,金元劇本尚有此例, 中演何故事, 岩能了解若干, 亦大有助於研討耳。 則顯然爲歌舞類劇所需:雖二者表現不同,而適應實際 不必疑爲周人優戲不用說白。 此書名目雖僅曰「曲辭」, 陸羽 作詼諧, 容亦 並 兼 駕 所 有 寫 說白; 或偏

- 得全辭一七首,殘節三首,著錄如次 (乙)戲曲著錄。 唐五代具體劇本雖不傳,若零星戲曲尚不無可述。茲綜合可信者與待考者,
- (一)踏謠娘和聲辭二句 已詳上文三章, 飹 「踏謠, 和來! 踏謠 娘苦!和 來! <u>\_</u> 完 可

信。

(二)蘇莫遮歌辭五首 張說撰,已詳上文三章。 辭中但云西胡削來, 乞寒上壽, 歌舞助歡,

未見劇中人身分,亦無代言部分。

- (三)含利弗一首 李白作,故事可能爲目犍連之皈依,已詳三章劇錄。 存疑俟考。
- 四)失調名 一首 早稅」劇所用, 七言四句, 已詳上文三章。 爲唐代僅存、全首不殘之劇

第五章 传氨

典, 而又毫無問題者。

**次首完全代言,彼此問答。辭用雜言、語體,凡劇曲歌辭應有之條件,** (五)鳳歸雲二首 --見雲謠集雜曲子,演陌上溪一類之故事,已詳上文三章。前首敍述兼代言, 已無一不備, 最爲難得!

(六)搗練子十首———分二本,皆敦煌曲,皆演孟姜女故事。 第一本四首日

堂前立,拜辭娘,不覺眼中淚千行!「勸你耶娘少慢望,爲奧他官家重衣糧

辭父娘了,入妻房,「莫將生分向耶娘」。「君去前程但努力,不敢放慢向公婆」。

長城路,實難行!乳酪山下雪紛紛。 **喫酒祇爲隔散病,願身強健早還歸。** 

敦煌卷子之情形,及有關四齡之文字檢勘,音調考訂等,具詳敦煌曲初採及敦煌曲校錄中, 此四辭在原卷子中, 而每折一曲。 從旁之講故事。 衣,應在後。 辭親爲代言, 果爾,曲外尚有說白,敷衍情節,又勢所必然。 故四首全部爲戲曲,已無可疑。四辭代表四個不同之場面,可能如後世劇本之四折, 來序如上,實則後二首演紀梁辭親別妻, 別妻且爲問答。 縫衣、送衣二首, 餘群三章末節(一),及末章三節論戲 雖屬敍述, 應在前; 却是旦脚口語, 第一首演 (縫衣) 次首演送 並非他人 茲不引。

劇文體<sup>6</sup>

温美汝。 孟姜女送寒衣,元劇有鄭廷玉孟姜女送寒衣,明人有長城記傳奇,清人有杞梁妻傳奇,皮黃劇內亦有 第二本六首,殘損訛奪, 周氏尚遺漏金元院本目內有孟姜女一本。另據敦煌曲內別有雀跳枝及送征衣各一首,均 不能成誦。 敦煌卷子另有孟姜女變文。 據周史附錄 宋元 南 戲 有

獨坐更深人寂寂,憶念家鄉,路遠關山隔。 寒雕飛來無消息,教兒牽斷心腸憶!仰書三光珠淚淌, 教他

頗類孟姜女懷夫自道,錄供參考

耶娘,甚處傳書覓!自紮宿緣作他邦客,辜負奪親處勞力。 今世共你如魚水,是前世因緣,兩情準擬過千年,轉轉計較難,教汝獨自孤眠。 雀踏枝 每見庭前雙飛燕,

他家

如自然。□□□□到君邊,心穿石也穿,愁甚不團圓!——送征衣

(七)酒泉子一首 -敦煌曲, 可能演昭宗乾寧二年五月事。 時李茂貞、王行瑜、韓建, 各來精

甲數千人,入長安,朝野咸惠,地方大亂,人皆亡竄,吏不能止——

每見惶惶,隊隊雄軍驚御輦!驀衝穿巷犯皇宮,祇擬奪九重!長槍短劍如麻亂,爭奈失計無投竄!金箱

玉印自攜將,任他亂芬芳!

劇辭, 此辭 . 若認爲普通卽事之作,便不近情。 則全無問題。 倘果爲劇辭, 便可認識兩點:一、扮演本朝時事入戲劇, **倉皇避亂, 由死入生之餘, 何來心緒,** 深合唐戲 著辭歌唱 「無限 乎 ? 潜認為 (真實

第五章 技藝

之特性,並無足異。二、全劇所用,絕不止此一辭,惟不得窺全貌。

(八)院溪沙一首——敦煌曲

緒革銜環不忘恩,些些言語莫生嗔。 比死共君緣外客, 悉安存。 百鳥相依投林宿, 道逢枯草再迎春。 路

上見君先下拜,如若傷蛇口含眞!

故事不詳,俟考。惟其確演故事,則屬顯然,且亦爲代言體。

(九)南歌子二首——敦煌曲:

斜滑朱簾立,情事共離親?分明面上指痕新。 羅帶同心離館?甚人踏破裙?蟬鬢因何亂?

金釵爲甚分?

紅妝垂淚億何君?分明殿前實說,莫沉吟!

自從君法後,無心戀別人。 夢中面上指痕新。 羅帶同心自綰, 被猻兒踏破裙。 蟬蠻朱簾亂, 金釵舊股分。

紅妝垂淚哭郎君。信似南山松柏,無心戀別人,

在唐,猶是生旦同場之歌舞戲類。 此二辭全部代言、問答。 金元院本內有問相思,定是此類。 此爲男問女答。 明人小曲內演此體爲母 問女答,又加卜者算命之問答,脚色較多, 原本曾插賓白,自在意中。 **詳敦煌曲初採五論修辭。** 參看次章麥軍戲節論問答體 自唐迄明, 均有此 種 一小戲。

(十)南歌子殘辭三句——見周詠先敦煌詞級

獲幸相邀命,奪連坐未閒。 卑微□得接尊顏。今日同……

雖未見人物名稱,而頗具情節,分明演故事。

(十一)失調名殘辭三句——見王重民敦煌曲子詞集上卷:

砂多泉頭,伴賊寇槍張怒起,語報恩住裴氏暉威。……

裴氏师威,是故事中人物,未詳,訛字待校。

後, 刊布 躑語不同,且多代言,又非講唱中所能有。 偶見於敦煌卷子中者,鱗爪而已,但已足表現唐代劇曲之一班。 可考,大致不出五代耳。 之重要關鍵! 可以敍事而已,從無與戲劇相結合者。 國內;兩年後,劉復於敦煌撥瑣中公表酒泉子;餘辭皆一九五〇年,王重民敦煌曲子詞集印行 敦煌諸辭,除鳳歸雲有屬盛唐之可能,酒泉子當為晚唐五代作,其餘寫卷或作辭之時代, 始與國人相見。 後世戲曲,莫不導源於此,請列三說以明之。」其次說曰 凡此諸篇,學者向皆用宋以來所謂「詢」者審之,至多認爲唐人作詞頗自由, 諸辭內容,固非<u>傳</u>前花間所有,亦與北宋柳永即事之長調, 所見惟華連開戲曲叢談一日「有唐一代,爲中國戲曲變遷 然則其體如何?曰: 乃切實而且正常之劇曲 鳳歸雲在一九二三年, 黄庭堅 歌·辭· 肖由 щ́. 上應歌之 羅振 均無 其 <u>-E</u>

在歌曲 方面,傅者雖少,約亦可得而說。 即如敦煌石室所發現之唐曲中, 有介在詞曲之間者, 有平仄韻 合

五章 伎藝

代言一點,誠已扼要,但非表現於故事中不可。 靈鶴畢 認爲 不成劇本中之故事, Œ 開 僅 後世 後 來 竟難 注意協韻、襯字、 用、完全如今曲 戲 柳永慢詞之格調, 曲導 扮! 源 且 所在,已難能可貴! 無情節, 終非劇曲。 者,有用代言體之曲,而又加襯字者。 代言三點。 侚 亦終為普通情詞 從爲 華氏謂「唱此曲前四句者當扮爲少婦, 戲? 實則 雲謠集內之洞仙歌二首, 所疎者,祇演故事之一面耳。 前二點在普通歌辭中, 而已, 如華氏所舉鵲踏枝,乃思婦與靈鵲對 未見有固定人物, 例如鳳歸雲,……又如 即事言情, **同樣有之**, 難 云劇 洞仙 唱後四句洛當扮爲靈 並不以劇 典 潘 舖敍委婉, 7.....文 惟 話, 華氏 如 曲 **満路** 見敦煌 寓言 歌 頗見層 辭 ※検 爲限 面 鵝一。 Ē, 曲 次

敦煌曲 事也 侚 案外領強兵。 疑 有陳陶 īlī 加 按此 上列諸群 劍器辭三首, }*j*k 列 自王考以下之諾家,均堅信唐代如有戲曲,必用大曲體裁,始便於表現故事, 別道烽烟動, 入附錄 調 曲 詷 亦在略具故事痕跡之類,份不能斷定爲演故事。 大 <u>n</u> 唐聲詩如張說破庫樂四首, 曲 ,供研討外,敦煌曲內尙有樂世詞二首,阿曹婆大曲三遍, 腰間實劍西中鳴!」 以供參考。 十遍,雖有代言之處,却非問答, 許史指: 日: 「若柘枝舞 內容似有本事, 店無名氏雜言柘 皆與上列拓枝舞曲辭之情形為近。 曲, 或略具故事痕跡而 枝舞曲見樂府詩集 則已入戲曲範圍矣。」 類此者在敦煌曲與唐聲詩內尚 탕 「舞曲歌辭」 五更轉 難· 於· 皆難! 蓋認其內容爲演 で認真。 記真。 認 將軍奉 套, 爲 實則不 戲 金唐詩內 茲僅 命 然 即須行! 甚多, 將陳 站 存· 詳

ħ

大曲目前之傳辭中,却苦無實例可指,殊感失望耳。 下節論音樂。現傳唐大曲之調名內, 頗有接近戲曲者, 如唐四姐、 呂太后等是。詳三章概說。 但在唐

敦煌卷子中有關於劇本之資料,茲擇要舉二端如下——

斯二四四〇 · 二載太子成道經,茲據大正新修大職經八五「押座文類」,及敦煌變文集四所見

有所校訂—

脫指環。……〔老相吟〕眼暗都緣不辨色,耳聾高語不聞聲。 欲行三里二里時, **老年頻,老**人不奪少年春。 必作個菩提大法王!」……〔婦吟別〕「前生與殿下結良緣,賤妾如今ᇦ敢專!」是日耶輸再三請, 腀 憂花樹葉敷榮,夫人彼中緩步行。舉手或攀枝餘葉,釋迦鬼主袖中生。 為諸餘事,男女相策乞一雙!」〔夫人吟〕「撥掉乘船過大池,盡情歌舞樂神祇!歌舞不緣別餘事,伏顯大乞 骙,無邊岬女貌瑩瑩!〔青一隊、黃一隊,熊踏……〕〔大王吟〕「撥棹乘船過大江, (上缺) 〔除仗白說〕白月纔沉(形),紅日初升。 何兒!」〔迴攀駕却〕〔吟生〕聖主摩耶往後圍,嬪妃綵女奏樂喧。 魚透碧波堪賞玩, 九龍灑水早是碳,千輪足下瑞蓮開。 此老老人不將去,此老還留與後人!〔喪主吟〕國王之位大尊高! 〔相師吟〕阿斯陁仙啓大王:「太子瑞應極貞祥!不是尋常等閑事, 儀仗(原作「擬杖」。)纔行(形),天下晏辭。 釋迦慈父降生來,還從石脇出生 雖是四迴五迴歇。 神前傾洒五三缸-無憂花色最宜觀! 煞鬼臨頭無處 爛漫綵衣化際 太子當時 少年莫笑 傾 盃不

第五章

俊藝

逃 釵。 六頁) 乍可,莫教辜負阿孩兒!」〔修行吟〕夫人已解別陽臺, 無明海水從茲竭,煩惱聚林任意權。 相之身皆若此,還漂苦海浪滔滔!……〔臨險吟〕「却喚崖中也大危! 努力鷲峯修聖道, 此事如連火裹開。 〔新婦〕「莫慵離不掣却迴來!」 曉鏡罷看桃李面, 雪山 會上亦合知。 紺雲体插鳳凰 (變文集二九 賤妾 身 猶

伴侶。 三乘微妙法 長成不戀世榮華, 長饑不食珍羞飯, 厭患深宫爲太子。 麻麥將來便短終。 **拾却金輪七實位**, 得證菩提樹下身, 夜华逾城願出家。 降伏衆魔成正覺。 六年苦行在山中, 驚鼠塞頭放毫光, 鳥獸同居爲

則本卷之獨 題 能 成道經後面分吟之詞, 此文全部見饒氏敦煌曲二九頁,認爲舞隊材料。最後三首中之前二首作「首尾叶」之格,難得。 全略 以另一體 卷校勘,均未曾用及本卷 此 項演太子成道故事之講經文或押座文,在變文集已用不同之八卷校勘,在大藏經已用不 ,專載吟詞。 具面・ l裁單行,不與他卷相 貌,為其他十卷所無,且為所見任何變文卷子中之所無 就有關諸卷以 在前 面曾重複十六句;「押座文」 比附; 斯二四四○。 觀、既然同故事、同材料之篇章結構與字句表現, 今日宜予以重視,保留其原貌,不必改動; 校勘成果,仍覺吟白叢雜, 則誤 「八相」爲 者· **詳略粉歧**, 「八指」, 其事應非偶然。 亦不必因其 原屬種 叉將 未 臻完 說白 種不一, 本卷可· 善 人情節 同之 與 標 如

**郑**), 卷, 與吟白均已包在成道經內,而較簡略殘闕, 實又進一步。 所指,較之下文說白節引文所指, 相 叉大不同。 師、 則名雖曰· 吟詞 新 婦, 白 假以時日,繼續探求,容有更合理想之文獻發現,足以具體解決問題,亦未可 語, **倘聯繫此多方面之表現以融會之,其所得之總印象,** 雖所吟各有代言, 「押座文」, 分別出於各種 而開端布置, 人之口, 仍是講唱者一人登場,發於一人之口。參考上文三八四頁所述。 及末章從傳奇、 儼然已接近劇本:由多人登場 其所有代言, 遂予芟除不顧。 變文內採取之種種資料所指, 便與講唱體中之代言有別。 看成道經, 自較從各篇孤立分看所 確係講唱體, (隊仗) 與下 其接 以 本卷 大王、 場 近於劇 料 Į 迴 形 岩· 看· 得 本也, 式之 鑻 此 駕

所獻駕幸溫 大王且說白, 說 仗」?二「形」字殊不可解,未必無意義。成道經校語謂有五卷皆見此二字。 中「天下晏靜」, 隊 後 **仗白說」宜是隊仗隨大王、** 後接誦 茲姑從劇本要求說"第一場求子, 岩干句, {浪 且擬態。 鱦 頗合大王口氣。「隊仗白說」 語,揣想在講經中,宜由講 以壯聲色。 青 隊 由於此層乃本卷所獨有, 夫人上場, 云云 殘 比較明顯,以下出生、 剩 唱人對原賦文全誦或節 而由大王道白;從 八 四字,成道經作「甚生除仗」, 字, 成道經 謂本卷是在講經之外, 無, 奖婦、 「白月」 校 可能彷彿後世劇木內之科介, 誦 語 中 四相、 如在 亦 到 未及。 「紫壁」 表演 댐 意謂 家等場, 以別 中, 此乃 甚 皆是白 或由 玄宗 體 等樣之 便 裁 大王於白 時劉朝霞 甚 詞 單 模 糊 示 隊 其

第五章 传藝

扮夫人者分別吟唱,便不同於講唱體。「迴鸞駕却」,等於曰「大王、夫人率隊仗下 却入宮中」,可能將「却入」二字聯爲一詞,便非本卷指示下場之意。 人物同下。 **益爲可能。「大王」二小字偏行,** 曰「云云」,便是講經人代吟、代云。 「却」乃唐代習用之助詞,示動作已確實做到, 亦木卷所獨有,不明作用,或爲衍文。 在本卷,分別標明「大王吟」「夫人吟」, **詳敦煌曲初探論修辭**。 成道經於二時嗣上, 成道經作「 指 應是扮大王、 眀 第 迴鑾駕 場畢, 但日

用 **嬗所在** 詠」,下文乃列本卷吟生所吟之詞。足見吟生卽指太常樂工,吟詠原爲其職掌。 中 人從旁聯繫, 夫人,應唱一般歌曲,若「夫人彼中緩步行」云云,豈是其所當吟! 號卷子獎次集三〇五頁成道經,述夫人懷孕,遊園遣嗣, 誕質相」、「第四納妃相」、「第五逾城出家相」等。此乃「八相」之目,並合於作劇情之齣目也,亦當 種 以敍述情節,推進故事。 和 「吟生」,亦本卷所獨有者也。意乃大王、夫人等劇中人而外, ` 值得研究。 戲外脚色之先導, 推進劇情者爲合矣。 伯二二九九卷首尾不全, 如參軍色、打報的、外末等應皆由此來。見上文七二一頁時色表。 此項吟生分明是戲外人物,設岩當時果有 此項資料極可珍貴! 而有許多小標題:「第二下降閻浮投胎相」、「第三王宮 謂「夫人據行,嬪妃從後, 乃講唱與戲劇間, 是終不如本卷 另有一 ,此項制 人在, 度, 話本與劇本間 便合太常, 則 曰「吟生」, 但太常吟詠, 擔任 是後來宋金 據伯二二 般 作其吟 過 以 吟 戲外 以樂 九九 渡 雜劇 唱, 遞

在一首中分人對唱,應是唐代戲曲之常例,則本卷將二字作標題之形式實宜保存,不可掩沒。 「新婦」二字遂成問題。 據成道經,此原是新婦決心修道,大王處み告別之詞, 此二字應爲大王所呼 「死相」原作「四相」,皆從成道經改。以上吟詞皆是七絕,「修行吟」 惟在本卷將二字作爲標題,頗似此句改出新婦之口,與大王對唱。驗諸上文所載孟姜汝劇詞 「相師吟」原作「相別吟」,誤。「婦吟別」或是「新婦吟」之誤。「喪主吟」 以上種種理解,是否正確,有待學者共同商権。 忽作七律;末句含意不明, 原作 「四吟」

內,載伯希和編,陸翔譯,巴黎圖書館敦煌寫本書目。 其中二五〇四號曰:法文乃另附,原目所無。 次言另三卷中所謂「戲劇」或「劇本」。 一九三三年北平圖書館館刊七卷六號及明年八卷一號

Réparé au verso avec des portions d'actes en chinois. 单文,唐職官表(八世紀)及國忌日表。 此卷以中國戲劇殘文及藏文紙補綴。

文二五四五號曰:

|華文^孝經^極殘損!背面錄戲劇。 (原注"「可資研究"不必攝影。」)

Au verso, copie de divertes actes

第五章 伎藝

又三三五二號曰:

華文,阿闍世王生平事實劇本及十六觀

Textes sur les scénes de la vie d' Ajarastu et sur les 16 觀°

『卷背用|華文殘契約修補」,|伯二五四五之原文應譯作「卷背乃許多公文之抄本」,|伯三三五二之原 說對 文應譯作「華文,述阿闍世王生平故事及十六觀」;actes 是契約,或公文,或戲劇之一幕。 從判定。 此三卷之影片,從北京圖書館方面俱未查得,所謂華文之原文如何,未曾寓目,是否戲劇或劇本,無 中應譯作契約或公文,scénes 氏譯文指出亦二十餘年,而國人之編戲曲史與戲劇史者,對於其中問題,固從不清理, 故事,陸氏原譯不誤。二說孰是孰非,終有待於原卷文字過目以後,方能證明。 往 流傳,在伯三三五二卷內,正留有一線希望, 者已往,來洛應追 前二卷譯法無異議,惟對三三五二卷原文之 scénes 認為祇可譯作戲劇場面,不能譯作 惟據通法文者,就伯氏原文揣度,有不同之二說:"一說日伯二五○四之伯氏原文, 是悲劇或慘事, 顧國人注意及之。 此 處乃指阿闍世王之悲劇, 此事伯氏原文指出已三十餘年, 譯爲故事即可。 總之, 亦從未注意。 唐代劇本之 在 應譯作 悲 另 啉 陸 廖 卷

內)戲劇文體。 此乃唐代劇本之淵源所在,較爲切實,故先論之, 最後再及劇本之有無問

至近人 改變。 成以 條件,自難否認矣。 劇本之淵源所在,原即唐戲之一部分淵源所在,二者勢難完全分離。 於此,容已有深入精到之論,足資引證,特個人蒙昧,至今尚未曉耳。 倘此種文體不但有,而且形式、內容,均頗著明,卽古劇本或古劇之存在, 題。 文章令人笑者, 梗概,而 提 易取信於一般人, 高 後, 漢晉六朝旣已有戲劇,當然有劇本;至多方式簡單,內容專門, 周作人談俳文,这學雜誌一卷二、三兩期。 茲所 步,直接探求 略溯唐以前之淵源; 發揮作用, 論之趨向,當與不同,蓋專從劇本方面着眼耳。凡顯達左傳疏論優數與優俳後日:「宋大尉袁淑取古之 次而題之, 何況其有劇本乎!吾人在研究程序上, 惟過去從事文體之研究者,除文心雕龍踏隱篇外, 戲劇文體。 名日供錯集。」清王士禛香祖筆記云:「虞淑山公九錫文、 已分入俳諧文章與戲劇脚本之兩途。 未至之處,徐圖 倘· 證· 明果 有此種文體存在,當即有古劇本 馬元君古優解 補充。 惟此種文體乃由古俳優之語言調 五論 原應先戲劇 文心詣隱 沈約修竹彈甘漁文、 「諷嘲詼諧作品」, 所論, 茲姑就唐代普通資料, 宋以 作用 於此似未甚注 而 已具備其先天胚胎與客觀・ 僅 ; 後劇木。 前已有戲劇之事, 偏於俳 有古劇本,當即有古劇。 限 於優 韓愈毛類傳之類, 依 詻 入 **岩於此,** 龍中形 然如 文章 白給 意 此 海內 洏 以見其 圓 成, 今尚不 딛 學者 輒 兆 未 沿 更 唐

|戲劇文體」一辭,非杜撰也。 舊書一三〇字泌傳後,附顧況傳云:

第五章 传藝

作者遂多。」

顧況者,.... 其贈柳宜城辭句,率多「戲劇文體」,皆此類也。 能爲歌詩, 性詼諧。 雖王公之貴, 與之交者必戲侮之。 然以嘲誚能文,人多狎之。......有文

境界? 諧而有類當時之劇辭者, 類於俳優者之辭」。 猶之韓愈答崔立之書,謂求舉於博學宏詞之選,二試而一得之,人或謂之能, 中之所共 作用 有。 如 究竟唐人詩文中之所謂「俳諧」者, 何?不可不有具體說明,與切實例證,庶可循其輪廓,從而探得內容。 蓋謂當時普通俳優或戲劇中之俳諧,早已自成文體;在一般詩文中, 便指爲「戲劇文體」, 或「俳優者之辭」。顧俳諧乃古俳優弄臣及古戲劇 形質如何?換言之,即唐之「戲劇文體」 然「自取所試 讀之, 倘亦復俳· 是何種 乃

「張打油體」,人所習知,無俟紹介;至「覆窠體」之舉例, 據||川 楊愼升雅詩話十四云:「詩中有「覆集體」, 與『張打油體』, 有太平廣記五五引玉堂閒話, 皆出唐人, 杜甫謂之俳諧體。」 伽 人伊用昌

茶陵一道好長街!兩畔栽柳不栽槐。夜後不聞更漏鼓,祇聽顩芒織草鞋。

伊風子者,題茶陵縣

굸

不過輕脫淺瑣而已,但頗合於寫實方法, 家養烏鬼,頓頓食黃魚」,「於蒐侵客恨, 其妻告曰:"常言小處不要覆集,而君須要覆集之。』」 却未見其俳諧。 **粔籹作人情」之類,更未足表唐人詩文中之俳諧品質。** 玉堂閒話日: 至杜甫詩戲作俳諧體遣悶二首, 「江南人呼輕薄之詞 爲 口「家 費 顧

# 况集中酬柳相公之作,祇傳一首——

天下如今已太平,相公何事喚狂生!個身恰似龍中鶴,東望滄溟四等,里門村村70万千一和4十十十

也。 輕 本第四分。 心, 不幸 切玉刀」, 殿花臺消閑之事,固主上之所戲弄,倡優所蓄。」由此以言,其所用者宜爲「戲劇文體」矣。 脫之餘, ·而猶傳 **聖**人觀古貴知今。 意趣 許 謂「此種輕豔而浮淺之絕句,常為流俗所諮悅。後世識史之作,大抵仿此, 正與此同, 者, 晚唐周曇詠賀若列 繼以豪辣, 枉矣! 因周詩亦是「戲劇文體」耳。 古今成敗無多事, 想已入所謂 詠史詩之進講, 「破敵將軍意氣豪, 「戲劇文體」。 配合講語, 月殿花臺幸一吟。」張氏曰: 「可見所謂『進講』者, 近人張政版講史與詠史詩,見歷史器言研究所 請除傾國斬妖嬈!紅綃忍染嬌春雪, 阴胡震亭不識, 武之曰 「其詩拙惡不成句 帶吟帶溝。 其第一篇吟序云: 「歷代與亡億萬 蓋轉相: 瞪目看行 集刊第十 仿效 乃月 殆

益 著於時,見次章合生節引國史補:「初, 和 土。  $\vec{Z}$ 全唐詩末卷 質答以詩曰:「鈒鏤銀盤盛蛤蜊, 「鈒鏤銀盤盛炒鰕, 而用意益 放· 「謝謔」門,尙有顧況和賀知章七絕一首。 願在茅山, 鏡湖蓴菜亂如麻 **鞍髓自賀知章。**」 有秀才行吟,得句曰「駐馬上山阿」, 久不得屬。 顧 接 之 以 鏡湖 蓴菜亂 1 故顧有意折之。 漢兒女嫁 吳兒婦, 如絲! 鄉曲近 賀, 論文體, 來佳此 吳兒盡是漢兒爺! 吳人,朝士戲之云「南金復生中 味, 詩較之酬 遮渠不道是與兒。」 柳相公作, 賀 本以 詼 取・ 象・ 風 諧 顧

第五章 伎婆

世 無非輕薄, 來屎氣多」。 共號 輩,亦見國史補 『鄭五歇後體』」。 是又「戲劇文體」之重要一面也。 秀才始怒,無禮,旣審知 落調歇後,不過形式,其俳諧仍在語。 是顧, 慙惕而退。 新書一〇八載鄭綮「本善詩, 國史補曰:「輕薄自祖詠。」 擅長「歇後」者,原有姚峴孫叔 其語多俳諧, 如願 故使落調, 所接之句,

至若歌行體內,屬況之李供奉彈箜篌歌,戲劇口吻乃益明顯

羽

五味足。 迎,巧聲一日一迥變。 光照手,實可憎!只照箜篌弦上手,不照箜篌聲裏能。 隨風落春草。 ……李供奉,儀容質,身才稍稍六尺一。 弄調人間不識名,彈盡天下崛奇曲!胡曲漢曲聲皆好,彈着曲隨曲肝腦。 草頭只覺風吹入,風來草即隨風立。 實可重,不惜千金買一弄!銀器胡瓶馬上馱,瑞錦輕羅滿車送。此州好手非 在外不曾輕教人, 草亦不知風到來, 馳鳳闕, 内裏聲聲不遺出。 拜鸞殿,天子一日一遍見。 風亦不知聲緩急。 指剝葱, 往往從空入戶來, 腕削 蒸玉燭, 王侯將相立馬 玉, **饒鹽饒醬** 點銀 僧瞥

國東西盘南北。 除却天上化下來,若向人間實難得!

節促音 從 卽· 去古風歌行益遠。 博學宏詞之標準看, 繁, **宝** 水注, 雲遙集內家嬌結語曰 當屬「拙惡不成句 固是斫撥捷畿聲調。 一無 「除非降王母仙宮, 疑。 且岩 歌末 「人間」 腦」 之尖,「風」 「天上」之說, 凡間略現容真」, 草 並・ 三己入當・ 之纖 非其類歟 時之・ 都 1 遳 曲等, 雅 此 Ë

多戲劇文體。 非 彪 厠· 詠楊太真事, 屬· 尋常所能及,最**爲快也**! 少見。 按顧照柳之作傳於今者, 皇甫湜 **詳敦煌曲初操。** 序顧集云: 此格在歌行中似常有,然若詭喻奇譬,橫放桀出, 」此說已著明俳諧之體 **儀鵠巣歌及放琴客歌二首,** 「偏於逸歌長句, 駿發踔厲。 斯· 斯· 並不恣肆, 所差者, 往· 往· 所指或不在此 「若穿天心,出月脅, 派加以此名耳。皮傳謂顧贈柳禪辭句率 遠超意 歌行凡緣此 心表· 便已渉俳 意外驚人語, 風 格 DJ. 萷

結果殆無不入俳。 試看買休觀懷素草書歌云:

乍如沙場大戰後,斷槍橛箭皆狼藉。 王 珊瑚 醉來把筆獰如虎! 校長大如東,天馬縣簿不可勒! 粉壁素屏不問主,亂奪亂抹無規矩。羅刹石上坐伍子胥,蒯通八字立對漢高祖。 又似深山朽石上,古病松枝掛鐵錫。 東却西,南叉北, 倒將起, 斷復續。 月兔筆, 忽如 天髓墨, 鄂公蜗住單雄信 斜鑿黃金側 銼

肩上剔著棗木製!....

其· 驅· 之·俳· 茶· 使· ·可·得· 伍子胥、漢高祖、單雄信 他如盧仝北椀茶等辭,亦可補列,以廣其旨 諸句,固可謂奇文壯采,然乃後來關白馬鄭之業中所習用者, 不· 謂·

巾 代 謂其「詞 有 倳 腻 調 倜儻,雜以俳 最著聞者,當推天寶初玄宗游華清宮 潜し。 惜 全文未載,茲據全唐文紀事 時, 野 À 劉朝霞所獻駕幸 ,祇見大 略 ĮĮų ť |溫泉賦 見開天

夫天寶! 二年,十 月後兮滕月前。 辦有司之供具, 命駕幸於溫泉。 天門軋開 露神仙之輻奏; 變)動出

第五章 伎藝

Æ 驅甲仗以胼闖。 直 獲得盤古髓,掐得女媧瓤。 骨董雖短,伎藝能長。 青一隊兮黃一隊,熊踏胸兮豹拏背。 夢裏幾迴富貴,覺來依舊悽惶!今日是千年一遇,叩頭莫五角六張。 **遮莫你古來千帝,** 豈如我今代三郎! 珠一凰兮繡一凰, ……(自敍云")別有窮奇蹭蹬, 玉璝珂兮金樓鞍。……(述德云")

流傳於後,何況劇本!古今事通內載唐代俳辭, 寫實與抒情處,全憑野人之直觀,亦雜民間之口語,乃成其所謂「倜儻」與「俳諧 **辭三句。** 如晚店王麇玄宗幸西涼府觀燈賦,徑用民間神話,謂玄宗因葉法善異衡, 「古今事通所載劉朝霞駕幸溫泉賦等篇……或涉俳優, 或不止此一篇, 應求其書細檢。 從空中飛來飛去, 今删。」 據此, 叁看前文(乙)「戲曲聲錄」(十一)「失調名殘 可謂其佛在骨! 唐代之俳優文體尚不易 店賦原多與傳奇同格 全唐文凡 例

道為俳語以對曰: 便是「戲劇文體」。 十三::「吳均詩『秋風瀧白水, 皆記誦其文」, 唐才子傳沈佺期篇:「帝詔學士等, 亦即 「戲劇文體」。 『此時佛出 舊書 亦「戲劇文體」。 四九張薦傳, 馬令南唐書記彭利用語, 救不得! 雁足印黄沙。, 五代史記五四"「耶律德光嘗問道曰" 惟皇帝救得! 謂其祖鸞「著述尤多,言頗詼諧。是時天下知名, 爲回波舞, 爲沈約所笑。唐人以此句爲險譚,傳奇詩多有之。 謂「言類俳優」, <u>∟</u> **佺期作** 乔辭。」「弄辭」 所謂 俳 語」, 蓋亦 疑用當時戲劇 『天下百姓如 「戲劇文體」。 者, 戲弄或調弄之辭, 中 成語、或其 何 升卷詩話 ||救得? 無賢不

教論衡。 杰 任・ 禪,更是「戲劇文體」。 人有 歷 |白 種 沈 義陽主合生戲 漢書 寒 傳, 軍. 行 何· 居易韋渠年等論衡三教,使其事之戲劇性逐漸加強,終被 「戲劇文體」之先聲 試看 語. 戲· 語 玄宗 岛 者, 伎, 伎, 夜 及題目人見吹章合生。 及通鑑二一〇。 問王琚 陸羽入伶黨, 勢· 所· 岩· 運· l 月瑠璃: Œ 不 入詩 必至: 以儕 Ħ 而導演之, 水, 於伎藝 文, 國史補 君有 **首章正名節** 從戲劇風 編参軍 春 莫非「戲劇文體」; 風 何 俱 人 卵色天』 **些** π 所記唐代文人擅 非偶 所 戲 種, 爲者爲 辭 以 論戲劇 可 (醞醸「戲 然矣。首章溯源 與寡 已見上文外, 獨孤申 是也。」 恥 風 人遊。 劇文體」, 若願爲戲白, 叔 斦 曾見盛 按 ß 長之語伎,除輕 反樂與 |唐人 戌 面 琚 **尙有該諧、** 與 引南史旗艦傳 唐儒 曰 〈李直方 間· 接· 「險諢」 比 肩 飛 <u>-J÷</u> 泛.促. 莫· 非· 李 在 丹 同 可及 略· 海 顐 國 錸 説 捷譏斫 戊成・・ 擅訛 . -. 學 砂, 語、 未詳。宋呂本中章家訓 龍 歇後及訛 轉. 構 講 進, 語 弄. 成名劇。 「以俳優自居, 詠字、 論 詼 影 者, 撥 中, 諧 帶 便 嘲 語影帶, 文人雅: **叉·** 不· 寓言、 諷, 動 堯· 循 入滸 所· 當· 為: 此 瓸 文章諧認」,正是唐代 可 謔, 諸 乃 鎻 有 見三章十七節(九)三 A.然· 與 隱 塡· 與 例· 優 語、 猛湃 ·
蔡南· 曲· 隨 人 時被! 辭, 便· 知· 若文 成 機 比 史 武 風 採·入· 唐·代· 合 警 人 肩。 編· 臌. 六 險

延 釣 後 蜀 進 識学 何 光 女子 遠 鑒 눞 誠錄 :『進來便是宮人,狀內猶言女子。 戲判 作 條 王 蜀 宋 開 府 光 嗣 應見容止 凡 可觀 斷 國 逐 章, **令始制文字**。 多為 戲 41 更遭 杊 呵 小 母. 朝 敎

圕

招,恨不太真相似。……」」原錄尚待細查,所有或不止一例。

後宋玉 爲齊梁 中・曲・ 茲 文體 不如相如。 術,該笑類俳倡。 雛形備· 但略 旨. 艅 ル。 夫。 相上之機局,亦散文與韻文之間,一種極自然之配合也。 **港**述之; 明淵源如此, 合上列詩、賦、 初唐之俳體。 當源於漢賦中之所謂 又言爲賦乃俳,見視如倡,自悔類倡也! 至漢,乃入子虚上林及 爲賦碩, 其首尾之文,初以議論爲便;迨轉入伎藝,乃以敍述情節爲便, 输 若與元曲之關係如何, 蔷 好鰻戲。 剕 「倡俳」; 若干 例, 以故得媒黷貴幸, 兩都等賦。 而元曲文章內一部分之尖新豪辣者, 於唐代所謂「戲劇文體」之輪廓, 留供治远劇者酌之。 大抵首尾是交,中間是賦, 」蓋賦中早有問答體,原於楚辭之下居 比東方朔、郭舍人等。 賦以舖張爲靡,以該 漢書枚乘傳述枚皋曰:「皋不通 已大致可觀。 **舉胍辭中,** 實開後來講 **乃其最後之流** 而話本劇 龍為 唐之「 暗 明 明 関 劇 別 麗, 漁災 自言爲賦 變 戲劇 末· 之· 漸 厥 經 斻

等同於「舞象」;不然,「舞象」 一名之外,何必又多此一名? 有 飲酒亡度, 「象」字則極精!「戲象」二字, 曾愷 類 徜 | 記 不能 引 西京雜記曰:「鞠道龍,古有黄公術, 神, 爲虎 所食, 雖從 「舞象」 故三輔間以爲戲象。」 來, 能制虎, 岩其本身已說明較 此較普通本西京雜記說為 又能 所謂進一步者, 立興雲雨, 「舞象」 坐變 即在始而不演 爲· 進· 山河。 略, 但 步; 後衰老, 「戲」下 故 絶· 不·

俳 可指 譒 文正 唐之 歌曲 萷 傳奇小說」三辭之含義,已一以實之矣!胡元瑞莊嶽委談其全辭在宋章夾節開端處已引。 傳奇 乃 中一條最古之名義,願當世戲劇史家考慮及之。上文第二章拍彈節引魏略, 乃誦 優 後之議論也。 周子會 「體氣俳 進入演故事也。 唐 办 樂府、 (占 謔 傳奇小 成 **說數千言」**, 陽 清褚人穫堅瓠三集一:「嘗戲爲『啖評』, 文,絕 如飢馬競芻, 樓 此 肬 談三篇」, 骃 記 形 層不 說 式 H 非臨 確, 則 體, 對 與 蓋晚唐文類」; 騷賦之枝出爲話本、 作用 語 啼靨不馴。」近代劇辭內, 與新書、孔帖, 或 辨如末章灰節。 時 吾人若從包含演故事之意義出發, 亦可 說時景, 膧 該. 說, П 指所謂 編造,宜 讃數千言」、 誠然如此; 世以爲奇, 又對傳奇體則謂 若今所 「戲劇文體」。 謂陸羽「爲優人作該讃數千言」者, 已爲當 不滅膏人排講。」所謂「啖醉」,不知何解。 惯用岩干「我好比」之類, 劇· 本, 或「弄辭」,或「俳語」,或 惟若提 謂 尹 時話本或劇本中之精彩部分, 戲 師 劇者 必魏晉已然,不俟齊梁初唐矣。 高· 一· 魯瀬之, 蓋因唐代已有劇本之故,「俳優 宋 步; 故 人固以爲文」, 胡 竊謂「戲象」二字並可視作有關我國 專就文體論, 曰:"此傳奇體 氏 正此法之引申耳。 不認 唐 斯 對傳奇 「言類俳優」, 讇 則魏之 其間分別何在? 4 例如:「劉武叔如初習苔鷹, 傳 是演 宋陳師道后山 į <u>\_</u> 亦 奇 說, 述故 「俳優小 謂曹植對那 亦 宋 世酰新醋二五「排調」, 說」、「戲 郇 人 則謂 事 或「險譚」,乃至 所 眀 猾別 奲 倳 曰: 説數千言 詩 Mi 奇 其中 劇 傳奇 話 倳 非 雜 戲劇・ 曹 文體· 奇 謂 如 劇之 小 賦 植 絶 拖 往舊 誦 無 訛 脚· 舮 體

|宋· 啓後之作用。參看前節癡大太大所云。 殱 文也滑稽該譜,而不嚴肅,故曰「弱」;正統 究在|宋|金二代之何等文字內?|王氏未嘗指明;宜爲補充曰:其源遠在唐之「戲劇文體」, 又周史八一八四頁。 與與弱 「 傳· ·奇體」之文,明傳奇雜劇之劇本,實皆不出「戲劇文體」之同一範圍。 則正與變而已。 曾謂印度至笈多朝,約我晉元帝大興二年,戲劇已形成一種文體,並可參考。 戲劇文體具體完成於唐代, 王考十二論元劇文章,謂「其源遠在宋金二代, 文體 厠 端 莊雅 對其前之魏晉, Œ 而不詼諧, 故曰不 後之宋明言, 「戲劇 不過至元 剔, 或日 文體」 又具有: 乃有根據 強 而大 之爲 承先. 成。

绯 近 指爲客觀太過。 較 宋更幼稚,唐 斷 人之研究中,每因古科白類劇多帶諷刺作用,以爲出於優人臨時編造而 丁)問題討論。 雖多針 |元院本者,| 對宋 **黎**軍戲之無劇本, 茲略舉近人之說數條如下,旨在 雑劇 而言, 亦分劇本與戲曲 但從唐麥軍戲說起者亦頗有之。 乃必然之事。 兩方面進行。劇本大概指科白類劇言,戲 此說最早見於王驥德曲律, [表示自)無律以來,此種思想有一貫性;故於其論 般心理"唐先於宋, Ë, 已辞首章去藏(十八), 並無固 曲 則指 戲劇 定劇 歌 制 本· 舞 度必然 類 此種 劇。

像這 IIL **種戲劇(指滑稽戲),優人恆** 類的零碎記載甚多(指通典所舉歌舞戲四大例及參軍戲), 隨時地而自由爲之, 雖不必有故事,而恆託爲故事之形。 俱可爲中國戲曲在十三世紀之前已發 **F** 

4

猅

劇

並見之,不以論唐戲者爲限

之證。但在十三世紀之前,我們却不能找到一本流傳於今的劇本,不能找到一個著名的戲曲作家。 鄭振

鐸文學大綱十七。

|唐 五代的優倫,並沒有一定的脚本。 在演出的時候,可以由演員自己穿插。 而穿插的語言, 大都有滅誺滑

稽之意,或新颖成趣,討觀者的歡喜。——蔣伯曆小說與戲劇十二。

中國戲劇至此(指三教論類及「旱魃」), 即謂爲已經成形, 亦無不可。 **共所飲者**, 實亦不 過劇 本 的 寫

定。——周史三。

宋代的俳優,既能隨時造作故事,借題發揮,……可見當時所演, 多由優人自己編作。— 周史工

若夫滑稽諷刺之科白,當爲優伶在場,見景生情之自作。 青木史次章一節,論宋歌舞

· 元人編刊樂曲,乃備樂工誦習之用。 院本既旨在師科, 伶人自可隨地取材, 以資嘲笑。 共詞句旣非固定,

共樂曲又非大雅,自無刊本之必要。 知院本之原無刊本,並非失傳,益可證院本之爲跳而不唱之本矣。

葉玉華院本考。

從 有之,元所無,一也。 唐参軍 二] 也。「跳而不唱名院本」, 戲、宋雜劇 到元院本,其社 科白爲主, 葉氏用明徐充暖姚由筆說。 仍不廢唱, 會磯嘲與供人笑樂之性質, 若唐參軍戲內之歌唱尤著! 凡有唱者,必已具部分之本,至少不能発唱本之 買皆有。 故葉氏 若政治 跳 誳 刺, īmi 不 唱 則惟 之說 膨床

第五章 传药

之說 脚本」, 當其 穿插」, 當日無本、 雖· 場· 關 並 而 未筆寫了 科白 係。 非 故· 任· 娥、 已詳 失 ,實太皮相 科白、歌 、皆指! 傳」, 乗氏 戱 故 何優· 夾 予 親任 葉 而經 或當時無作, Ĥ 為演 作 曰「隨地取材」,仍皆是承認有本之表示。 說 並不等於日 参軍 諫之戲,必先有 其 唱之具體决定也。 政 欲 口傳,皆不得謂之無 1 出中之臨時決定者,方是真正信其 事 治諷刺者,大都有其嚴重之內在關 僖 若因 戲 者 其 論 無本,必先勉強信其不唱, 【此更枉》 專 諷 無 益無 待言, 刺作用。 萷 本。 不經 木,甚至曾慘淡經營, 其 伎 惟 其存在· 審慎之決定, 非異 有 其事 王氏日 本。 四 Æ 一誠如齊 也 方式, 至於有本而不傳於今日,有作而不 戲劇,則 「恆隨時 故如 略不 有· 客 未免拘 猛 所云,「鄙臣不敢以死 周氏日 口·傳· 無本。 係, 求· 其· 經 無憑。 地 如鄭氏日 心, 顯屬演員自身生死禍福之所繫, 執 而自由爲之」, 筆 寫· 「優人自己編作」, 日「隨地」,無干; 發· 以自己生 三世。 丽. 「不能找到」, 中, 印. 行· 三· 劇·本者, 又退無· 命作兒戲耶? 蔣氏曰 種· 為戲」! 然後災。 日「隨時 雖· 未· 著於今時, 葉氏日 蔣 演出以前, 海 氏 職國策齊策 誀. 曰 彼 糔 行; Щ 恐去 臨 時,..... 無刊 沒 斯· 時 而經筆· 絶 更· 不· 有 對. 信 人 非 干• 本 情 等閒 得謂之 Ė. 口 Ш 定 自 橅 太遠 讇 寫 造 己 身 操 然 的

諸 Ŧ. 須先得其性 氏優語錄 質, 卷,收集唐以 而 後能 善 水優 用。 語優 第一,各條之原目的, 戲之說數十條,有作用, 專門表示優諫而已, 有意義。 但讀 各對 並無 总表 心等優 示 戲劇 許 優戲

之雖 有打誀, 此·以· 肵 是很 從而 登場之時, 蹠 諸文人專取優諫,編排於書中,而略於其所以戲,已另是一事; 在 恆隨時地 時 事之真: 國· 維· 一戲劇 當然 疑·其· 屬於優諫者,並不能肯定其必不複演,已詳次章參軍戲節。 覺可惜的一件 結 想像之, 方是出場。」足見打諢是「臨了」而已, 先生所目 便是讓會! 史上旣已規劃之範圍,毋乃過矣! 戲. 斬頭去尾,甚至已經過文人筆下之鍛鍊,於當時戲劇之實況, 象 `實際所 而自由爲之」之說, 優人隨編隨演耳。 劇 又另成一事,此三事之間, 表現之簡單, **若因後二事之形迹益** 周 為宋滑稽戲者,大都是宋雜劇的片段。」旨哉言乎! 謂 事! 史四一頁。 臨 時, 於優諫外,仍致意於其優戲之業務, 乃 對於優 殊不中肯。王直方詩話 對彼採用舊劇、傳有成 便已認唐戲 近人於唐戲之特點, 並非首尾全部。 諫 趨益 作曾曰: 有基大距離! 遠,乃對原始事實任 馮元君古優解五 無劇本, 所謂 (會遊類說五七引。)謂山谷曰:「作詩如作雜劇: 「在本身業務上的活 初 不切之甚矣!故唐宋優諫之戲, 本者 所謂「無限真實」者, 時 吾人宜善用第二 布置」內, Ⅲ 曰:「宋人筆記所 蒏 情 正 再經優語錄之讀者, 歪 較王氏所見為 包含許多情節。 事 方其新製也, 一曲之、 捕 依 於宋如此, 動 事, **批担之**, 然 更難発有違。 情形 每每 有其 記載 活着第三事, 若認出米 因 劇 侚 正 反致 的 確矣! 使之前 無 本, 卽 於唐亦然。 優人講 體 事 諷刺 湮 緣王考之暗示 是 會 並・ 而 初 王氏不察, 沒 脚並 時布 第二, 來 發, 非· 諫 不 事 遷 以 迫· 胹 置, 無 的 至揭 表面 就 力 也 因 彰 布 故 퓉 臨了 追 自己 <u>|</u>Ŧ. 唐 事, 經 考 仭 據· 逭 ìΗ 頦

甚至日 刺劇。 現有事 國文學 氏 僅出額下之珠而已, 終是「片段」, 在宋人筆記中之所 此一改變,爲進而果數? 『我國唐宋兩代尙無龍』。 史稿內, 件, 是不但與夢樂錄所後「豔段」 而對統治階級 必不可 於首尾鱗甲並未備, 反將此類原有整體、多被掩沒之正 表現, 誤認爲具體耳。拙緩優語集序, 非我國有龍之遲也, 有所諷刺」;却改將「正雜劇」 僅爲原事物之片段而已, 抑 |退而訛 何嘗成龍!觀堂以珠爲龍,於是斥其無龍形, 數? 與「正雜劇」 灦 乃求龍者之誤珠爲龍, 成問題。 指優涼之原紀載曰:「從優諫看, 一雜劇, 之內容顯然不符,且與馮氏古優解說亦異。 若原事物者, 指爲豔段, 一名, 自失其宰耳。」 專指三京下書、 固自有其整體在也。 非真正戲劇, 口「與滑稽戲相近, 說可聲考。 則各條之義已全;從戲劇看, 大感失望,而求真龍於元 夫「片段」者, 目連救母 ፓኃ 馮氏 通過 等 非 在 諷 謂 劆 馮 時 钟 則

題, 中國 鳳歸雲、搗練子、南歌子諸曲內均可見,上文已屢述之。 三,結語曰:「宋雜劇與金院本, [的戲曲方纔正式的成立。]按|金院本並無正式傳本, 則於此略述之。 戲 曲 近人狃於王考成見,以爲元曲 方面,有雜言與齊言之問題,另見於末章首節, 戲文內之代言體,應亦屬所謂「戲劇文體」之總範圍內。 多是歌曲的敍事體, 始有代言,故元代始有戲劇, 還未曾踏進代言體階段。 唐劇說白之用代言體, 論居詩與唐戲之關係; 有無代言戲曲, 當知其非。 尙難斷定。 唐戲曲用代言體, 略論如下文第五 到元 如賀昌 有代言與敍述之問 曲 院本原以笑樂 產 | 奉元曲 生 的 時代, 節, 於

代言! 於宋 爲主,科白最要,戲曲可有可無。 雑劇 若認元曲方開始代言者,正以未曾參看元以前戲劇戲曲之故耳。 劚 歌舞 類者、劇本不傳、又何從知其無代言?宋元間之南戲, 宋雜劇岩爲優諫內容, 其科白必然代言, 如張協狀元, 賀書中已舉例及之。 **又烏能謂爲非** 至

「寓資幡綽」四字之意,應是假託黃爲笑林之編著人耳。 黄幡綽, 但編末之附載三,黃幡綽傳說末條,會舉縣塵鑑傳奇, 惟楊乃優人,優人所著,按諸常情,宜是劇本,不是笑話集。 二 字, 劇脚木、 未容全然抹殺,並 除 Ŀ 自宋以後, 著笑林, 且有自撰而行於時者。 |列二三問題外, 宜存以 已指短篇笑話集而言。 頗行於時。 俟 涉及唐劇本之意見, 辭鄙,不載」。 **禹黄幡綽者**, 蘇氏 近人蘇兆奎新劇考原指此曰:「唐以來確 幡綽名優, 尙有一條: 獨認為笑劇脚本, 即確演黃之生平故事者。 而蘇氏獨認爲託演黃氏生平之故事,又奇! 託演其故事,以爲笑樂也。」 馬令南唐書談器傳, 蘇氏看法不為無因, 奇矣! ,此說因 無佐 故對蘇氏之說, 謂優 應存 證 人 其 盛行此 楊名高 按 說以俟考。 未 「笑林 必 门寓 類優 確。 亦

#### 附録

李商隱詩 人講唱體]所謂「戲劇文體」, 有一 類頗中肯之實例, 比曹唐大小遊仙詩及陳陶水調詞等更進

第五章 传藝

唐

八九六

步,乃李商隱七月二十八日夜與王鄭二秀才聽雨後夢作是。辭曰:

初夢龍宮寶榮然,瑞霞明麗滿晴天。旋成醉倚蓬茶樹,有個仙人拍我肩。少頃遠開吹緇管,開聲不見隔飛烟。 逡巡父

又暗,低迷不已斷還運。 過瀟湘雨, 兩打湘鐵五十絃。瞥見馮夷殊帳望,鮫綃休賣海爲田。亦逸玉女無慘極!龍伯擎將華嶽蓮。 覺來正是平階雨,未背寒燈枕手眠! 恍惚無倪明

平步青霞外牆層卷八下,首揭此義曰:

百祠入莳,騷壇削色。近日詩翁大牛奉百詞為真祖,沈實漁證爨殆有所指。……此詩(指上列李詩)倘播之管絃,豈非

絕好彈詞乎?

等不然, 識別彼此之間果有何差別也。 拒也。吾人若舉一般變文之散語或韻文作例,而爲「戲劇文體」說法,則感空泛無力。特殊文體如燕子賦、晏子賦 時習俗,偶一效學而已。 人皆知唐代講唱文之重點在變文,若置此詩於變文之內,而從敍事轉折、 **詳下文。** 難得此篇之性質竟然鑿穿「文人詩」與「講唱辭」之雙方壁壘而貫通之, 然正可驗晚唐民間文藝之風會爲如何,熏陶所及,雖文人雅士之筆下亦不能悉 李商隱詩原以典麗深奧著,而其集內,竟有此項相反之俗體存在, 人物出場等方面去體驗, 乃更能說明問題 蓋染於當 信難

【唐末陳陶大曲水調詞十遍】

**| 縣處迢迢未背和,五陵年少重橫戈。誰家不結空閩恨?玉筯闌干妾最多!** 

惆悵江南早雁飛,年年辛苦寄寒衣。 憶餞良人玉塞行,梨花三見換啼鶯。 **材管慵調怨別離,西園新月伴愁眉。** 萬里輸臺習信稀,傳聞移帳護金微。 沙塞依稀落日邊,寒宵魂夢怯山川。 |瀚海長征古別離,華陽歸馬是何時?仍聞萬乘奪澹屈, 長夜孤眠倦錦衾,秦樓霜月苦邊心。 自從淸野戍遼東,舞袖香銷羅幌空。 水閣運開燕引舞,朝朝攀折望金吾。 征衣一倍装綿厚, 征人豈不思鄕國!只是皇恩未放歸。 邊場豈得勝閨閣:莫逞瑪弓過一生。 容華不分隨年去, 幾度長安發梅柳, 聞道磧西春不到, 離居漸覺笙歌懶, 會須麟閣铅蹤跡, 不斬天驕莫議歸」 獨有妝樓明鏡知。 **猶慮交河雪凍深。** 節旄零落不成功。 花時還憶故園無了 装東千嬌嫁郅支。 君逐嫖姚已十年!

## 二、音樂

茲所能言者,祇有三方面:一乃唐代戲劇屬於散樂之意義與作用;二乃清樂、胡樂在戲內之表現; 三乃雜曲、大曲在戲內之表現。 |唐 戲一般紀載,已甚零落,其演奏時所用音樂之情形如何, 若文康樂之情形,則清樂中一具體之事例也。 除初唐之文康樂外, 更沓不可追!

第五章 伎藝

八九七

ハ九ハ

天子 黄門 倡所 朋 戱 散 伎之善者。 。 漆漢 俗 之俳優角觚者, 叉 所以 倡。」 爲 人 稱 亦 倘 散 因之增廣。 不僅 不僅合歌舞,且大部分表現於戲弄之中。散樂乃樂之用別,並非樂之體別,其體仍是俗樂。 亦不 稱「散樂」。 散 包 樂之名, 重每 含戲 宴羣臣。 郭茂倩樂府詩集五 郭氏專就「若今黃門倡」發揮,散樂遂轉成統治者殿廷或燕私之樂而已,不復知有野人之 止 配 戡 已見首章溯源(丙)所引, 劇 於舞,自郭氏始以舞限之,非。尤其鄭注「野人爲樂之善者」一語甚重要! 合歌舞,進一步且配合戲弄者,便曰散樂。所謂戲弄,包含百戲與戲劇兩部分;所謂散 說 而它這 見周 與 宴會所奏, 歷代皆用之; 角觚奇戲日 實則 隋唐間 戲劇所在, 百 然則雅樂之外, 戲 禮 個別名, 春官 兩 部分; 率非雅 「散樂實有原是散在民間, 一六 日: 「旄人掌敎舞散樂。」 其與俗樂之別, 又可用以稱優人。」 周宣帝紀「散樂雜戲」云云, 故日 舞。 又有燕私之樂焉。」 「卽漢書所 「散樂」, 按周禮云「樂」, 已皆曰「散樂」,其女演員雖不曰「散樂」, 在 謂 等· 於日· 俗樂 黄 其下文僅舉南戲宣門子弟錯立身之曲 鄭康成注 並可參考。 門名倡 串 又五三敍雜舞曰:: 「戲弄」。參看首章正名, 對郊 而非宫廷, 鄭注云 廟所用 丙彊景武之屬是也。 굸 僅配普通歌舞 「散樂, 倡, 之雅 也非部伍之樂之 意」, 樂而 均未限 「蓋自周有 野 人爲樂之 馮沅君· 丽 言,北周廟樂, 핕, 之 漢有黄門 而曰「散妓」, 於 古優 縵 不及戲弄; 善 舞, 即謂民間樂 樂、 辭, 渚, 解 竟有用散樂 大致 Ŧî 漢 散 鼓 黄 若 來 <u>;</u> 百 鎧 符 幁 4

劇,證明自來所謂「散樂」者,絕非片面偏在百戲而已。 論列。 戲し、 詳首章溯源及初唐二 下各節內所述散樂。 未曾 自舊書音樂志起,往籍之述散樂者, 「俳優歌 及科白類 節 舞雞奏」, 戲。 散樂與散妓,二者必須合看。 茲沿唐人所以述散樂者求之, 已詳次章歌舞 戲總。 **大抵侈陳幻術、百戲;** 惟歌 唐代百戲又每混稱「雜伎」, 本節所論, 舞戲 獲得許多關 總 節 茲獨變換方向, 所云, 於唐戲之情 尙有未至處, 派表示歌舞類戲之屬於散 形, 戲劇又稱「雜劇」、「雜 可愛看首章初唐以 就其內容專求 並 科 白 類 戲 亦 戲 在

唐孔額達左傳疏僧異公二十八年,「陳氏鮑氏之屬人爲優」。曰:

是「優」「俳」,一物而二名也。今之散樂,戲爲可笑之語,而令人笑是也。

在曲 外,無論城鄉,應皆兼有戲劇在內。多看首章五節。 足見隋以來,雖參軍戲及其他笑樂滑稽之戲,亦在散樂中。崔紀稱開天間左右敎坊及內敎坊所有日 散樂巡村, 高祖之子滕王沅嬰傳:「鳩合散樂, 家散樂」, 不後,雖見蘭陵王、 特宜禁斷! 想亦兼包歌舞類與科白類。 踏謠娘兩戲, 如有犯者,……其散樂人仍遞送本貫, 並集府僚, 却未著明其散樂之關係, 換言之, 崔記曲名之前, 嚴關夜開, 唐代全部戲劇, 非 復一 入重役」。 曾敍散樂,祗見筋斗、 **豈催記傅本已經删削之故,** 度。 俱在散樂範圍以內。 。 唐會要三四謂開元二年「勅 此散樂之爲 焂, 竿木 舊書六 除 文有幽 小枫種 百 戲 四

第五章 传藝

唐

佚歟?通典一四六曰:

散樂者,應代有之,非部伍之聲,俳優歌舞雜奏。 玄宗以其非正聲,置教坊於禁中以處之。

所謂 語 而散樂不與, 居易辞, īlii ਬ੍ਹ 「非部伍之聲」, 謂西涼伎之觀衆, **岩一般人之實際嗜好,** 故曰「非部伍之聲」。 如切合唐代情形言,應解釋爲九部樂、十部樂、立部伎、坐部伎等爲部伍之聲, 「醉坐笑看看不足」, 則適得其反—— 「非部伍之聲」、「非正 雅樂令人睡,俗樂令人會,散樂令人醉! 正是戲劇魔力之表現, | 聲 | , 皆封建傳統、 非雅樂俗樂之歌舞 禮樂爲重之一種 所能 例 如 面 泊 致

也。新書禮樂志曰:

玄宗爲平王時,有散樂一部; 定庫后之難,頗有預謀者。 優劣。置內教坊於蓬萊宮側, 居新聲散樂倡優之伎。 及即位,命寧王主藩邸樂,以亢太常, 分酮朋以角

井 時 藩 散樂乃「尺間樂」之原義,至此已完全與事實不符矣。 應爲戲劇以外之部分。 「有散樂一部」, ||邸散樂所有,必已大爲提高。 不質後世謂 至於蓬萊宮側有內敎坊之設,所容旣曰「散樂倡優」, 有 一副戲班子」, 歷代散樂本早已奏於殿廷,若盛唐, 特其伎未必純粹是戲劇耳。 復開始長期蓄於宮中, 其與太常分朋相 其間戲劇成分, 5角者, 較· 之· 則

唐會要三三云:

禁中以處之。若專常饗會,先一日具坐立部樂名,太常上奏,御注其下。會日,先奏坐部伎,夾奏立部伎, 散樂"……貞觀二十三年,十二月,詔諸州散樂,太常留二百人,餘並放還。 玄宗以其非正聲,置教坊於

次奏蹀馬,又奏散樂。

露天表演、蹀馬即舞馬。唐戲本有在露天表演之習慣, **尋常饗會中,諸伎之節夾,於此可見;散樂列在最後,表面賤之,其實戀之。** 駁,文字中所敍禁中敎坊與尋常饗會,一上一下,或原是兩事,並不相屬者,俟考。參看七章三節, 觀下章劇場節所述, 便可無疑。 除坐部伎外, 惟會要取材蹖 應都 是

注云: 條敍習樂情形,應指初盛唐言。 唐六典云:「凡學生有不率師教者, 「假如違程限, 及作樂、 雜戲者同。」 分爲「散樂」及「音聲人」 兩部分,足見 · 任表演,一任樂歌,彼此 則舉而発之。 所謂「雞戲」,應即散樂。 其頻 三年下第, 新書四八百官志「太樂署」 九年在學無成者 亦如之。」

不同-

故及不任供奉,則輸資錢,以充伎衣樂器之用。 凡習樂:立師以教,而歲考其師之課業爲三等, 散樂閏月,人出資錢百六十,長上復蘇役。…… 以上體部。 十年大校; 未成, 則五年而校, 以番上下。

文意甚晦。 可能謂習散樂滿十五年,凡伎劣不足任供奉者,則罰輸資錢,以佐署內所需服裝及樂器

第五章 伎藝

屿 粗伎, 屬鼓吹署,乃儀仗內所用樂工。此曰「仗內散樂」,多至千人,亦未詳 其 性 質。 其伎屬於專長。然人數多至二萬,何無?杜較在文宗時宴墨殿前謝辭曾曰:"[遠日正應,廣場洞開, **'傅**,謂嶠上書曰:'太常樂戶已多,復求訪散樂。獨持大鼓者,已二萬員。願量留之,餘勒還籍, 千人,晉聲人一萬二十七人。」足見散樂旣非舞郎, 妄費。」按此節實包含兩事:一、水訪散樂;二、樂戶太多。 持大鼓者絕不在散樂範圍內;持大鼓乃 「閈月」二字,究不可解。 原文注曰:「文武二舞郞一百四十人,散樂三百八十二人,仗內散樂一 · 駱唐可知。惟當時散樂之實際情況,吾人所知者尙少,有時固不足以割疑,但亦不足以定論,姑存其說以俟考。 無事求 如其人原爲長上,此二字乃宮廷宿衞官名,見唐六典。乃罷習樂, 訪, 惟散樂人各有專長者始須求訪耳。持大鼓者或即段錄所謂鼓架部中人, 又非樂工、 歌郎,乃表演者。 而復其繇役。不知原意果如此否。 張仙樂者三千餘人。」 既亦在訪求之列, 新書一二三李鵬 唐有仗內教坊, 巾 以杜 足見 lle

中在處臨河者,皆曰『河市』。如今之藝人於市肆作場,謂之『打野』,皆謂不著所, 中已有『河市』字。 云起居歇馬在南都,家樂甚盛,詆誚河南市中樂人, 元和中已有「河市樂」說, 大都是不隸軍中在事者散樂名,貢父謂是今散樂是也。 乃散樂。宋章淵稿簡隨筆引劉貢父詩話云:「俳優言。河市樂設」者, 故得此名。 其實不然。 乃高駙馬,非石也。 唐元和中時, 今人謂之『打野 **燕吳行記** 河市

呵

後 人對於散 樂,見解頗多,茲擇其指隋唐或與 隋唐 接近 者, 漫談數家以見例。 H 人田 邊 侚 雄 **₹**₽

## 國音樂史三日:

中國 當於「散樂」之文字。 稱爲「散樂」, 國力廣被於西域 讀爲 sanio 之時 期, sanlo 以漢武帝、南北朝、隋唐之初期爲尤甚。 者, 印度之梵語, 新樂之意也。 西域人以梵語傳至中國, 由西域入於中國之新奇樂舞 剘 以 此 中國 || | | | | |

而· 另· 胪 按將中國 求其地理上之外國關 至於先將漢文「樂」字誤讀,然後方能攀 伎藝歸宗於印度或西城,久已成爲中外人士之普遍嗜好。 係,認周禮所載 此二字為梵語譯音,誠不 附 印度關係 更不足論 ·可·理· 矣 田氏割斷我國散樂之歷史關係, 与 解· 風氣所囿,

罄, 新書 足 散樂之名始 日 異 耳, 百官志 予謂不然, 據放散,未知究指 軅 然, 於事可謂 於周, 外 語,析之已明。 人訛 **唐梨園樂部所放散之樂工也。** 讀我國文字, **周代樂工豊亦有放散之舉乎?** 無獨有偶。 何時事,陳氏未詳。 唐代國有之樂工名額無定:時而 陳郁藏一 猶未足異, 話腴曰:「今世人稱諸樂工, 惟棃園旣然與散樂無涉,則 若宋人訛「散樂」之「散」 此時家給據, 散樂之伎在 鯆 一表演, 放散, 張 盛 集, 如此則 黎園 謂之 此事亦不俟辨矣。 榯 爲去聲, 而緊縮放遣, 中乃「音聲人」耳, 『散樂』? 散 因 乃去聲矣。」 而 指 另有 誠有之。 散 誤 上文引 解, 未省 爲上 斯

第五章 传藝

티 貫 至若隋唐樂署,尤其開天敦坊所典之散樂內,及盛唐民間巡村之散樂內,即早已有戲劇或優人存在, 現以後,  ${f E}\cdot$ 為宋元路歧散樂發其端緒,乃一重要史實,尚未曾爲近人所習知耳。 求訪天下散樂, 「以其不在官之員內, 宋趙彥衞雲麓漫鈔一二已說明當時呼路歧樂人為散樂之意,其釋周禮鄭注「野人為樂之善者」 近人據宦門子弟錯立身之曲解, 而置之京都樂署, 謂之散樂。」 或宮內敎坊, 此說於唐代巡村之散樂、 以證明宋元間之優人已稱 仍稱「散樂」無改者, 宋代路歧之散樂爲合, 「散樂」; 已不合。 如馮沅君古優解等所論。 自大典三戲文發 於隋唐一

其次 論淸樂、胡樂,在唐戲內之表現

之含義如何尚未申,應於此章補之。 內以清樂部、胡樂部、及兩部彙備之三項爲綱, 次章辨體,於唐人分類一節內,曾據段錄以音樂統屬諸伎之情形,專取戲劇部分,列 用以分弊諸伎。 該節僅表示分類而已, 於音樂方面 爲一 表。

麦

宗生平酷好法曲,法曲內容,究以清商樂爲主要成分。 奏凊商樂以自奉養」,武夫之好猶如此,餘可以推。 曰:「開元中,歌工李郎子亡後,清樂之歌闕焉。」後人因此,乃認定盛唐以降,清樂已亡,實大不然。玄 凊 廟 樂在 初 唐, 據 通典一四六, 謂武后時猶傳六十三曲。 所當判別者問題不在初唐,而在盛唐以 其所參之胡樂, 舊書六八尉遲敬德傳, 多寡不一, 必皆得華裔中外 謂敬德 後。 通典 一嘗

**汗**, 以段 文引 訓 ψ 和之美,非純粹問樂之所能有,然後方得與胡樂始終對立,足以邀帝王知音如玄宗者之酷 日 孫楷第傀儡戲考原, 一歌工 · 弄賈大獵兒者,是何故事?如何弄法? 錄曾代表 盛 唐以 而已,其人雖逃亡,全部淸樂何至隨之俱亡! **迄五代,清商樂曲 晚唐實況**, 讇 「史稱開元中清樂歌闕者, 專立淸樂陪, 不斷流行之例證不勝舉!略記於數切記鑑訂。 不但有樂,而且有戲之一事最爲有力! 蓋舉其大略而已」, **今竟絲毫無從理解,實憾之甚也** 名歌手闕焉, 未盡其義。 **倘大略云亡,** 與其樂亡焉, 然在此可舉之諸證 仍然是亡, 性所 截·然· 舉 事實正 採用 兩· 好。李郎 事. 大 清樂之 中, 屯。 下 略 쌹 要 存

種。 簫、篪、鈴樂、鞞、腰鼓, 此 於音樂方 南齊 同 伎 總 故 行 祇 出 通 所舉隋文康樂,自來祇認爲舞, 東昏侯「吹笙,歌,作女兒子」,顯即清樂戲, 此 事之曲鳳 有 應 樂 面 應 所見,最爲· 知 舞 指未 唐代用清樂而不用胡樂之戲,應有其早期之源; 地 將難。 位,尚難取得戲劇地位 入舞 具. 體, 時所歌, 七種。 鳳將雛原漢代吳聲十曲之一,至武周時猶傳,殆已變爲六朝之清 即在今日所得知之全部唐戲中, 滑害並 **猶之**路 稱其三懸爲一部,工二十二人。叉分「行曲」 謠娘 ,迄今無改。 而實際是戲, 有 「徐步入場行歌」 堪爲唐 三章殺鳳歸雲,演陌上秦型之故事,其曲可 創始於晉, 清樂戲之遠源。詳首章溯源(丁)。 亦復如· 歪唐, 卓 其源 更遠。 此 必不止上述弄買大獵 此一事例, 然 其所用樂器,有笛 就 ---不但在 般 學 與 者之認識 至若次 商矣。 舞 清樂戲· 兒一 曲 故,濕 章歌 能 中, 種。 Ħ, ĪŪŪ

舞

若

演

₹歸 殊· 雲之爲 強· 調 其. 唐代 清樂 戲 清樂早亡,一切全屬胡樂之偏見,並 叉 無待 **喜。近人於此等淸樂戲之記載,熟視不覩,若無其** | 舉唐代所有之歌舞及戲弄, 籠統皆認爲從外 事,若無其文,然後乃得一 國

樂. 龜 所 伎 百 而 鼓 不少之淸樂成分。 胹 重在・ 曲 胡 樂 茲 列 舞 段 至於 百一胡 部 錄 部則絃多管少,「以導歌詠」, 曲 乃 合·舞· 多 鼔 與胡部之分, 刔 部, 晚唐之「時俗」"惟二者 唐 用 架部、或新費大鼓部, 較 陪莫能 西涼樂, 戲之屬胡 喧 二、大鼓 胡· 部· 較 粗。 相 重在 此 比 樂部 部, 鼓舞 若實際所: 部名曰問部,實乃介乎清樂與胡樂之間,不比龜茲 胡部之對 並; [合·歌· Ę 者 曲 龜茲不易對 Z 胡部, 實無段 用之樂, 龜 用 應相去不遠。 新書二二二下南蠻戀 在伎藝上之作用, 茲部, 龜 可與段錄相印證。 茲樂, 錄所列 四 量 不外龜茲與西涼二種而已。 等於管絃 軍樂部。」 他 其曲 鼓 試看段錄及新書胡 架部、 度皆 可以 細 卽 爲例。 樂之對 「時俗所」 龜茲 並示龜茲部與大鼓部內之鼓特多, 國 通典 通典所謂「 傳 部 管絃 知。 「凡樂三十, (興胡部) 鼓 四六日:「自周隋以來, 吹 細 粗 鼓舞」也。 部之内容, 此所指乃中唐之 樂用 樂。 三項 管絃 西凉樂 如維 樂之純爲胡 而 工質 有之。 雜 晚唐 卽 廖 曲 九 應是較 通典 詰 樂伎 鼓架部與 -|-西 狮 「時 (所謂西 樂 凉 (武 六 也。 清較 管絃 樂內 經變文 俗」; 雕 用 有 凉 雑 龜 惟 細 以 分 鼓 茲部之· 樂也 若 合舞; 敍 曲 通 之 向 乪 架 含有 **漢** 天女 段 將 樂, 錄 數

將龜 四六又曰:「又有新聲, 茲樂與散樂並列,實未合。 自河西至者, 此散樂,若專指西涼樂言,則合。 號『胡音聲』, 與龜茲樂、散樂俱爲時重, 自河西至者, 應即所謂「西河調」 諸樂咸爲之少寢。」

盛唐已有。

如西河獅子、西河劍器等,見崔記,俱可能入戲曲。

樂制 否。 女聲,宜非龜茲鼓舞之曲度。或因諸戲皆重舞客,故隨舞客而屬鼓架部耳。 **舞則光重在合數。此中實況,究竟如何,要難憑主觀以武斷。** · 均非大曲,依後世所傳痕跡斷之,似皆首尾三遍而已。 段錄今傳本於代面、 若依三章所述,鉢頭與渾脫 鉢頭、 用龜茲樂正合; 蘇中郎、 踏謠娘、 餘所用, 弄白馬及羊頭渾脫等, 似與西涼樂較近。 更依今日之主觀 想像, 例如今之貴妃群酒,歌合管粒, 均屬鼓架部, 例如蘭陵王、 **踏謠娘乃特美之** 踏謠 不 知 娘之 有 誤

樂,恐無其事。 容最爲豐富,但實際仍有脫佚。 板而外, 因 此,覺鼓架部之名義與體用,究竟如何, 祇有一笛。 然則此節原有闕文明矣。 下文列戲之名目八種, 如開始曰: 周史日 「樂有笛、 **若謂演此八戲時,** 實有了解之必要。 拍板、 答鼓、 即以笛爲主樂器, 段錄述樂之各部, --即腰鼓也 甚至根本便無絃 已以鼓架部內 兩 杖鼓

妓

而且這四種樂器中, 鼓架部所用樂器,僅爲简、拍板、答鼓(即腰鼓)、 祇有馅子有旋律, 可以倚聲和曲, 兩杖鼓凹種。 其餘都祇能用於節拍。 如果即係此類歌舞的伴奏, 雖然命名「鼓架」, 未免過於 **或即以** (簡單。

# 鼓板爲主。 顯見其來源出自民間,故其樂器至爲簡單。

發展至明清以來之崑腔劇,專以笛爲主樂器, 爲龜茲樂,乃胡樂也;其主樂器除鼓外,有琵琶,有五絃,有箏。故唐詩中詠此三樂伎者, 樂之爲「西舌」者乎!至於唐人之鼓伎、 傳本有闕文歟? 試從鼓架部樂器之過於簡單一點出發,以體察此問題:究竟顯見樂之來源出自民間歟? 事,觀下文述盛唐之舞鼓,可得大概。 演大面、鉢頭等戲, 鼓板 特多,應為唐代民間音樂一部分之實況。今若謂唐代民間樂器祇用鼓笛,固然 用笛與小鼓,以配合清唱;清唱著加入說白,乃產生民間之數子詞,難免有人讓此,便推其源在唐, 者謂唐代民間音樂簡至僅用鼓板與笛而已,於文獻實無**徵**。 而 外, 祇用笛而已, 或 -般鼓伎, 亦殊不可能。 堪稱「南音」之代表者, 同樣有旋律, 雖沿南宋之詞樂, 每穩近人所不了 並不可能 其實不可。 下文謂宋代教坊之、清音」, 到元明南: 無 如此, 徴, 鼓架部所用,原· 卽謂西 解, 而之樂, 何· 泥· 抑顯見書之 乃另 児 唐代燕 北 篇詠 地 ₩. 慽

可· 珍· 錄今傳本全同, 貴· 鼓架部之名義與體用, 別無表見。 者 鼓 從陳書一八二「鼓舞」條內, 舞」條, 則內容 錐 簡, mi 可得端倪。 所述乃 盛唐情 |陳 | | | | | | 形, 二八八八 氉 是推 「鼓架部」 記之逸 文; 條與 極・

唐邠王家馮正正、心見, 韓王家高大山、 李不藉, **竣王家江张生,** 俱以蔣鼓聞。 然近代好 「落花」

花,吹笛。 鼓。 以此鼓變輕小,取其便易, 李阿八善鼓架。 凡棚軍上打鼓,非火袄,即阿遊破 而調高聲尖也。 當是時, 宋娘祁娘俱稱善歌。 宋能作曲及舞鼓; 媊 能落

臣

中, 棚 復鼓 鼓奏伎方法之一。 精之男女共八人, 闩「當是時」, Ä, 分別與「舞鼓」相 架之事,不必詳"善書八六郷王傳, 以便轉運。 仍是上文哪薛岐諸王貴盛之時;而有李阿八者, 鼓架發音較淵 張祜大酺樂詩云:「雙髯笑說樓前鼓, **岩善鼓架者**, 異· 而· . 聲. 宏, 則獨推李阿八, 蓝 舞鼓輕 稱其 叉 (面闊) 「多龍壁, 办 育全, 便利, 不修風教。…… 疑是男子。非謂鼓架奏伎僅用一人。 清濁 調高 (無備 聲失; **兩妓爭輪好落花!** 高歌擊鼓」, 圃 獨善鼓架。 自 可以成: 鼓架則 與陳書所引事 旋律。 鼔 天, 細玩全文, 可證。 ΊĖ 必設 交內 至於「落花」, 叻 盘 架, 萷 因其伎 鼓架· 陳 後舉 香末旬 摅 至裝 伎 在・ 已非 樂器. 二凡棚 Τ'n 孌 舞 填 在

於西南] 樋 列弄假婦人與傀儡子兩項。 爾部 (g., 兼 以 顯然用 Ŀ 用 西 北兩 已論清樂部及胡樂部之兩類。 也 清樂。 裔, 傀儡 戲 而 據段錄之今傳本, 唐 亦歌舞類戲,非唱不可,非動樂不可。 時之清樂中亦復有之。詳次章傀儡戲節附錄。 弄假婦人之表現,重在歌舞戲之生旦戲內。 弄假婦人之樂部系屬不明,若按 在次章辨體之唐人分類表內,尚有第三類, 曰「盤鈴傀儡」, 可知傀儡戲之樂,亦 諸 如合生,顯然用胡 實際, 據孫楷: 則 第考 П 日、网 朙. 以 盤 推定為 清湖兩部號 鈴 當 緑備 撟 雛 如 Ш {iii,

車

云云, 與舞有關,

**詳下文舞踏節** 

用· 也。 常任俠中國古典藝術六日「盤鈴出於胡中;此種傀儡,蓋亦原爲胡中之戲」,不確。

無用 凊 關 因之,視唐傀儡之用清商樂,獨之宋傀儡之用清樂、清音,亦顯成問題。 於 商樂,而不限於胡樂, 唐宋傀儡戲之音樂, 自係事實。 略有問題, 但認宋傀儡所用之清樂、清音, 附見於此。 孫楷第傀儡戲考原, 卽 孫說 隋 認北齊至唐之 唐之清 Ħ 商 傀 則似不 温 戲

樂之稱。 魏舊皆及江左新聲之詞。 戲在當時之地位言, 由北齊至唐,此一時期之傀儡樂,雖不可知, 。……史稱開元中清樂歌闕者,蓋舉其大略而已,非謂實全亡也: 自當如此。……宋之傀儡樂, 隋平陳, 得江左樂,置清商署以處之, 然大體當保留幾許漢魏舊音。 係清樂無疑。「清樂」二字,非**|宋名詞**, 總謂之 「清樂」 此於古書雖無確據, 唐因隋 樂, 乃隋唐· 故 而以 亦 人目 有 傀儡 凊 漢

唐之清 對立, 終唐之世,清商樂未嘗廢,於通典之說不可誤會, 樂」,不過爲樂之量別, 用獨奏, 說,遂得名。 二者應認爲樂之性別。 商樂, 無喧聒嘈雜之嫌。 清商樂仍是大樂, 則絕不等同於宋以後所謂「清樂」或 指樂器輕便, 夢樂錄二十所謂 其始備「淸商三調」, 用大型樂器, 行走間 亦可施, 「其音韻淸且美」, 內有琴瑟與編 已詳上文, 「淸香」。 而以清澗爲 並利於舞隊之用。 鐘 因隋唐指清商樂爲華夏之聲, 孫說對於此點, 編磬, 首。 及「輕細清雅, 古有 乃其特徵 其樂聲 清 鸸 表意猶嫌未足。 殊可入聴」 般清 宋以後所謂· 流 徵、 絅 滌角」之 有時几 與胡樂 者是。 至於 清

樂器 笛慢; 爲主 戲, 表清商樂者 旦 裔之別, 盛 通鑑二八四謂後晉齊王居喪期年後, 拍 唐一鼓 適 板。 、皆較接近大衆,以 ,究不能無疑, 應学曠。 元劇昊天塔點絳唇曰"「傀儡棚中」 鼓 彼此對立。 笛部與法 っ 乃 法・ 非就樂說。 與「舞 傀儡戲所用之樂,有屬於隋 曲· (曲部、 鼓 至少在唐如此。 部,並非鼓 至於鼓 民間之發 無 之别, 論 唐宋, 龜茲 笛部用 「即於宮中奏細聲女樂」。 新部也。 新部也。 展爲 部 頗 鼓笛聲送, 原· 則· 並 可參考。 美 輕 列, 惟宋代 樂器 上可以用清商樂作成清音, 故唐傀儡戯 胡搬弄!」 表演 表示後二部 唐清 宋史樂志 官私樂均重鼓笛部, 乃宋代 多在露天廣場,宜其 商樂者,可以無疑, 所謂 **增指配合歌唱之樂器而言,** |朝野間| 。 雖用清· 「細撃」 75 敎 大 坊樂內有 樂, 商樂, 所有清音之本。 雕即 用 此 重 「鼓笛部」, 金鼓齊鳴,先有以 於此容 處所 却未必用如宋代 樂器。 岩謂其在廣場表 亦 可. 讚 非謂傀儡棚中 ġ. 凊 有變遷耳。 育 若 用· 胡樂作 在 論樂性, 胡 樂用三色: 此· 注调 除鼓笛 召集觀 之 清· 演 | 細盤 部 宋 詞調· 成· 時, 中· 淸. 剘 女樂欲 픁. 喜. 有 笛 以用 衆, 樂. |数第 已別無其 代性上代 部有華 凡 其不 上 杖 清 次 傀 文述 鼓 埔 音 有 儡 皴

**蘇** 殿之, 莫遮戲內定用蘇莫遮 蓛 後 皆是雜 論 雜 曲 曲 與大曲在唐 ,無復大 善, 、曲矣。 戲內之表現。 而此 因· 此, 曲 劆 雜 可以肯定唐戲雖有用大曲者,但絕不 曲 據現有 與大 (曲皆· 資 有。 科 唐戲 此外從次章第三種分 4 如 两 源伎之樂歌 類總 以此爲限。 可 表 能 內 用 肵 涼 唐 列 <u>}</u> 戲 之諸 大 又·確· 曲 Ш

九一二

귒

曾

已·有· 不復有人考慮。 之南 用 戲 已 說 無真正戲劇,失之遠矣! 曲 曾 說. 白 論 北 體 及, 套 裁 白; 斷 曲 可參看。 用· 相 説白・ 以元 基於此二 此, 劇之用 配・ ŲŪ 家更從 雜. 顧 斷定唐宋戲曲 (王氏成) 画,以 重偏見,由元代上推, 南北套曲者爲惟一 洏 演. 引 見發 進 進 並 申, 液· 在· [非用大: 覺 事 漁大 前,後來諸家對之先入爲主, 或發抒情 曲 曲不能演故 內並 準繩, **遂**認唐宋 無演故事者,因 戚, 叉低 事,其 均覺勝任 歌 佔 辭 唐宋 中, 誤 可 胸 八此, 惟有 代戲 愉快! 棃 劇之造 已奉爲圭臬, 逐先信<u>唐無</u>戲 多遍之大曲方足與元 上: 文三 |王考 一章鳳歸 及戲 詣, 不 曲 信其 於唐・ 考原 曲· 與· 在 劇 戲 中 亂 本, 真· 劇 戲 於 中 劇 於 再 此 多 41 我

业

73.

調

舞之中 宮調 後 貧.多 知有店! Ū 屬 唐 舞 早 \_ 曲 若不 成套者, 期 火 卌 按 压代, 曲 有 諸 與 演故 賀昌奉在江 擬之。許氏因唐無名氏柘枝舞曲似演故事,亦曾指爲己入殿 籴 宮調與大曲 巴於敦煌曲校錄之後記內辨之。 代之戲 视· 野· 事 非証故 未 曲極 廣·也。 國 常 事 維 相 有 與中 **版矣。**」 詠 莂 近年如許史, 國 與 但 艦 在聯 (渡) 抽 蓋先肯定宋代 認如 異。 多 文内! 曲成 諸宮調之用· 列唐無名氏涼州 刋 終非 日 (套之一 惟大曲 戲 -真 曲 譜. 點 正 曲 曲· ᅸ, 的 不然, 類 舱區"詳上文論劇本。 相 戲 乎金 大曲等四套曰:「岩涼州 聯, 依 曲 然為二 的 普· ΙΞĈ 方成真正: 成 通歌舞 奞 立; Ħ, 者之 是後 方有 與歌舞戲 戯・ 所 未知 щ̈́, 同 來 **充戲曲之可能**, 唐 合 近人有碘 仍 大 諸 無 以下 是知· 曲 曲 別· 矣。 無不 而 諸 會大曲 有· 金· 成 曲 有 的 禬 阮; 各 然 則 史 諸

不·

不

揈

曾列南北曲調之始為唐曲調者,如長相思、菩薩**聲**等共六調,曰:

唐人戲曲,存者寥寥。 之宮中調笑曲共四首,亦與元人短套曲不甚相遠。 就此推之,或略有如元曲之套數者, 更觀宋代之戲曲 亦未可知也。 則 益可見共遞嬗之迹矣 如白居易億江南共計三 王建

用·曲· 之聯章者,皆與元人短套不相遠, 毋乃過矣! 意在 又何其寬歟! 標準不可 |之必成套! **远代之套曲是古今戲曲之固定標準,** 未查宋元南戲、清皮黃戲、以及全國各地之地方戲, 如唐 此說驗諸三章敍踏謠娘蘭陵王二劇之曲制者 更何能因其曲不成套, 前所見者既皆不合,則竭力搜求其合者,附會其合者。 便可認爲唐代戲曲體 便否定其爲戲曲、 不論 唐宋, 乃至任何時 裁之所在, 被相· 爲戲劇! 其所唱戲曲, 合, 代, 但 則 如 究難成爲逆定理耳。 許氏說唐宋嗣凡作三首以上 旣 日 日「戲 爲唐 土氏 又何當皆如元代雜劇 代 曲 許氏所為實皆如此 戲 曲 非 所開之門徑 合此套曲之

董史之「前言」有曰:

戲劇起源,……就該更移下,直載了當說"中國戲曲源於唐宋大曲,也可以

僅 扫「起源」而已, 當然 尚不是戲劇 本體 ; 意中 卽 謂 **唐戲尚不** 如元戲之爲 真 ĪĖ 戲劇, 其 重 視 大曲 也

一至於此!至周史此項表現,益爲強調——

樂曲與戲 劇最有關係的是大曲。 降至唐宋、這種趨勢愈加明顯、 唐代的大曲, 因流傳極少, 所能讀得的,

第五章 传藝

合段數, 多半是文人們的 而成爲大遍 歌咏。 排遍, 其中是否有幾種包含膏故事情節,已難確切證明。 就現存的幾篇殘文而言, 則皆爲各自獨立的詩句, 而且那些五七言絕句,雖可以集 根本沒有連續性。 (七四

Ţ

劇 魏晉及唐宋間的大曲,…… 階段的第一步。(八九頁) 特殊意義便是以香律配合歌唱, 加入動作, 而用爲舞詞。 這 是曲子進入戲

許氏 實 周 矣, 融 立之詩,並非獨立之詩句。 傳之大曲五套, 《際有無》 說第 渾. 演 但. 接· 貫. 周氏皆僅據樂府詩集所傳盛唐大 脢 近 串· 旬 列 代燕樂之歌 詠 故事、 豊· 但· 便完全是王考集日。 亦不必專限之於大曲一 有·建· 便常知其不然, 寓情節者尚難證明 無連續 舞有六型之多, 續 性 ਜ਼· Ë. 性, **夫唐大曲** 實則如全唐詩所 既謂迨唐宋而 亦有雜言體在。 型之舞始如此,其他五 具詳 敷? 曲 五套,即以 **豊不** 次章辨體歌 爲無用 矛盾 「趨勢愈加明顯」, 樂、歌、 栽陳陶大曲 水調 周氏 爲 ţ 又以 唐大 舞 旣 畿 舞三 難 型之舞 總 爲 曲 證 幾篇 限於 藝 明 節。 固同 洞. 以 殘 五. 又何從知其「趨勢愈加 何以又謂唐大曲 假 作 十首,見前節附錄。 交內, 七言詩句; 樣· 如· 綜 合表 如 囚 此也。 舞 皆各自獨立之詩 現之最 蹈·爲· 岩 兼 動・ 「流 看敦 作, 複 則整齊 雜 傳 明 與 者 煌 顯 八戲劇之· 極 曲 句,乃獨 精美, 敷敷 少, 誠然 內 所

更

有進者:

王考一

曾調唐歌舞戲為應節之舞蹈,即應合如大曲之節衣。

不

如滑稽戲爲隨意之動作。

佚 有· 利· 符. \ 歌 此限,其山之前後安置 爲 由 自 歸 舞 舞 由 一般終止之一步也。 戲 無 乃「進入戲 孰若認清雜曲與 回 弊,有· 旣以歌舞 緩,須繼 雜 於此一 曲之 益 一辭,可 劇階段 續表 矛盾,不 無 為主, 損· 现, Ø 、戲劇之關 齊 雞曲 說白,充分自 的 乃不 應不顧。 第· 言, 指·起· 氣 可 免失 ΓpJ 用零 步· <u>17</u> 多,一 成 係,於理論旣 以 故· 凡· 其 · 者, ; 雜言, 章, 曲· 故 自 指· **正**· |王· 強調· 止步,二· 可 H 遍 甬 尤 大曲 接 考. 原文俱見次章近人分類一 便於代 聯 通, 認為 章, 一 家 之 説 遍 對戲劇之關· 於事實及著乎! 天. 可多、可少, 言問答。 曲· 中 文・何・ 僴 之 舞, 不 係者, 其· 宜 大 分 盾・ 間 足· 以· かり。 曲音樂節拍之組 歇 比之唐宋大曲, 雅曲同樣有舞, 於理· 艰. ļ 便不 制· 則· 周· 周 論實爲不 動· 史 宜捕 作, 史認爲大曲有 在 後, 不· 許 徶 或南北 利: 多說白。 得· 火 嚴密, 但其舞對於戲劇, 致 自 典 於事・ 以 套曲, 舞, 王 曲 考之、 已· 成· 雜· 曲· 實更爲不· 慢 近 趣 於動 全無 主張 爲 無不 急 唐·

故. 狒 **峯**真隱漫 事如 急月記 惟此就原則方面及唐宋之一 頮 何其說白,今尚不明。 戲 鍬 劇 所 相 載 應皆用 配合之謂。 劍舞 等 大曲之 派 唱 宋官本雜劇 唐 劍器大曲之曲 疑其名目難 戲 般大 4 曲 內,用大曲 首 情 「章娜源, 形言。 **同大曲**, 破, 而棄 者且 若三章末節 含論 實際祇唱曲破 唱 百本以· 霜天曉角等 及北 魏 上, 所舉, 太宗 惜· 雜 唐四 曲 其實際究 「撰合大 而 兼 姐 唱 E 成 其 曲, 呂太后、 竟 如· 他 格。 雜 <u>#</u> 何. 域 凡用大 即 歌· 唱,· 大姊、 弒 與當 看 八曲之唐 史浩鄧 肼 如· 何· 演·

辭代言, 浨之有此, 之發現耳。近人楊薩瀏府人大曲與近世南北曲和梵音聞的淵源關係, 宋戲,究竟其曲僅作敍述體,有如今日宋代一般大曲之所見, 中未必無舞, 疑仍沿於唐, 已屬演故事乎? 則與其為宋戲造一名稱曰「樂劇」, 特益加甚耳 因劇本不傳,尙無從懸揣, 不如仍用「歌舞戲」原名寫能賅。 終當闕疑。 指唐大曲之「樂舞」至宋,配合故事, 祇是詠故事而已乎? 楊氏又日「澄種轉變, 此事昌明,或有一 是始於宋代」, Ħ, 抑逕由大 變為「樂劇」。 端賴 **穆恐未必** (新資料 (曲之曲 旣然劇

### 三、歌唱

藍記永明寺條:「遂捨中宅、 極被 戲之演出卽曰「唱」,曰「歌」,已略見首章去藏節。其於歌樓爲散舞之女伎,如草應物之女淪落長沙, 唐人歌唱情形, 聲情與舉動、 戲劇中之歌唱, 或於變場作講唱之女伎,如正感觀療放詩所示, 容態相會合, 記述甚多,但欲於其中專求「演唱」, 安置佛徒,演唱大乘數部。」 茲簡稱曰「演唱」, 以表達劇情也。 謂其於故事中,扮演某一人物, 較之孫楷第傀儡戲考原內用「扮唱」二字者爲進一步。 與佛徒講唱、 群下交戰白節。 便頓威茫然。 敷演經文,亦曰「演唱」者不同。如 其藝雖不專於唱, 唐人劇說意多含糊, 以歌辭代此人發言, 仍非唱不可, 常稱歌舞 乃逐 而以

漸與演唱接近矣。

之狀 封彦冲, 鄭谷句。 恭, 而 藝之精者感人深切, 歽 雜 悲由整來。 謂「唳鶴 言之唱可想,初無二致。 骪 肋 夜夜竹枝歌」鄭公句。 也; 者,幾乎干篇一律, 人歌 也; 也; 腑呼 山鷓鴣歌帶之悲, 唱,凡伎藝較高者, 日桂花曲, 曰 딤 侶, 1濮陽女, 渭城 哀猿 往往下淚, }**щ**, 夜叫 所謂 不僅感人,亦且感鳥, 所謂 也; 所 聲無不苦, 謂「斷腸聲裏唱陽關」字商監句。 兒\_, 日望夫歌, 「聞之一 「此是人間斷腸曲」同上。 有一 亦確乎有之。 及 原則"乃率爲悲苦之情調, 聽名 「英唱楊柳枝, 聲淚如雨」答案句。 無不下! 所謂 故季白聞此歌, 唐聲詩四舉唐人歌詩之特 例 淚。 閨婦行人, 無腸與 **豊唐人皆好啼**、 有「越鳥起相呼」句。 也; 也; 也; 莫不漣流」 漢次議器 君斷」皆 日山鷓鴣, 曰何滿子, 日長命女, 岩調笑歡娛之囀, 百居易 抑 日竹枝, 所謂 副 វ៌ា 所謂 人習爲 所謂「日暮偏傷去 凡九,大都情緣事 也。 「佳人才唱翠 「從頭便是斷 誇飾 所謂 蓋其次矣。 齊言之 也; 歟 引入 曰 唱 |楊 料 眉 住 如 柳 腸 鄉級 其 店詩 低 乙 欪

聲觀 言书」、催記語。 貧苦之意, 省 若進而爲演唱, 悲 不喜 及 及「爲怨苦之辭」與「悲訴」皆為書語。 「見弄涼州低 人 聞 其較高者則必爲悲劇。 **王氏見聞錄**語 **面泣」皆白居易句。** 也 他如別趙十、 日踏謠娘, 也; 也; 日麥 曰 秀兩歧, 四涼伎, 虚趙十、 所謂 「踏謠娘苦, 所謂 所謂 **哭趙**十之調, 仍 位 合聲唱, 向獅子 和來」、「以其稱 孟姜女、 游雙 其詞 垂, 凄楚」,「其 搗練子之 寃, 哀吼 故

使熱

加拿

功效最 不 臉 辭,「堂前立,拜辭媛, **港**唱編語 爾歌中之情從何而來?昔人以爲來自宮調,如謂「南呂宮唱威數傷悲」, 有情 髙 漢· 其· 娫 實則 張 勝久。」 祜 ·宫灍之情,猶俟人事之配合與寄託,故惟有舞臺上之演唱,情緣事發, 而唱由情生者, 聽歌者詩:「兒郎漫說轉喉輕, 又間楊瓊詩:「今人唱歌僅 不覺眼中源子行」, 見上文劇本。 唱·聲, 須待情來意自生」, 皆可以比附此旨。 古人唱歌氣唱情」,乃白氏不滿當時歌女伎藝之 白居易與牛家伎樂雨後合宴云「歌 乃張氏波當時歌人之率爾引 「商調唱悽愴悲慕」等; 吭 |元 |芝

唐 戲中之演唱伎藝如何, 雖不能言, 郑有側面三 說, 在理解或制 度方面略可借鏡, 日 立

清唱、講唱。

美男, 單之演唱, 曲 調 悲苦, |人皆能者。 從「立唱」 可 能 姑存其說, 為弄 亦賴歌技 想像「演唱」。 假婦 高駢 美妙, 贈歌者 人者, 以俟補 有以 扮濮陽之女而 ij, 婉 三章劇錄末節(先) 濮陽女, 曲 唐人有「立唱」之說, 達出。 歌, 其日 致 使座 偏 能立唱濮陽女 中醉客不得意者, 不詳其義。 因岑燮詩, 立唱中每及表情, 「開之一聲 若· 知歌濮陽女之趙歌兒 で 立門 に 灰如雨」。 乃一種專長, 疑己爲簡 因 乃

酒滿金樽花滿枝,佳人立唱慘愁眉。 一聲直入青雲去,多少悲歡起此時一

唱者自慘愁眉, 當屬表情; 所謂 「立唱」, 應與岑詩全同。 段錄內亦見「立唱」, 則與二詩之說法

異。段錄「胡部」條曰:

樂有琵琶、五絃、箏、箜篌、觱篥、笛、方響、拍板。合曲時,亦擊小鼓、鈸子。 合曲後,立唱梁州歌。……遇 內宴,即於殿前立奏樂,更番替換。 若宫中宴,即坐奏樂。 俗樂亦有坐部、立部也

段氏謂雅俗樂均有坐部、立部之分,坐部堂上坐而奏, 此點岩由樂以推唱, 慶集六讀偈序:「故作六偈,跪唱於佛法僧前。」又八漸偈序:「歸而升於竟,禮於床,跪而唱,泣而去。」可參考。 「立奏」之「立」,應是不同之兩義。 其與樂之分部無關,乃另有用意明矣。 相配合,猶可說也;若岑在民間,高在官中,用樂均不至有坐、立兩部之分, 而曰「立唱」,當是另義,非專指立而唱矣。故在段錄同此一節之文字中,「立唱」之「立」, 聲明誦者好,乃至佛言,聽諸比丘好聲明誦。 於於於於說卷六:「佛官:聽諸比丘,八日、十四日、十五日,集一處,明誦說法。 王潤卿等,熟於擺布,立講無差」。所謂「立講」,是否立時便講之意?未詳。或可作「立唱」之參考。後秦譯十誦作內薩婆多毘 便不可通。 因坐唱則氣不舒, 請比丘復以下聲明前。 如內宴或宮宴, 此項用意究竟何在?未能詳。夢楽錄述影戲,謂「杭城有買四、王州、 諸衆不聞。 樂旣分別坐、 且並無「坐唱」之說。唐人於佛前唱偶, 立暗閣下立而奏;立樹坐言, 諸比丘以凡聲明誦, 衆言"佛聽女明誦者好"乃至佛言聽諸比丘在明。 立, 謂唱亦隨之而分坐、 不適衆意。 而亦曰「立唱」, 衆[日 並無餘意。 **到躺唱**。 佛聽諸比丘好 既無坐唱, Ť, 何 白氏長 败 ? 妽. 以 佴 αſ

從此處之「立唄」推及「立

清· 歌; 鬩者, 解。 總之, 五卷六號, 金剛唱扇, 頗值揣摩。 均不似故事, 唱或講唱以外,尚可以有歌舞、有演唱, 唱而不演也。 二、與歌舞對立,謂有聲無容, 茲僅就歌唱方面言,卷中曰「唱」者五, 從 **詳下文七章論「非優伶演員」。** 朝臣多相 隋唐既有女伎「清歌」, 如北史六八韓世諤傳, 載館藏 清·唱· 叉道成 敦煌卷子目連 南戲官門子弟錯立身演相公排宴, 宜爲詠物之曲, 「成」字九十六號卷子情形。 想像 命觀之, 及法律道英各唱 「演唱」。 僧壽亦預焉。 變文之背面, 及僧侶 專歌不舞也;三、與戲曲, 回 附僧壽事: ——「凊唱」之古誼與崑腔以後之說, 「清唱」, 此等清歌, 「白綾槭」, 此事甚可異! 「清唱」之名,已反映同時存在者必尙有「演唱」。 無論矣; 寫法律德榮唱「紫羅鞋兩」, 坐除名。」隋唐五二同。雖日 傳勾闡女旦王金榜奏伎, 大業五 可能有三方面意義"一、 曰「淸唱」 既然朝臣相約同觀便獲罪, 僧侶於講唱以外,雖不能有普通歌舞, 叉唱 年, 敦煌曲初探論體裁, 「黄嚢帔」, 從幸 卽此所謂· 者一,絕非他字之訛。 淨白云:「不要砌末, 太原。 觀, 均各得布 「演唱」 與滿別灣立, 時有京兆人達奚通妾王氏 僧政頗淸唱「緋綾綿被」, 均不必: 猾是 對之已有推闡 若 于 尺。見比平圖書館 則其聲之鄭衛 者對 祗要小唱。」 論 「清歌 立; 「紫羅 其在 謂專唱不請也; 謂有聲 正是唱而了演 隋唐燕 却可以 鞋啊 其伎如何, 女伎於清 却難爲定 與 ## 有俳 樂 容, 銷刊 能 叉 鲍

猥 俳優,放謂之「清 俗 可知,亦 IJ 能爲講唱故事,不僅 ·肾·嫩? 若指 「價政」爲僧正, 唱小 Щ, 而「願清」三字乃其名, 或作普通歌舞 遙無復「淸唱」之說 而已。 僧侶唱詠物 小曲, 殆· 奶奶· 有別於·

之區 程度必· 煌曲内十二時, 爲吟歌;其所不同者,必是歌聲之不同」。 曲· 想像之識, 述· **音樂性更弱歟!** 莎; 調· 别, 從「語唱」想像演唱。 皆合樂, 音樂性定較薄 更深。 情形則大異。 尚非的論。 究竟如何, 無所別;該即吟也, 講唱之唱乃單式伎藝, 或宋之鼓子詞等是。許敦煌曲初探論體裁。 断人吟與唱之別, 變文之「唱」, 弱. 相去遠近, 蓋凡舞曲, 至於戲劇之演唱, 便是一例。 籍唐樂詩 唐之 蔣唱, 又認唱經之聲, 其所受之音樂規律必更嚴; 有無 一定曲調, 至今未能詳。上文音樂論胡部, 孫楷第唐代俗辭軌範與其本之體裁一交內, 與唱同時並 顯有二 乃複式伎藝,其唱或合舞, 以高爲貴, 類: 尙不能必。 無他伎表現, 曼延, 乃聯章講唱, 乃變文講唱, 利用泛聲;吟高之聲稍自然, 引新書所載: 所可斷言者"變文之「吟」, 而與表情· 何況又以無曲調之吟與唱互見, 用同一 除唱以外, 謂「嚊經與吟詞, 胡部絃多管少, 密切配合之歌唱, 或合科, 曲調 其·唱辭· 多簡捷,泛聲也。 重複歌 尙有吟。 「以導歌 同為該額, 代言多,敍 其 感人之 必無一定 Ĭ, 唱, 肣 歌 與 如 與詠

小

冏

唱

敦

裔 非满 惟 **變文中**: 經變文 有 崩 種爲歷· 能 擬 **<b> 史題材或社會題材者,若又得適當人才,** 如唐吉師老看蜀女轉昭君變詩云 合於故事內容之需要, 則效果頓

致

妖姬未着石榴裙,自道 家連錦水濱。 檀口解知千戰事,清詞堪數九 秋文! 翠眉嘶 處 陸邊月, 畫 卷開 時

**罢。說盡綺羅當日恨,昭君傳意向文君。** 

變之伎, 中以 從知演 不能 以如文君之人才,體會昭君之身世,或代言,或敍述, 相」是矣。参看下文化数。 旦扮昭君 適 合此項 唱之基礎所在, 是轉,卽囀也;而師老詩題日 1旦歌旦 條 件, **演者,相去已不遠。踏謠娘劇,據舊書所載,劇中人美色,** 論其表演效果,將蜀女「講唱」之不如, 不僅故事、情節、音樂、 「看· 看·。 辭句等, 畫卷固可看, 將顰眉之態, 尤在脚色之人才,即近代戲劇中所謂 叉安見其為 終不若文君者, 達傳恨之聲, 「演唱」 淺顰深恨之可看 善歌, 乎 ! 其威人也, 蜀女於昭君· 倘演員 去戲 っ扮 1

## 正<u>健觀</u>蠻妓詩日.

**欲說昭君劍翠蛾,清聲委曲怨於歌。誰家年少春風裏?拋與金錢唱好多!** 

此詩 白之妙, 呾 近。 所寫, 有演。 若從說 尤過於歌;但歌終不能少,故結句仍曰「唱好多」。 「春風裏」可能是露天劇場或街頭小戲之環境。其伎與常非月詩所寫談容娘之演 昭君 究屬何伎? 與上列吉師老之詩同題材,其伎可能亦屬 頗難說定。 從 「蟹妓」 看, 宜爲胡姐,詳前京脚色。 審唱 至於翠蛾深怨, ;「清聲」云 扮演昭君故 表情芸 云, 乃· 特· 港 事, 寫 其. 固 有 與 H 說 或· 說· 蜀 應 女 甚 有

所 爲 無 别 也。 惟以蠻妓亦唱變文,事 頗特殊, 不知有無別說耳。錢惟善湘竹管詩:「養娘弄作吳娥 吟, Ŧ 言 嘹亮

枯節

末章論 劇之高級任務,實旣難異時,亦難異體。 可異時,又可異體之伎。 出演唱之特質所在。 演屬偶,以唱屬人; 儡戲未見,於此補之。 與門,誠無絲毫分人擔任之表現。 ,至<u></u>元劇而 文次章辨體傀儡戲節, 唐詩 星 始著,首章去藏節已正其非。 係,並可 幕後分離,而幕前合拍;與真人戲之演唱完全合一者不同。 蓋講唱乃講罷始唱,唱罷始講,一人兼任 其他. 補充本節之所未至。 傀儡戲之演唱,祇可異體,不可異時。 如唐代 所提本源問題, 足見過去對於我國戲劇之演進情形,隔膜之甚矣 曲辭之歌 毛奇齡 在唐人說唐戲中, 唱, 強調 亦即 乃屬於不唱反切陰陽之一 連 講唱與演唱聞之問題也, 廂詢演唱分人之制, 1講唱团 如踏謠娘、 若真人戲之演 可, 西涼伎、 型, 二人分任講唱 以爲我 唱 戲曲之唱亦然, 可以參看。 Œ. 麥秀兩 國 欲達成: 因 戲劇 此 此義次章論 更宜; 點 E岐等之演 其 演唱之合 傀儡 眞 更可 乃· 旣· 說見 JF. 戲 傀 戲 看 U

酣 子室二人輯 有 馮 在 旭 唐戲伎藝之歌唱範閣內, 序文,已略見附 南曲 九宮正始於江南,採用歌樓格所載四十八調, 載「關於黃幡綽之傳說」十二。 有一事不得不再提及者, 後有疑氏自序,指歐樓格曰一「此書乃漢武帝 乃歌樓格曲語之傳說也。 其中有辭者三, 餘則 具格或說而 雅徐

第五章 传藝

始於滑稽摩擬十二紅鳥飛鳴舉動之態,流傳至今者也。」考四十八調之名, 格,至漢易爲蛤蟆貫。 **唐玄宗之曲譜也。 决元明詞曲所有而已, 身泙樂、卜奠子、醉落魄、滿庭芳、虞美人、迎仙客、漁父(大曲)、山花黃,且不必皆出盛唐;** 雖然,鈕徐二氏編正始,集元朋南語之衆長,取材廣博,多後世不經見之資料, 漢事,多荒詭不根。 亦未見荒唐。 凡今之詞調, 大概爲明人假託之書, 後唐玄宗鄙其不雅,易作歌樓格,又曰詞興, 難信其具唐代基礎也。 多從上古之樂府來源。 難信爲盛唐律語。 審其所有之三辭, 然今此書致多有式無文淆。 盛唐律譜, 均不似)唐作。 又曰詞林說統。 首先不應以南晉爲限 目前可信爲唐曲者,僅 其書堪稱精審:其人 按其說, 今之歌謳腔 上古名曰 餘多合於 坬 骷 附會 ₩.

也。 疑。」則斷 考古者乃吾人,於四十八調所示無所知,即欲斷徐氏疏於考古,終嫌太早。 」甚是。 錢南揚見文史雜誌人卷一期 曰:「紐氏誠樸人,其實事求是之精神, 事尚嫌 但又曰:「骷髏格固實有書,蓋出明人淺學者之妄造,銀氏精於曲 粗疏。 必先有以證明四十八調所示確屬淺妄, 然後力能斷徐氏疏於考古。 本書中在在見之, 律, 疏於考古, 非誇 遂信不 今疏於 者比

價値? 符 菲 — 也。 、歌樓格之本質確有可取,來歷相當可信,二氏何至明知僞書, 據本書附錄, 有關黃幡縛傳說, 知黃確老死於蘇崑 調廣先存此譜, 引之, 重之, 以自貶其 而其苗裔舉贈

者, 集今又失傳, 者。 全面看問題, 亦相 揭其所以成書之內幕, [鈕 徐,非 十三,完整不銹,聲韻甚美, 當於後世所有,在原則上,俱已不容否定。吾人宜削弱主觀, 因 設若出於宋代所編樂府渾成集範 若捨其名義, [此聯] 不可能,二 想 庶無大誤。 無從折證。 盛唐已有紀錄南音之律譜,且甚精詳,相當於後世所有, 也 而 取 其 是研究唐樂者應了之事, **糖使此書出於明人假託,** (内容, 惟有深切注意其全部辭、調、格、說之由來, 不質鋼琴。 未嘗不是我國 圍 以外, 我先民對於音樂造詣之高, 則雖不 更古曲が 與研究唐戲之關係亦甚切也。 亦未必全憑臆造, 譜中之一種珍 足信爲唐譜, 追求史實, 材. 料其 其價: 廣羅 制作之精, 盛唐已有戲劇, 八中尚有 値 三也。 有關資料,爲 亦旣 對我民族文化,多從· 近日出 甚 竊意所謂 毎出 部分依據於古譜 高 门 ! 土戦國 作 吾人常度之 而 蓬蓬勃勃, 詳 惜 四 考, 十八 乎 演 脖 (成 調 D,

### 四、舞蹈

化· -, 之舞. ,不外軟舞、健舞及民間舞, 對 根 唐戲內之舞蹈,應從三方面看:一乃融入科汎 源 是百 戲 上文次章辨體討論王考分類之得失, 與情節之演進無涉, 表演之舞, 借用點級 曾日 「表演猶散文, 而已",三乃摹仿戰陣武打之 純粹戲劇之舞也;二乃 舞蹈猶韻文」, 悄 節 中 「舞蹈 於此 穿插

神隊 三種 茲從舞 可爲例 則皆有之。 《與戲、舞與樂、舞與曲三方面,略有所見。 若鶥陵汪劇內之舞蹈, 第一 種, }踏 **謠娘及鉢** 應兼備 頭戲可爲例, 三兩 第二 種作用 種, 凡此情形, 西凉伎蘇莫遮可爲例, 上文已分 別 第三種, 詊 述,

ф 馬令南唐書談諸傳序語。 唐宋於戲, 力彰明演故事與不演故事之別, 至於近人, 三章鳳歸雲節, 辨明歌舞, 此層,在首章正名與去藏二節, 然後談之, 唐代歌舞極盛 曰 但從正面資料看唐伎, 均有稱「打」者, 「搬演」, 始見戲劇」! **遂覺冠冕**。 會就學參蓋將軍歌與舞如蓮花北級歌比 ! 臼「舞」, 不宜上 始脫離 於是分唐代燕樂中之歌舞爲六型, ü 故唐説之中, 打仍是舞。 「舞」之名義。 有古誼可循, 然在實際生活中,戲劇終於存在, 演故事與詠故事之別, 將許多戲劇枉爲普通歌舞, 已曾屢見。 元明於戲, 多見舞, 不比「戲」之系統, 吾人循名質實, 我國戲劇, 少見戲。 有稱「跳」 較, 然後戲中之舞蹈與非戲中之舞 於漢唐固多稱「舞」, īmi 實則有許多戲, 就 可;若望文生義, 者, 鳳歸雲戲與宋調笑轉踏 指明不演故 故次章歌舞戲總節內, 全在俗樂、 不能完全避而不談, 跳仍是舞。 事, 散樂, Œ 是其 寓於「舞」之名義下 此後逐漸曰「扮」、 至宋, 因名誤實, 「非君子之事」, (共同之 乃冒 比 大聲 疾呼曰· 蹈 仍不能免。 較, 庶幾無 以「舞」 基 不 可。 均· 竭·

復混淆矣。

精微、非比· 致超越之效果。 舞乃確爲戲劇之眞源也。 .Б. 視 爲 有 人以爲戲中之舞,作用不過裝飾。 類生活中之裝飾而已,然乎? 較散漫之科與白所能致。 古代旣指 戲為 舞, U 無歌之舞,固頓失作用, 舞」 否乎? 果爾,戲中之唱, 冒 實則歌與舞 「戲」, 足證古舞之領域與造詣已非常 本· 亦難免爲聲音之裝飾, 幾· 同· 均· 百· 戲· 係· 感· 悭. 而 • 有. 術, 類之歌, 類之歌, 其· 戚. 而全部 弘. 動· 厚, 亦・ 入 較徒歌· 處, 戲 然後歌·

人分類 則棚 Œ 用大鼓、有架而得名,其樂爲龜茲樂,然則其舞必多屬於健舞一 必 六引 具聯繫, 車 唐 戲. |崔 . Ì: 斯中之舞, 新中之舞, 記之語 曾謂 之鼓、顯即鼓架之鼓、而火脈與阿遼破, 曾日 同 部居, 段 「李阿八善鼓架。 錄 首必系: 以 樂 當無待言。 類 八於樂, 百 時 部 前執樂、 **夾**・ 凡棚車上 段錄鼓架部中所列之戲特多。 系於歌。 系於歌。 舞、 打鼓, 戲諸伎。 若一 顯即 非火派即阿逸破」。 經徒 戲外之舞 鼓 架部內之兩 舞 脱離 類也。 旣如此, 據上文音樂節之分析, 樂歌之關係, 種 何則? 假設此數語之原文確相連續, 樂舞 戲內之舞 Щ 上文引陳書一八二「鼓 便成 查郭茂倩樂府 與原 H 戲 -戲。 烖 所 架部」因 用之樂, **次章唐** 

{ if 林、大渭州、 手羅、 **∤**国 沙淡樂、 達摩之屬,關之「健舞」。 蘭陵王、 春鶯轉、 凡棚軍上擊鼓, 华 礼渠、 借席、 非柘枝、即阿遼破也 鳥夜啼之屬, 謂之「軟舞」。 阿遼、 括枝 演選 狒

第五章 传教

旣居健舞之首,而鼓架之入棚車者,必奏柘枝或阿遼破, 字,應非戲曲名。隨記有優護子, 所引崔配之文不同如此, 叢書本崔 記內, 無「凡棚車」以下云云。 未知就是。陳書未指明引催記, 北曲中呂有祗神急。 陳書在北宋 字形與「柘枝」相近,應以郭集爲正。 末, 但鑫考別部分, 則鼓架部諸戲內多用健舞明矣。 郭書在南宋初, 知此處確引攝配之文無疑。惟 「火 祆」二 二者相去不甚遠, 柘枝與阿遼破, 段錄 而二人 「舞

健舞 | 曲有稜大、 阿漣、 紙枝、 創器、 胡旋、 胡騰。 軟舞曲有涼州、 **徐**腰、 蘇合香、 **福城**、 團圓旋、 #¥

阿連當即阿遼,不知孰訛。 在,蓋原屬穿 (插部) 分 也 西涼伎內,若循涼州之樂類以求, 則當用軟舞;但事實上已有騰旋之健

舞

性. 有面部 直 目的皆在表達情感。 曲 矣。 名 戲中之舞,與歌 表情以 舞名、劇名三者合而爲一也。 來舞 )相應, 曲 以 ·曲關係,尤爲密切。 曲 終是「啞舞」, 歌聲有辭意可託, **調名爲舞名**, 作用有限; 或以舞名爲曲調名, 上文謂無 雖離樂, 觀衆對之,將視作穿插之節目, 歌之舞頓失作用者以 仍能抒情。 二者相結爲一。 舞倘失歌,必兼失辭, 此 若鳳歸雲尚有舞譜 戲劇 與劇情之間無整個 重 在感人, 縱有音樂伴奏, 故歌 流傳,

揮作用, **自脳珍貴資料。** 六譜作具 **鳳歸雲有舞譜,乃確定其爲歌舞戲之條件之一,已詳三章劇錄。** 體之質 以窺見唐舞實況。 通耳。近人吳库有唐打令考補, 惜全譜性質、譜前說明、動作符號與節拍符號等, 敦煌曲初探四於此雖有論列, 爲初探卷四所未論, 其文之內容亦近于廚廳, 並未解決 均不明瞭, 八問題; 舞譜原所以表現伎藝之實際, 事 未能解决問題 正有待專 致無從依循原譜, 家, 譜見劉復 對 敦煌 燄

敦煌 撥瑣 四六, 原卷已殘, **多錄如次** 

鳳騎雲拍:常令至据,各三拍。 變送裹,令掇中心;單送裹,舞据頭拍

推前"令接三拍舞掘; 單打浣溪沙拍改送 投送 令送 送令送 经拨送 送令 送援 **送**据送据据 送舞舞舞送

令 令 令送舞 按送

接送接据送

舞扱 舞搖 搖送搖 扱送扱 扱送 奇跃 奇送奇据送 接送接据送

舞投 挼送挼 据送 頭送頭頭送

第五章 传丝

推前拍"常令至据,各三拍;

打段前一拍,送破曲子

唐 戱 弄 下 舶

送令 令送令 没舞 舞 舞 舞

送娞 据送据 送据

舞 舞舞

送搖

送绥

搖送扱 送拶 挼 据 据送据(下限)

送搖

其數難定。 遍 ĸ 据、摇、奇、頭八字,各字所見次數不同,聯繫情形不同,其含義與作用如何,均尚未大白。 、十八句、八十二字, 闕若干, 無從揣 凡此段落之間, 測 而舞 漕內除 存三段、 若應用在劇曲, 木曲 外, 九 行, 尙 有 每行 送 曲 未知郎加入簡單道白之處否。 四節, }浣 溪沙 每 與 被 節二至五 ╸ 浮等, 字 不等。 其全部 譜中有令、送、 因 節 語不 次之長可 全, 究 想 共 継 辭 段? 分兩 撘

戲 劇 史家 此外 所不可廢者。 更有唐舞 種,在 茲姑貢其大概,仍俟詳考。 唐, 可能已是民間戲;縱不然, 從其舞之在後世戲劇中表現頗 **潜言**, 亦

劇名目內有 瘩。 括 用 鍾馗之舞 補 筝 帷 後 C, ※ 世 民間 其狀語道子 謂|宋 作 鍾 馗爨。 戲 於端陽懸鍾馗像,市衢間 内 中 府所職吳道子 穿 崑劇、 捳 **赴**之,乃 益 者。 京劇、 如京劇大鬧天宮內, 神 **畫**鍾馗卷子 川劇內, 宋郭若虚圖 有落魄優人扮舞鍾馗以歛錢,彷彿南宋舞隊之制。 有紅藍二判官守宮對舞。 前, 均有鍾馗 審 題稱玄宗 1見脚 嫁妹或送妹,參看譚正璧話本與古劇一六四頁。 法裁 黹 |吳畫 武 驪 悀 Щ 形, 凡 還 此 宮塘作 略同。 <del>\_</del>, 皆本 楊愼 夢 升庵外 鍾馗 於唐 宋官本 廲 悼 集謂 鬼 據 亦 沈 有 雛 因

賜鍾馗畫表 尙不 之想像,均不 說 出於文人戲作之鍾馗傳, 在 吳畫, 得謂爲 Πij 謂畫始於玄宗 在 睌 無 唐周繇之夢舞鍾馗賦 稽也。 無稽。 時, 特吳畫 自亦不確。 按謂痁由於鬼, 雖精, 坝 究限於動態之霎那而已; 惟若吳畫之傳神奇妙, 此賦首尾仍以玄宗痁夢爲歸, 當然無稽; 孫逖張說集中, 甚至因玄宗說夢, 若描寫其舞姿, 中 阍 在開元以 則全狀 曲折 始構成新 舞容 削即 終始 有 者, 謝 奇

皇躬 群,六宮皆賀,韶道子寫婆娑之狀,百將成觀。……(全唐文八一二。) 乎調鳳管,揆鸞絃。 或蹲身而節拍。 抱疾, 標衆,頗顏特異。 雨雹交馳,旋失去來之跡。 佳夢通神。 護雕拱以將落,躍瑤階而欲折。 曳藍衫而巍縦, 奮長髯於闊臆, 見幡綽兮上言丹陛, 容想纔悟,清宵已闌。 揮竹簡以翩躚 斜領全開;抵短髮於圓顱, 引鍾馗兮來舞華茵。 萬靈沮氣以憧惶,一 頓趾而虎跳 祛沈 舸而頓愈, 幽谷, 危冠欲墜。 鬼旁隨而奮擲。 卫 昂頭而 魂惝恍以 **捧御體以猶寒**。 龍躍深淵 顧視穩定,趨雖忽前。 方寐, 烟雲忽起, 怪狀朦 對真妃言寤寐 或呀口 膸 難留對罷 闸 而 揚香, 遽 不待 至

此· 種· 落 畫 舉 應 Æ, 中所得之觀域者將如何 長髯關 |唐代舞式,雄怪優美,其流傳也, 節 , 烟 雲遁 臆, 短髮圓 迹, 與後世戲中所見, 顱之體, 據此, 藍衫竹 三章西涼伎節疑唐舞之胡旋風格, **獭划如在人耳目, 殆無** 簡、斜領危冠之服, 不合, 惟楊 苔 微此賦無從證實。 蹲身呀口之容, 點與萬靈之顯 獨稍稍存於後世貴妃醉酒劇 現, 其突破世 虎跳龍躍 後世戲中似 |人派 之勢, 從吳道子 未 15 備 至起

唐

強也. 是亦知有宋,不知有唐,不足以云「原」也。 燈,與快活三郞、快活三娘之入傀儡戲,三者正同,當時民間俱曾有戲劇表演。 質 申 而 長觜、展裹、綠袍、鞾簡,如鍾馗像者,傍一人以小鑼相招, 孫楷第傀儡戲考原曰:「今之跳判、火判,亦如是作。 喜,百官觀 | | | 倘許大膽懷疑:幡綽之引導雖在夢外,却在戲前;此膩之夢舞鍾馗,| | | | | | | | | | | | 說 或不 盡 蛮,雖敍在夢外, 妄耳。 因覺吾 人之誠此事也 而贵幡綽之爲引導, 鍾馗辟邪,於義甚古,顧炎武日知錄三二有詳考。 尙淺,如 化 則敍在夢中; 亦真 由此知今之鬼神戲, 說已有所不 如 舞步, 足, 謂之舞判」, 亦 幻, 楊設 其作始亦仿宋之百戲。」 則 荒· 唐· 東京夢華錄七「假面 更嫌 依然不出唐伎遺規。 河路 空疏。 飛西凉觀 戲· 劇· 再彩 性・ 楊 何,

## 五、說白

從理 科白 歌 也 鮃 渝 雜奏 爲主,以歌舞爲輔,乃衆所共認, 泛稱 以 次遞見, 方 面 |唐戲有說白,本不成問題。 便 曾推 是說白 不得謂之 論 曰:唐代俳優頗盛, 滲入歌舞之表示; 「雜奏」。 上文從事實方面, 因前人所謂參軍 舉無異辭。 講唱 並非謂俳優 頗盛, 此中 **脱白斷無不入歌舞戲之理。** 與 戲,近人 問題, 歌 又曾舉合生戲之 舞, 派在唐歌舞類戲之 所謂滑稽戲, 娳 種伎鎏、兩 「歌言淺穢」, 個單 本書所謂 通典說: 有無· 位, 先 誑. 科白 散樂 後以 白· 乃歌辭 **耳**· 類 戲 次 俳優 上文 與 遞 見 以

文體」 戲 本 唐歌舞戲之有說白,自亦不成問題。旣已兼有唱與白之二伎,便是唐戲已符合真正 注「巧語許秋娘」 白二事之淺穢; 神 說白之理論與事實。 說白, 節 斷 論 所 等, 可율考 論 滑 在唐戲說白之含義、範圍與種類等, 稽形式」。 亦均是說 踏謠娘 之「巧 白關係。 上文劇本一節所述, 「情教 語」, 此數節之內容,必須互參, 麥秀兩歧之敍其拾麥勤苦之山, 他 細語傳」之「細 如首章去藏節之(十二), 除戲曲部分外,餘如陸羽作謔談三篇, 語 而未及伎藝之本身。 西涼伎 庶可得其全義。附載五代優酷「一年生一個」 次章三節之論「眞正戲劇」**,** 「鼓舞跳梁前致辭」之「致辭 均是說白。 涉說白之伎藝者, 凡此, 戲劇之條件明 皆歌 顧況 慣為 亦均 在次 舞 戲 條 見唐 章麥軍 Щ, 「戲劇 義 戲 陽

行之下 著・ 於吟唱之辭標 於吟唱之辭 表 現· 唐 歌 端,略見附錄。 於經文日 可· 以· 舞 戲之劇本雖不傳,不知說白在劇本中, 標「韻」字、 頮 「詩云」, 新推·。 經經 已屬唱白 云, 查國內 Ч 吟 於說話部分曰 於吟 所傳維摩請經變文三本 伯二二九二, 字、 分明。 唱辭 で詩し 敦煌 曰 「彌勒道」、「世尊告曰」等, 字, -7 豵 斷人、 錄 於說話部分則標「白」字、或 7 7§2 光 作 側 字九十四 如何光景, <del>等</del>, 於說話 號載 但在敦煌卷子變文內, II 部分則日 菩薩品 書養品一 別未標字。 本, 「白語」二字, 本, <u>.</u>, 敦煌零拾載 於經文標「經」字 於經文標「 但·皆· 於此· 標・ 已有顯· 經 在· 間 疾品 萷.

白白 可上推, 示着 唐失名某變文, 各文之上端, 非 詳末章三節。 用 今日雖未嘗目擊唐歌舞戲之劇本如何, 文劇本(乙)敦煌劇本資料。 則不過中唐而已。群朱章三節。 在 虛 有· 白· 誕 前,則不可靠。 有吗, 受於變文之啓示與影響。」 近人譚丕模中國文學史綱論變文云:「講時用散文, 在二伎之中, 唐代 於唱辭前日「道甚言器出」, 竟與後世劇本內之形式相同,略見附錄• 類似戲曲。」 講唱與戲劇二伎, 因漢魏已有戲劇;戲劇之唱白氣施,初盛唐已有明文,而關於變文之最早 姑無論其先後輕重如何, 此與唐宋人所 唐戲中說白情形,得「八相押座文」內所謂「隊仗白說」,乃益顯著, 叉周紹良敦煌變文彙錄敍曰: 「中國 作用與此「白」字顏同。 旣同時 **謂變文唱白兼用之體裁與劇本同,** 而謂其中確亦有標明 (謂「白) 並 存, 語」亦 話本與劇本亦必然同時並作。 要之 清清**楚楚**, 惟所謂「言語」, 必為彼此之所共同採 近 叫做『白』。……通俗的散韻並用,表 「 日 」 構成曲白相生, 戲曲 却指唱辭, 字部分, 唱白乗 甚是; 並不指說白, 用, 即其說白之所 用, 惟謂變文之 此 前後映帶之格局。 此體裁之形成 種格 固 無 其不同處在此 局, 間 唱 題 颠 記載, 臼 牂 上 所 無 亦 則 謂

妙 亦 有語 說 調含情,比歌唱尤為幽怨,不知所說是白話抑文言。 白者,第一義必爲代言,第二義必爲 惟 般情形,仍不脱唐文習氣,駢偶居多。 語體。 語體 上文歌唱節引王建 隨代言而 唐劇本說白之爲代言, 來。 唐變文中, 蟹妓 詩, 已有代言, 用 謂 語體 其 講 說 昭君之 故其 白

極

相

文,應有過,無不及。 上文首節所舉唐代僅存之十餘首戲曲內,已多爲代言,因之, 已多用語體。

既 多如·

此,況說白

乎.

講 周曇之進講詠史詩 **弊長言以吟之**, 說· 後入宮廷, 講,以至於走上十字街頭」,「知講史與變文平行,各有淵源,初不相涉也」云云。 半却在說白,較之講唱或戲劇固大致相同,足資參考也。 自一事所遭之環境刺激原甚普遍,而此事之客觀條件則益爲豐富!其具說白,爲必 無可疑! иĒ 『詩評』; "話: 者, ·與詩下。 於此更 等, 當時進 恐無韻文, 有 周曇詠 又在變文之外, 足見唐代之說話 然則唐戲說白於戲本之中作何形式,由此又可以推想若干矣。 一事應提及者: 後世說 を 講體式 事, 史詩在當時, 講吟與說話乃二體。 语者猶 講語也」,「講史一藝,蓋出於晚唐之詠史詩,初由童豪諷誦 已略見上文論「戲劇文體」。 如此」,此乃張氏引天祿琳琅書目後編卷六之語。 大抵如此」,「每首題下注大意, 乃唐代於講唱與 原附載完備之「講語」, 雌無故事, 伎藝, **說話之間**, 且非代言, 種類 詩約二百首,分日進講。 其本今雖不傳, 繁複, 尚有講吟一體之存在。如元稹詩往所謂 **祇敍述與議論而已**, 張政煩講史與詠史詩曾具體介紹 「平話即由詠史詩演 詩下引史, 作用活躍。 伹 而以己意論 如上所言, 換言之, 版 氏謂 講吟 但其爲伎之功能, 變 唐歌舞類 旣先 知其語正在· 「於詩 旣 ΙΠÎ 然之事,乃· 斷之, 來。 m 在 宮廷進 必 漁 飲 於 睌 謂之 唐

九三六

作戲外致 有致 得不辨。次章歌舞戲機, · 丙戲外之分,於此亦然,二事且爲同一根源。 語。 說· 白之範圍,斷以戲內爲限。 語與口號之學。 雖不見如宋代勾隊放隊之制,駢四儷六之辭,而在優伶戲辭說白之外,唐代已確有執事人, 辨明歌舞以見戲劇之戲內, 不意此戲內戲外之兩種表現,竟被後人相混,且多所推行, 凡在戲外者,不當亦混指為說白。 巴略申此義。参看三東十七節(八)「忤膽助」 **因**自唐始, 或舞或戲, 前章脚色論發軍蒼鵝, 於每一節次開演之前, 條所述之致辭與致語 忘其所歸, 曾鄉重 均已 不

早,確否待考。 初唐「御前」奏伎, 唐語林一曰: 有所謂「行主詞」 者, 群三章五節敍蘭陵王劇, 疑卽致語一類,而紀栽特

玄宗宴蕃客,唐崇勾當香聲:先述阚家盛德, 曰:「前宴蕃客日,崇辭氣分明,我固賞之! ……」 **次序朝廷歡娛,** 又贊揚四方慕義, **言甚明辨**, Ŀ 極 歡

辯以 前,俳 此殿廷宴外蕃, 唐蘇鶚杜陽 女伎始則勾之, 縱横。 恆直 頌聖:先祝 詞 雜編中卷, 方重 終則放之, 於晉聲歌舞之前, 陳, 帝德, 述韓志和合**繼虎舞凉州**大曲, 鼓亦再歇。」 其制實本於唐。 次諛梁王朱全忠, 有長篇致語之實例也。宋伎前後由參軍色念致語或口號, 乃柘枝舞 編末附載唐優 **分爲數節演奏,** 與此體例 「盤꾎宛轉, Œ 凬 語內「五百年始生」條, 每奏之前皆陳詞也。 唐盧肇湖南觀柘枝 無不中節;每遇致調處, 舞賦 已詳次章歌舞戲 謂伶倫 云 清辭 鍘 白 l 戲之 偃飾 對男

經韋皋諧次:「初奏樂,有贙者一人,先導樂意」。 「舟中伎女出 如蠅聲」。足證此舞亦有致詞,自始至終,致詞且不止一次。宋田況儒林公議載王衍爲蓬萊採蓮之舞, 致散語而無歌舞。 明常無欲等「對旄人奏散判」,大意謂朝宴日本使者時, 旄人謂此乃鞮髏之職。 深溪漫志二"夏國人使到驛" 好在 寶卷辭,有「大師父説散文」,分明承唐人「奏散」之制,可用以肯定「奏散」二字之含義。 日「唱」,於調文曰「念」或「白」,而另有「說散」, 「奏散」,應爲濱湊散樂,但後世之用,已有改變。 舞之所有也。 此 種既爲戲外之辭,原非此所注重,不比戲內之說白耳。宋毛榜東堂詢詢笑前有致語, 舟致辭,長歌, 使此說果中,則「奏散」一辭, 若唐代戲劇演奏之前,科皆有致辭,如蘭陵王「行主詞」一類,但尚不能多舉例證 燕設,教坊白語。;均可參考。惟與唐伎所有之「白說」又不同 判文名詞,完全擬古,疑旄人卽指勾當伎孁者,「奏散」卽如唐崇之所爲, 復入」。群六章道具。最顯明者, 或在唱前, 如金瓶梅調話七十四 殊可注意<sup>2</sup> 全唐文三九七、四〇六及九八五, 旄人奏散, · 莫如新書二二二下驟國傳, 或在唱後。 周禮 旄人 舞散樂 說見前音樂一節結首。 而不用妹樂歌舞, 回尼姑講黃氏女寶卷,於曲 又三十九回載黃梅五祖出家 題月、白語 爲有司所彈 述雅光獻樂 載盛 以上皆音 唐張秀 |宋||袁褒 雖

矣。 如編末附 口號,唐代已有, 裁唐優語內之「阿婆舞」條, 多在普通俳優中,且不在伎藝前, **調武宗朝**, 李紳鎭廣陵, 更無論優戲之中, 宴中, 孫子多獻口 與歌白同時作用 號, 作七言

樂而 四句 則亦 通俳 並. 也 有 非口號,不可混,此例極難得! 謝 詢 Ę 』人皆哂之。」一倡衆和,極類參軍戲格,且譏刺甚爲激切。此「有詞曰」, 普通俳優而已。惟僖宗朝,「最藥王菩薩」條,因劉鄴先曾鴆殺劉瞻,鄴出 ,譏舞女年老。 曰:『劉公出典揚州, 而已。「生死厄於陳」條,李花開進口號,五絕一首,未云在弄孔子一類之戲劇中爲之, 叉如五代優語內「六目龜」條, 此種 İΠ 號,在舞伎之後, **庶事必應大治。** 敬新磨向莊宗獻口號, 叉不關戲內之諷刺, 民瘼康泰矣!』 諸伶人皆唱和 乃以 特即 (雑言俳 席即景作語, 目 鎮淮 詞, 可能乃戲中說白, 『此眞最樂王菩薩 南, 詠龜 以博座上之笑 置宴時, 取笑, 亦普 「伶

優」下 曰:次章參軍數論「滑稽形式」已引。 古今人於唐宋伎藝前所有之致語、 口號, 頗有解說, 茲略舉數家, 以明得失。 陳書一八七「俳

唐時謂優人辭捷者爲「斫撥」, 笑,令人主和 **今謂之雜劇也。有所敷敍曰「作語」,** 有誦辭篇日 「口號」, 凡皆巧 爲言

作語」 符合。 祈 橃 若舊書一三五李寶傳, 旣指劇中 即致語, - 說白, 與 [] \_ 號 便知其作辛辣酸刻之諷刺語者必甚多, 同在劇外, **調成輔端「因戲作語」**, 故其體 裁肯定乃巧笑和悦, 則完全諷刺, 迎非 絕非巧笑, 驗之上文所舉諸 「巧爲言笑, 因可斷其非劇外致 令人 實 主 例 和 大致 悅

語,乃劇中唱辭。 其亦曰「作語」 者, 偶合而已。 陳氏平列三事, 於三事之作用方面, 無所 判别,

是對戲內戲外,已開始混淆矣。

曲之總論中 胡震 亨唐音癸籤 並未道及唐代樂舞演奏前有致辭, 「樂通」三, 分述諸樂之器曲、 但於散樂 舞曲及散樂等, 飾, 分列「歌舞戲」與「雜戲」二 每節之後, 俱有總 論 部 於舞 陑

總論則日:

語 右散樂,有二種:或寫象人物謔弄, 篇唱。 優人辭捷者,謂之「斫撥」,則亦皆樂曲之餘,不可遺也。 或是炫藝絕角劇---並俳優所肆, 非部伍之聲。 然其陳也, 必佐以致

與百 以解 此節 戲。 穿插 惟何以不 口 號 所云, 也。查胡氏於散樂二部之正文內,均未述及致語 而 戲 捷動人,其伎乃在口:由此推知:百戲旣以現象驚人, 然謂二者「並俳優所肄」, 並 日「口 有數點 然上舉唐伶之口號, 俳優所肆」, 號, 應指明者: 而改爲「篇唱」?殆意別有屬。 其別固昭昭 「寫象人物謔弄」, 則將俳優範圍過分擴大, 倶 未云「唱」, 矣! 其說在唐代之根據 也。「篇唱」 分明指戲劇;「呈炫藝絕角 與篇唱,而編末總論云 ——二也。所謂 而對百戲內容又嫌縮 其伎當在肢體、 旣屬輔佐 如何? 「篇唱」, 部 未群, 分, 云,豈即 禽獸、 劇, 其在 小。 設若指 或指 器仗。 胡氏已 甪 伎 分明 外可 陳書之混歟? 百戲中之佛 掮 ]明言愛· 般歌舞劇 痴 雖 雜 固 伎 戲劇 則 然 百 亦

第五章 传藝

內之唱辭,竟與致語聯舉,則胡氏又有戲內戲外不分之嫌矣。——

周史五 原書一〇八頁。曰:

賓白在戲劇中,雖以補唱辭之所不及,但亦卽由有故事的歌舞, 演故事, 排場和布置,可謂已與戲劇極端相近!但僅有歌舞,仍不足以表出故事的情節。 口 號,來加以說明。 **已充分地顯示着賓白的用途。** 這便是賓白加入歌舞的初步,也便是定場白以四六飾句的由來。 不管是賓白參入歌舞,或歌舞採用賓白, 衍變爲戲劇的一 個關鍵。 故用竹竿子, 中國戲劇之有唱、 俳優們旣純以散語表 比方劍器舞, 倍蒼頌揚的 有白, 其

大抵是這樣形成。

發展,尤其唐宋階段,實一重要問題!而真正戲劇究起於何時, 周 說混戲外之致語、口號,爲戲內之說白, 較之上列陳胡二說, 亦將於此以判也。 益爲明顯而 具體。 揣周氏之意,**大** 此對我國戲劇之

## 致有三點——

- 3 唐宋所謂歌舞戲,不過爲有故事之歌舞而已, 尙無 說白, 不能比有唱有白之真正戲劇。
- (二) 如南宋劍舞中竹竿子之致語、口號,便是戲內說白之初步。
- 唐宋之科白戲內,說白用途顯著,亦足影響歌舞戲之採用說白。

按唐代歌舞戲早已有唱、有白,如上文所云,此層自压考以來,一貫體認未真, 不僅周氏爲然,故

確, 並 俳優 上列之(二),此 在前, 無可 講唱 ηĶ 處 所 與講吟在側,說白之充分採用於戲劇, 餘 可以不論。 者惟有第(二)點,大成問題,必須研討 唐歌舞戲之有說白,應直 已屬水到渠成之事。 接承漢魏六朝之遺, 故上列之(三), 至本朝, 則 分明 有 頗系· 正· 普通

之認識: 無· 唱· 間命 唐之公孫大娘同在一故事中? 分漢裝、 公認爲宋 正 Α̈́ 規之戲劇 相將好去。」 其次, 絶 今拾唐宋: 唐裝,且有酒果文具之設,可云南宋時一種特殊之化裝歌舞。正考謂寓以故事, 無 · 沅間作 如 漽 此能灰情形。 孤 4 王氏 南宋劍舞如史浩鄧峯真隱漫錄 如· 此· 絕未言戲。 在,如 (兩代正 説月爨、 錄 :品者, Ì 倘我國戲劇中之說白, 武林舊事「官本 王考此說於唐於宋, 公孫大媛非西王母或許飛瓊, 所 規劇中具體之賓白不提, 其中所插竹竿子之辭,當然爲致語之發展, 調脈爨, 具說自己不殊元劇之情形, 古劇脚色名目表內, 雜劇 曰 「問· 問· 兩失之矣!參看二章樊喻排滑 段數」所 所 至南宋時 紀 目 項伯亦難為極天子或漢武帝。 論. 記二百八十本,不 轉向南宋 史氏 方有「初 曾以竹竿子與參軍查鶻 **登突**如其來 明 曰 眀 小歌舞内· 「訛· 』, 謂 難 步\_, 劇 爲 ||求其所謂「初步」者, 能 FL. 曰 歌 試問如永樂大典內之張協狀元, 頗與唐歌舞戲相似。 纔入門牆 同 悉認爲有明 難言賓白之初 旣非耐仙故事, 調· 舞」, 此 剜 舞 收揚時, 业 顯然用白, 流 列, 無 行之時, 何能漢唐问場? 步 占 步。 但漢之項伯, 竹竿子念云: 何能便登堂奧 視 於唐宋戲劇 Щ; 同 其 亦不必皆 穮 中有 戲內之演 宋代 (劍) 歌舞旣 店歌舞 如何與 文武 抻 不但

語, 必 員。 轉向後之理· 考唐戲之歌辭已用語體,唐變文之說自已多代言,見附錄。 末亦不可少。」然而趙氏書中, 可手! 近人趙景深中國文學史新編,亦認宋太清舞前之竹竿子問念與花心答念爲對白,並曰:「所唱的自然是大曲,舞即是科,砌 上文論「說白」二字之含義,第一應爲代言, 尚能算領白乎! 周氏所以認竹竿子口中之駢四儷六為戲劇蜜白之「初步」者,殆受王氏之說與此表之影響耳。未 須嚴別!不然,戲劇演變之真象將爲之混亂,而遽曰唐宋無真正戲劇,元代始有真正 į 而反謂至南宋時, 固指永樂大典之張協狀元戲交乃宋人之作,宋戲說白旣已有非常進化者在, 賓白不過「初步」, 第二應爲語體, 尚用駢四儷六之體乎?當知史實必不如此矣。 我鹹戲劇講唱已發展至此,豈有忽然又逆 實非無故。 從可知戲外之語與戲內之 如彼竹竿子之問念、 答

ż 演戲之致語必不等於戲中人之代言說白; 蒜唱之致語,亦必不等於所講故事話本中之某一節。 兩方面截然異趣,其間劃若鴻溝。唐曰「行主詞」、曰「奏散」,唐宋曰「致詞」、曰「作語」、曰「致語」、 外,则一也。 質之排當宴會中始有之。 其作用 我國 一般伎藝在演奏前或演奏中之致語制度, 不止一端,或致敬,或説明,或宣贊,或予奏伎人以休息 **擔任致語之人,固不同於演員,其所發之語言,當亦不能視爲伎藝本身之一部分**。 卽普通社會之伎藝演奏, 甚至民間實藝人之當場周旋與布置 **尙應有更古之淵源,不必上層社會屬於儀式** 機會, 岩其在伎藝本身之範 中, 亦皆 例 圍 如 有 性

H 號」,元明南戲、 雜劇、傳奇中曰「家門」、曰「開呵」、曰「按喝」、曰「收啊」,…… 種 種 形式雖有變,

人性質

作用

劐

無

變 恆

新編輯, 文劇本 研討。 「斫撥」,乃二人之對白,如「鹹淡」見義是, 通道 可 曰 不· 無可考,當因對白之存在,必其聯帶產生,所謂「散說」是也。 可以窺見當時戲白中禪語性質之一 考,故卒訂爲歌 應與戲外之致語相 帮品, Ħ 茲 # 節論「戲劇文體」。 所謂「倡顐」、「優禪」之事,已略見次章變軍 略言 魏長於念誦。……」 驗之金瓶 未 日 說白之種類。 「歌辭」, 辭。 梅 混· 洞話中所見「說散」等,亦復相 陶宗儀機耕錄謂「其間副淨有散 但因唐代以七言四句作歌餅者極 又首章中唐節論「欣賞趣味猥雞」之末 再普通道白中, 上文三章敍「早稅」劇, 所謂「道念」 班,亦宜參考。 已詳次章參軍戲節論「滑稽形式」。 應有對白與自白之分。參看首章法蔽(十三)引周史語。 與「念誦」, 戲節論「滑 合,顯與唐代 曾謂成輔端所 說, 疑卽說白中之韻語乾念, 平常, 有道念 穃 他如唐戲說白中之雜詞究竟 形 所謂「奏散」有關。 **式**; 有注文述及中游所謂「輝衣」者 ;……教坊色長魏武 作之七言 而以七言四 所謂「險諢」之說, 四 [句作快] **馬戲中自白之情** 何 數 此· 而 干 頹· 板乾 篇 で散 韻· 劉三人, 如何,猶待 已略 說 濂 語, 念 史 書 書 者 當· 亦· 則 則 形 所 錐

杳

雖

調

鼎

無

蒈

#### 胕 錗

【唐維摩訪經問疾品變文糖錄】

(上略) 三千界內總閒名,皆道文殊藝解精,體似蓮花敷一朵,

心如明鏡照漂濤。

常宜妙法邪山碎,

解演真乘障海

白

斷詩

傾。今日筵中須授勅:「與吾爲使廣嚴城。」

於是菴ز《南上,勅喚文殊:「勞君暫起於花臺,隨我今朝勅命。……汝今與吾爲使,親往毗耶。……汝看吾之於是菴(《南上,勅喚文殊:「勞君暫起於花臺,隨我今朝勅命。……汝今與吾爲使,親往毗耶。……汝看吾之

面,勿更推辭。……」——羅振玉強煌零拾。

【唐維摩請所說經變文摘錄】(上略)

(古吟上下)天宮未発得無常, 富貴驕奢終不久,

福德纔徽却ূ落。

**笙歌**恣意未爲堅。

(中略)

須記取, 傾心懷:

上界天宮却請迴。

身終使得堅牢藏、 五欲業山隨日滅,

心上還除染患胎。

**躭迷障嶽逐時摧。** 

帝釋感師兄說法力, **着何酬答唱將來?** 

經:即語我言:正士受是萬二千天女,可備灑掃。

白 爾時處王告持世,因曰:「我暫別欲界,來下天宮。……我今無異實諾珍報答, 用酬尊德, 唯將天女

一萬二千,奉上師兄,可酬說法。……」假帝釋有一偈,告持世菩薩

爲欽德行離天宮,得禮慈悲大卑容。

喜飲膽糊消熱惱, 傾沾法雨蕩塵濛。(中略)

經云:「我言嬌尸迦,無以此非法之物,邀我沙門釋子,此非我宜。」

專心苦行,志意登神。……」—— 不出輪迴,盡因染欲。 白語:爾時持世菩薩語帝釋曰:「我閉當空月闇,爲有浮雲;寶鏡無光,皆因塵坌。未成佛道, 况此天女,盡是食嗔之本,地獄餘殃。未合菩薩之儀,不是沙門見解。失修行者! 許國霖敦煌雜錄「光」字九四號 爲有貪順;

### 六、表演

有關唐戲表演之情形,散見於上文各節者甚多,茲擇要舉十點——

- 有歌唱,即有麦演也。詳本華歌唱節。 唐人歌唱,特重唱情, 不僅唱聲。 特例看踏謠娘劇之表演情形。 情發於中, 必形於外,聲之所至,容輒隨之。 此
- (二) )唐人於講唱之說辭中,即已體貼故事人物之悲歡離合,作充分之面部表情; 可推知戲

第五章 传藝

劇說白時,必亦相同。 有表演也。 而傀儡戲之演憨郊郎引歌舞,尤可以見。 唐代舞蹈, 如鉢頭內「格獸復仇」之舞,乃遭喪之啼面;蘇中郎之舞, 一經結合故事, 此有說白,即有表演也。詳前節說白。特例看西涼技劇之表演情形。 發揮主題, 樊噲排闥內樊噲出入之身段, 便多多少少,傾向於表演。 乃尋歡之醉容等是。 ——此有舞蹈,即 表現其暗嗚叱咤

四 章參軍戲節。 及猴戲節所見,「侯侍中來」之表演, 科白類戲,兼以科與白二者爲主, 玄宗前表演安祿山畏懼李林甫之全部神情,尤可以作典型。 此唐戲表演之重點所在也。 並非專以語言調謔爲主。 已甚顯著。 如次章拍彈節所見, 附載優語中有 所謂科, 「阿與我死也」 李可及 、「弄眼 全指 作 表演。群次 條, 頭 腦, 乃 |李

龜年在

虎

步龍驤,當亦與此種舞蹈爲接近。

鱼 此點 於「娛嬋」。 是也。晚唐旦色優名, 脚色中, Œ 皆是。 反映 當時旦脚之表演伎藝, 表演性之要求最高者, 在過 顏師古解釋「俳」,爲「優之藝狎者」, **去辣鹊或史傳中之品評**, 有曰孫有態者,當時欣賞標準, 已臻一 莫如「弄假婦人」。詳四章次節性旦。 如初唐合生 戲 之 至 定高度, 可見一斑 雖否定如此, 段錄謂僖宗時獨伎劉真於此「尤能」者 中唐元載父子所賞之戲, 在今日作古劇研究, 却應 至於 認 一艘 祇

- (六)脚色之成立,有完全由其表演性以決定者,癡大或木 大 是。 直接自容態之表演上得來,其次方及說白等。計第四章末節 日「癡」、日「木」、
- 臣 百戲是表演現象,戲劇是表演情感與意志,截然不同。詳次章歌舞戲總節 唐代戲劇與百戲,雖混一於散樂範圍內, 其獻伎雖皆被稱曰 「戲」, 日 「弄」, 實· 則·
- (八) 唐戲中已有武打,詳三章邁口神豫劇。 而已。如蘭陵王及灌口神隊二劇所見皆是。 武打全屬表演。但爲百戲性質之表演,戲劇中借用
- 九 唐戲中每用面具,詳次章大面節。 其上雖皆有固定之假表情,但不能變化;對於 III 部有
- 變化,作真正表情者,而具反成爲一種隱礙物!本來未用面具者,勿枉其曾用面具。
- (十) 唐五代之猴戲中,人與猴分工:人任必要之說唱,猴任活潑之表演。 全劇之中,表演為: 主,人淡、猴鹹。詳次章猴戲

將與舞蹈中圖案化之身段手勢無別,乃又與舞蹈共有之,而戲劇之爲伎, 唱諸伎所共有之事;若行動中之身段手勢,方爲戲劇所獨有。 科」除指身段工架動作外, 按之唐戲情形,表演可分爲面部表情與行動中之身段手勢兩類。面部表情,乃戲劇與歌唱或 並強調面部表情;王銳元謝演出研究(東方雜誌四一卷三號)於此曾有統計。 此種身段手勢又須真實而自然,否則 **直難云獨立矣。** 元劇 唐戲

第五章 伎藝

唐

究作何解? 於此,亦自有說。 表情,當以面部表達者爲重,惟不以此爲限耳。 若聯繫「巧語」以求之,「巧語」宜爲說白,而「名情」宜爲表情。詳三章義隱注劇。 白居易詩述調笑及義陽子二位後, 曰「名情推阿軌, 巧語許秋娘」。 「名情」二字,

三本、 子語類 詩, 寇杜二 虔誠禮拜中,所有許多規矩格式而已,不能算表演。惟於「科」字始義, 延入禁中,每欲資稟,必先齋沐。 家於「科範」外, 戲 化 一嶽之符,躬執科儀,爰謀法要」。 馴 Mi 接近 不如車子廉楊世昌之酒。 後世 四折。 有所宜揚,情尚未得的證。自古有西漢平樂觀, 家科範,既然 「韓文不用科段, 所稱 戲劇化矣。 引硯北雜誌, 「科泛」, 亦曰 使人有不自然之感,宜不僅在宗教儀式, 「科儀」。 論裝模做樣, 「泛」字含義, **載廬山道士黃可立之言:「寇謙之杜光庭之科範,** 直便說匙去,至終篇, 何則?漸自然。」王氏疑「科範」一辭, 如天實間, 他日請傳道法,先生辭以足疾,不任科儀者數焉。」凡此原指道家於 顏眞卿李玄靖碑銘 數世縱欲, 向無明文, 程明允作龍角山 唐之初客尤甚於緇流。 演女媧洪厓, 自然純粹成體,無破綻。 以釋作 天寶 孟郊冽仙文內亦透露不少。 「科範」 老子宫颈, 四截冬, 且包含有個 爲 乃命中官赍觚書徽之。 類疑 店 仍與「科白」之「科」一致。朱 較 源自釋道二教之儀式。 謂觀主郭處寂 人之舉止 可 歐曾却各有一個科段。」 不如吳均之詩; 通 五代之道 仍俟探求。「科範」 王季思西 面 貌 「稟師之籙 在 内 厢 吳均之 必利 旣 儀式 按道 至, 社 用

辭之示意,祇於此稍露端倪而已。參考八章次節結論。 以四字為句。.....」 學質校尉」;又說白曰「曲按宮商知格調」。 而 二次紿張生也。 調」,皆示其中有規格須循,非由演者當場漫爲聲容也。 合以觀,便知古劇對於表演之要求,並不淺薄。□□黃西湖內滿江紅云:「是前來科段,今番又再使」。乃云科藝,謂鶯鶯 色,窠段、關振」等辭。 南戲館門子弟錯立身紫蘇丸曲曰「把梨園格範盡翻騰」, 敦煌寫本斯二五七七妙法蓮華經題記有曰:「余爲初學讀此經者, 所謂「寒段」,或應作「科段」,與「身段」義通。 「格」, 更如「格範」、「格調」等辭, 獨「科」也。 快無名氏應用碎金三七按樂類,有「宮調、管 調笑令曲日「我這爨體不番 不識句文,故趣點。 演則云「格範」、「格樣」, 唱則云「格 岩將科範、 魏晉以來, 亦不看科段,亦不論起畫, 格樣、 棃, 集段諸義綜 卽 已賀用。 格樣 全 多

猶用 中, 逐 尚有待於集中與研討。 遻 手打合以爲戲 宋王藏唐語林八云:「唐人酒令,……有旗旛令、閃墜令、 他 個手勢; 云。 宜爲戲中之偶然穿插,非戲外之生活。 用手打令不知何指, 或即事林廣記所載宋人歌唱令詞時, 類此有關唐戲表演之零是資料,散在載籍 抛打令, 今人不復曉其法。 按照 每句內容, 惟 優 伶家

#### 七、化装

章服飾 實例, 次陳唐人之說, 戲臺上所有形象之實際與理論,庶可得一初步之全面 茲 肃 論唐 節。 戲之面 凡 兼在 鄵. 二事之間,不可區分者,仍見於本節。 次討論問題。 化 裝, 沈約 米書 倘綜合夾章大運節、下章服飾節、 所謂「裝面」 是也。 **詳下文引。** 本節先略探 若其他關於衣 化装之源, 道具節及此節 養部 次舉 云云, 唐戲 分, 另群下 於唐代 化裝之

**謠娘必要求** 完成此等任務,焉得不作面部化裝! 顯。 與"易貌」, 陳 僅 書論曹植 心大小, 豹 首因此: 唐 羆龍 李 養注 顯然亦爲倡優之化裝。 與 容得許多憐」之感。常非月詩, 其寫實, 時之演員,已男女兼備,如男優弄假婦人, 西京賦 虎, |邯鄲淳事, 灰章拍彈節引。 丽 重在女媧洪厓等仙 表現美色,見三章劇錄引舊善音樂志語。 「總會仙」 倡 我國戲劇發展至唐戲階段後, 日 次因 曾謂「傅粉墨, **詳三章劇錄。** 「仙倡, 人;所謂 一般人對於戲劇欣賞之水準,此時 **偽作假形**, 「僞作假形」, 西涼伎之演出, 更衣易貌, 女優弄麥軍 連 冏 謂如 歌 舞科白 不僅 褲 以資 戲笑, 椿, 從而看戲劇化裝之由來, 也。 須使一班文臣武將、都 化 頹 卽假 「仙倡」 裝爲獸, 種, 已經提高。 官之長, 效果 蓋倡優常態」; 在原 尤重在: 所 至, 皆極 賦 例 化 所 覵 乃 如 醉 裝爲 「傅粉」 頗爲明 指, 有 看 著。 濱路 坐笑 不 欲

看看不足」; 獨之採人之實傀儡戲,至於「如真無二」,「百憐百悼」。 詳首章四 此之高,演員倘不賴精工之化裝術爲助,將何以饜觀衆之望, M 凯抱朴子「皂白分於粉恩」,便是泼戲之以白臉爲好、黑臉爲忠, 至於岩後世之臉譜制度, 示忠奸、 **离褒贬者**, 乃好奇之論。 據現有資料, 乃至「悅耳目, 對於戲劇之欣賞水準, 於店戲尚無之。編聚股澤迅生 移情靈, 不可以 御 旣如

旦的起源,

姕, **伎不得綵衣;舞伎正冬著桂衣,** 謝 健觀無賦:「頓華 脫以自持, 舞· 如· 面,宮廷則 世, 戲劇源於歌舞, **並非面具等**, 此,則唐戲情形可想。 下僭滋 可,王公衆庶則爲僭, 極 則可以斷。參看次章沃面節引通雅語。 ! **古舞確已化裝,尤其女伎。** 器服、 整文柱而好節。」程,即掛, 王建宮嗣日 裝飾、 不得藏花裝面。」「藏花」二字二史所無, 其重視可 樂舞、 音容, 规 乃上身之服;此謂舞服。 雖當時程衣之制, 通於王公, 宋書六一、南史一三宋江夏文獻王義恭傳 唐舞沿層以來之舞制, 達於衆庶, 若舞伎之裝面, 與正冬節令之限, 茲據通鑑二二八胡往。 上下無辨。」 確已化裝, 裝面之為 面 其上文曰 俱尙待 蓋謂 當無符言。唐 舞 詳,初唐 幣 伎 一降 「 |胡 化 裝

來汗濕羅衣徹,樓上人扶下玉梯。 歸到院中重洗而,金花盆裏潑銀泥

所謂 鄭谷賦蝴蝶云: 「銀泥」,未省足當今世化裝所用之油彩否?白居易詩「銀泥衫羅越娃裁」,乃詔舞衫上用銀泥描畫, 「背幌輕隨夢, 歌樓誤採莊。 王孫深屬意, 繡入舞衣裳。」 後二句謂舞衫之繡 與此異。 用

像。 蝶爲圖案; 舞· 面· 如· 此, 女 句 則謂 戲面又可以知。 歌舞者 花 飾 鮮明, 最顯著者, 致迷飛蝶, 臭過 於准 認爲真花。 記所見「賣假金城」與 花飾旣如此, 「娘子服破」二 其 面粧之豔, 不 難 想

文在坊本崔記已佚,見宋曾慥類說七轉載——

不在。 龐三娘善歌舞,..... 其變狀如此,故坊中呼爲「賣假金賊」。 明日來書, 以名字求僱。 奉留之。」使者如言而至, 特工裝束。 使者遗門, 义有年, 面多皺。 旣見, 呼為 「惡婆」!問三娘子所在, 麗乃盛飾, 帖以輕紗, 顧客不之識也。 維用雲母, 麗紿之曰: 和粉蜜塗之, 因日: 「昨日已參見娘子阿 「龐三是我外甥, 遂若少容。 背大酺 **分暫** 

淚 有額大娘, 其婢見面,驚曰:「娘子眼破也!」 亦善歌舞, 眼 重败深, 有異於衆。 能料理之, 遂若横波, 雖衆人不覺也。 費因 見死, 

拭

龐顏 不能過此。 作 . 伎樂, 化裝之技固 而戲劇亦在其中。 此等名雖曰「舞」, |神矣! 獨疑普 麗三娘應汴州大酺之僱, 通舞容之化裝何至精細如此? 殆已無異於戲劇 中之表演矣。 與後世之搭班演 下章劇場節論「大酺」, 雖近代戲劇中,旦脚 戲, 固無異耳。 裝面之要求,料 便是大宴會, 此層尤當

王氏古劇脚色考餘說三「塗面考」,曾舉唐戲化裝三例如次——

淮

意

- 蘇中郎劇內, 面正 赤,狀其醉。
- $\Xi$ 踏謠娘劇內,蘇郎中鮑鼻。
- $\frac{2}{3}$ 後唐莊宗自傳粉墨,稱李天下。

#### 茲廣之曰:

- 豆 西涼技劇內,「假面胡人假獅子」,此假面乃化裝,已詳次章。

踏謠娘劇內「乃爲假面,以寫其狀」,指男優弄假婦人之化裝,已詳次章。

중 鳳歸雲劇「美人一雙閑且都,朱唇翠眉映明矑」。

步

「掠地皮」劇、「綠衣大面胡人,

若鬼神狀者」,

此大面並

非面具,

已群次章科白

類諸劇。

- 丞 鉢頭「格獸復仇」劇「面作啼」,除表情外,亦有化裝。
- 九 拍彈戲內,「弄眼,作頭腦」。 類此之表演,難憑演員之本來面目,必尚有化裝。
- £ 容。詳下女討論問題。 科白類戲中所謂「滑稽形式」,詳次章為軍機。 除科與白外, 尚有「逾粉優雜」之滑稽面
- <del>千</del>二 李商隱詩「或謔脹飛胡」,從多方證明爲戲劇之表現, 所謂「 胡 ), 乃面部化裝可 知
- 太平廣記三七〇「姚司馬」條引西陽雜俎:「二女悉忠精神恍惚, 夜常明 炷,

外五章 伎藝

| 湟阜,未嘗暫息,然奠見其所取也。|

等,又是何種人所扮? 「孟說是也」, 綜合此等事例以觀,唐戲內生、旦、淨、丑,已色色配合劇情, 磐石不生栗, 象物,非象人矣。」——凡此則皆謂操「扮人」之術者,故曰「象人」,非謂操「偽裝禽獸」之術者也, "為其象人而用之也』。 但彼以木俑,此以入象耳。 焦循正義曰: 獨不以爲象故事中之人物或神仙。 辭之指作伎藝人,始於漢書二二禮樂志,已詳次章參軍戲節引。 足糾诟康之誤。 顧 然則今日戲臺上,凡戴面具、 馮元 唐人對於化裝一事, 君古優解三「是則秦漢優人並兼象人, 殆不經心語,亦未足憑。韓非子謂「磐石千里,不可謂富;象人百萬,不 「俑能轉動, 象人不可使拒敵也」。 假使漢代之倡優與象人不無扮神仙 周禮春宜家人:「及葬,言贈市象人。」國策齊策鮑彪注:「偶, 象生人, 自有說法,不必與後世同。 其視漢伎乃專有百戲, 流子梁惠王曰:「始作俑者, 故卽名 象鬼神或妖精者, 『象人』。」周壽昌漢書注校補曰:「象人, 即楚優孟著令尹衣冠,爲孫叔敖之類。 戲魚蝦獅子, 入物, 均不得謂之「優人」 茲舉「象人」 則如西京城所舉女媧、 並無戲劇,實未顧及 各有其裝面之術矣。 孟康之注以爲象禽獸或水族之人, 且着假面」, 其無後乎!爲其象人而 相人也。」背以物象人, 與 「假面」 耶?不然:又不免首 遂將優人與象人 全 二端。 洪厓、 呵 赃 卽 (此異) 東海黄公 <u>u</u>] 锰子所云 用之也 顏師古注 如孟說, 象人」! 謂 斑以人 強。

章去藏節所謂「時代歧视」之病矣。 元稹象人詩曰:首章去藏〔三〕

被色字成象,觀字色異真。自悲人是假,那復假爲人!

不圖在此「人是假」之封建社會中,竟尚有「假爲人」者,雖曰多事,却愈足使觀者驚心動魄! 色, (都)(3 東海黃公故事者曰「戲象」。 已不盡爲無故事之舞,而且有爲演故事之戲者。 本是真人間, 則完全指象人爲戲劇演員, 者,如優孟象孫叔敖,文康樂象庾亮, 裝與服 此,在唐代戲劇之理論部分,應佔重要一頁。 元氏之社 (伯 畢竟尤爲緊要!田邊偷雄中國音樂史曰:「西域多用假面而舞踊者, 飾。 曰 會觀與戲劇觀也, 上之表現旣普 ··「何須更弄卻翁伯, 方登場時,絢爛至極 因旣充塞欺詐、虛偽、……以後, 遍是「假爲人」, 與梁蝗詠木老人曰:「須臾弄罷寂無事, 其任務乃扮演社 以此詩之內容而復曰「象人」,則所指者可以斷爲戲劇演 **詳次章參軍數及歌舞數總節。** 即我此身如此人!」 ! 戲旣終場,忽爾寂 如扮官吏卽假爲官, 惟就一一時之前二句看,分明反映當時之戲,已頗滿 會上種種人之種種象。 結果乃無一不空, 如曬鐵論指胡妲之伎爲「戲倡舞象」,西京雜 皆一樣觀威。 滅,亦冷酷之極!凡設計象某種人、或象某 對於其全身服飾,固當注意, 稱為『象人』。此由印度方面得來者也。」未明所读。 扮婦女郎 古代所謂「舞象」之「象」, 無一 還似人生一夢中! 戲劇者, 不假, 假爲婦人,則演員本身之或 故悲之日 即「假爲人」耳。 君藻擬面 員無 「人是假 盧 部之容 疑 54 綸 至漢, 人間 ... 人 求 看弄 化 演 凡 此

第五章 伎藝

老或少, 甚大;推而 文見顏大娘與觸三娘化粧術之高, 「弄假官」,見次章參軍戲節。 作劇中人, 「弄假婦人」! 或缝 方合扮戲之需要。 知劇中人之性格與演員本人性格之間,距離亦甚大。戲中之婦女,終是一種「假婦人」, (或妍, 辭,必不限於指男優所 尤其或男或女, 即女優扮婦女, 此乃一極平凡、極基 已說明女優之充旦色者,其「扮相」與演員本相之間, 爲,同樣亦指 肖完全無關。 亦仍是「弄假婦人」,見四章任旦節。 女優所爲,吾人應無復置疑。 本之意識 演員一出鬼門道, 也 循此以求,當知女優扮 即須完全忘却 與男優初 自我, 近無區別。 。 管· 吏, 距離 而 往往 已化 固· 是· Ŀ

礙,而贬損其效果耳。 刻木爲假面」;; 業已詳之。重要之點,在二戲有複雜之表情,前戲又有美妙之歌唱, 人劇說· 中所謂 舊書音樂志 曰 甲義已詳次章大师節;茲於乙義,補充說明如 「假面 「常着假面」是。乙義指化裝,不指面具。三章敍踏謠娘與 有不同之二義在: 甲義指面具, 不指化裝。 下 不容戴面具,從中障· 如蘭陵 Œ 劇 }西 】 ;涼 記 曰

樂志 家訓敍傀儡子云: Ⅲ 世上無戴面具之傀儡, 殺文康樂即體畢樂。 假 囮 指化裝, 「後人爲其象, 不指面具, 日「亮卒, 由此可推知文康樂內象庾亮, 唐以前已有之,不自唐始。 呼爲郭禿, 其伎追思序, 獨文康象庾亮耳。」傀儡之象人,乃直接彩 因假爲其面, 亦不用面具,而是化裝。|董史三二在中 如上 執翳以舞, 引宋書或南史所謂「 象其容」, 裝 皆是。 面 綸 顏之推 木 隋書 人之 督

中探出 假 國 ፖታ 有 謂 爲 用 面 面 具 其 面 面 具, 面 具。 與 面 逄 子 -。 見次章次面節。 想當漢魏六朝以迄隋 面二義,即 見明曹學佺蜀中廣記一〇八。 所見恰與此相反。 「面子」 但如宋太宗時, 唐時, 伹 辭, 董氏 所畫面容, 很普遍, 亦有面具與畫像二義。 僧元靄爲小黃門楊懷吉 於其說, 不止 旣不具理由, 旣稱面子, 蘭陵王用 彼 古謂 牠 畫颜 亦 面部化裝, 未 隋書音樂志說:『禮墨 胡 貌 舉例證, 流子」, 取 當然亦可稱 出 實 折證, 猾 未 今日 足 憑 則 亦 **渚**,.....因 鬼臉 裝 日 假 画 「於懷 闻 子 蚁 固

之化 有· 以· 情。 表 情, 威. . 裝,亦有混稱爲「大面」之說,已見次章大面 若生旦與丑之裝面,眉梢眼角,秋殺春生, 但一 般·面· 人,與面具截然不 具之表情定於 [具,僅所以狀威猛或奇特而已,能驚人, 同 一,具如不易, 唐人雖渾同其名稱,吾 情 必 無 飾 各因其神色而異, 改。 不能威人, |人當| 後世 [淨之逢] 研 析其 體 面 與百戲之性質 則· 大· 人濃 用, 庶幾善 有助於複雜之表情。 厚, 致 醴 妨 較 害 唐 接 說 面 近。 Ę 密 作 面 後 複 具 目的在 世 ٦ŀ 雜 戲 之 亦 有

訓

表

劕 帯 史及日人鹽谷溫 無 論 兹入討論 古 ||今戲劇 問題,仍當先及面 爲配 中國文學概論講話,均主張戲劇之中,由 合劇情 ,或脚色之需要, 具與化裝之關係,以便就 均是面具與化裝同時並 此一 面 事, 具 發 展 有所 到 結束。 途 用, 面 化 裝, 次章 從無 是 大面 先 純 \_ . -節內, 粹 種 面 演 進。 胷 渡 讇 丽

第五 伎藝

数。 設若認爲有所 後演 情, 脚色,皆普遍用面具也。 出 面· B時期」; 便 進至純 如鄭振鐸文學大綱十七,竟信踏謠娘與蘭陵王及鉢頭同, 是一 施其面部化裝。 顯著之例。 而落在所謂「面具時期」中者, 粹 謂「演進」 化 裝之現 但按諸上列唐戲中化裝之十二條事例, 象。 然後知事實上終於難劃漢魏六朝隋唐之传爲「面具時期」, 者於其間, 近人對於唐戲所生之誤會,種種方面不同,此亦其一,得於此辨 茲從化 裝方面言之,生、 於勢且將劃如唐戲者為 於勢又將被認爲不分生、 Ħ 丑三色, 「面具時期」,劃如後世戲劇者為 生、旦、 皆爲戴假面具之戲, 不分古今, 旦、淨、 淨、 <del>1</del>: 四色, 퐈, 均難戴 而認 一律戴面具以演 **詳三章踏議**源 皆確 面 正之。 此 具以演 時期· 巨配 人劇論化 所· 有· 合劇 「途· щ

戲不然。 不傅粉 可不必,賴唐戲有以明之。清吳長元燕蘭 其面部不如彩 **機**崔記所 戲「花部」 今日懷疑古劇之旦乃戴面具以演出,固屬離奇,近代復有懷疑古劇之正旦面部不化裝者, 而 載 如踏 1 歌 唱者為 **演員張四娘乃「善歌舞,** 謠 旦點粉之形式,則可, 「雅部」之所謂 娘 ,可謂主歌者矣,所代表之人物性 Ē, 卽 雅」, 唐 ,謂正旦因主歌故, 『雅樂部』 與唐代「雅樂」之「雅」 亦姿色」。 小譜例言云:「元時院本,凡凡色之塗抹科諢 之 意 也。」元人斉樓集末餘云:「凡妓,以墨點破其面者爲『花月』。」 又據常非月目觀之紀錄, 格 便以木色登場, 可 稱如後世之正 相附, 略無脂粉, 固覺不切, 旦, 75 非 舉 花 手整 則· 未· 耳, 而謂正 取妍者爲『花』, 必. 花 亦 眀 鉚 且 至· 少· 雅 亦大 翻  ${
m I\!E}$ 唐. 身 但

舞錦 桩 筵。……不知心大小, 必然不廢, 甚且淸妙耳。 容得許多憐」,依然着意於其色相。 唐代婦女在平常生活中之容粧, 攗 料張四娘輩之扮踏謠娘, 般記 載, 與粗疏印 象 於 似 面 愛已 部化

近人孫楷第傀儡戲考原論塗面云

勝於後世,何況扮戲!

此點亦可考慮及之。

說三「塗面考」,謂唐時舞曲塗面,不言參軍戲。 唐之弄參軍戲,其爲參軍者,約略當於後世之副爭。 **其事已在唐後**。 、莊宗自爲俳優, 其時去唐不遠,疑唐之參軍亦塗面矣。 按倫官傅但云莊宗別爲優名以自目, 名曰李天下, 雜於塗粉優雜之間, 然引五代史伶官傳, 當時亦變面否, 時爲豁優撲抶摑搭」。 日李天下, 無 **伞不可知。** 「自傳粉墨」 謂後唐莊宗自傳粉墨, 據此, **王靜安先生古劇脚色考錄** 蘢 知莊宗所爲, 北夢瑣言卷十八載 稱李天下, 即寿参軍

略容態, 按段錄之述唐代伎樂盛況, 所指,正 胂 麥軍戲,且不限於科白 態入手 是其在戲中之面部化裝耳。 無所措。 無所措。 合此種種, 莊宗 類戲。 「自傳粉墨, 知在上文所舉「滑稽形式」中,既欲尤盡其妙, 曾日「復採優伶, 惟如近代臉譜之制,唐時尚無, 據下章服飾節,莊宗實際扮演之人物, 與優人共戲於庭」, 尤盡滑稽之妙」,唐時舞曲 見通鑑二七二與北夢瑣言 上文已言。 故對莊宗之強面 必不至於專重 且塗面; 範圍頗廣, 癡大木大又全從 「塗粉 聲, 所演 必不 縱粉! 優 而· 忽· 雞 止

化五章 伎墓

九六〇

分明,尚不能意識其卽同於後世舞臺上之丑脚也。至於莊宗之遭撲挟摑搭,爲角觝所有, 不屬參軍

戲,已群次章變軍戲節。其中角觝是否亦鑑粉化裝,茲可不論。

# 第六章 設備

#### 一、劇場

體,或僅得其近似, **周圍有一定環境。** 唐代已有劇場, 董理成說, 「劇場」二字, 徐圙修訂補充。 當知其不然矣。 除扮戲之後臺外,其餘部分,現俱有零星資料, 或與普通歌舞所用尚難分。 含義甚寬, 周史三十曾謂「中國之有劇場,宋代的勾欄當爲其嚆矢」; 今旣 肯定 要以戲臺或表演地方爲中心, 編末「補說」五提及唐人幻瀾圖詩之辨解一文,足供劇場研究之 雖皆大概而已, 其前有看戲之處, 難云詳盡, 足以說明唐代情況。 但不妨先就此等資料, 其後有扮戲之處, 或已觸及本

代長安地方之娛樂場所, 構則有敎坊。 假如以唐代較大之都會言,例如東西兩京,其典散樂者, 凡此上層機構於表演伎藝之設備如何,非此所欲論。 顯有歌場、變場、道場、 戲場四種可舉。 國家機構有太常寺之大樂署, 請先朋前三種之輪廓, 此所論者,乃一般社會情 然後再詳 皂家機 形。 唐

**≫**考。

設備

第六章

唐 戲 弄 下册

第四種戲場,庶可顧及全面。

敦煌曲皇帝 處辭第一首日:

新歌舊曲遍州鄉,未聞典籍入歌場。 新合孝經皇帝感, 聊談聖德奉賢良一

場所, 此處 蘇中郎劇引段錄「每有歌場,輒入獨舞」,並可參考。 不分離,其實必兼爲舞場也。 「歌場」二字, 業已遍及州鄉, 無論虛指或實指, 正好藉以推行此項皇帝咸詞, 如韋應物之女,會流落長沙舞柘枝爲活, 皆示開天間玄宗親注孝經頒行天下之時, 爲宣傳之助。 名雖曰「歌場」, 或卽託跡於此種歌場。 民間原有之聽歌 唐代歌與 舞多 三章

唐薛昭耀幻影傅李秀才條略曰:

度部即中陸紹, 元和 中帶謁表兄於定水寺。 鄰院僧偕字秀才來, 寺僧詆爲不選之徒。 日:「望酒旗、 骶變

場者,豈有佳者乎!」

此事, 樂之所。 太子閱女樂, 看蠻妓講唱照君等,應俱在其地。 段成式齊陽雜俎前集五亦載之。所謂「變場」,被視同酒肆,且加「翫」字,爲不逞之徒尋 語雖出諸僧口, 謂 「婦人爲樂, 亦足代表當時衞道君子之心理。 必務冶容, 其藝大都爲女伎,棄著色相, 娃姣動心, | 盛惑喪志」 如吉師老之「看蜀女轉昭君變」、 故措大趣之若鶩。 乃指率更寺官署名, 先天初, 非寺廟。 王建之 賈曾麻 之女

{優 伎言;'開元初, 一時風氣,可以想見。 禁女樂朝謂「徽聲編於鄭衞, 謂變場獨非端人正士之所履,恐亦門面 **街色矜於燕趙」**, 一語· 一語· 乃指民間之 女伎言: 俱群七章四節

不及。 **禪**戒不密, 道場本爲爲僧名德所主,鳩集善男信女,參經禮佛,定邪悟道之地, 如唐趙磷因話錄四日 所謂「道場」, 早有淪爲聲色相邀, 士女廛雜者; 其吸引衆等之魔力, 每爲其他三場所 難云娛樂也。 然唐俗輕颺,

樂聞其說。 有文溆僧者,公爲聚衆談說, 聽者填咽寺舍,瞻禮崇奉,呼爲「和尙教坊」,,效其聲調,以爲歌曲, 假託經論,所言無非経穢腳褻之事。 不逞之徒, 轉相鼓扇扶樹, 愚夫冶品 婦

必指謂 用途,容稍別於民間賣藝之人,但在一般趁逐道場、留連寺院者之作用,則大抵娛遣, 說與歌曲,且及俳優。 前章歌唱節所述和 以 與歌場、變場、戲場同列,並不枉也。 「不逞之徒」,亦狹隘之見耳。 尚清唱, 雖未必卽在道場中演出,亦可見此輩所表現之伎藝範圍頗 可爲此事之實例。 故謂唐代道場所爲,有一部分直等於賣藝, 更參考下章演員次節, 知「和倘教坊」所爲, 廣 供人蓉樂而已, 或別圖 其聚歛錢帛之 不僅談· |方便;

再 門演劇之所。參看灰章傀儡戲節討論問題(內)。 唐代所謂戲場, 應與 南米瓦舍同, **兼容百戲、戲劇及維伎三類。** 錢易南部新書戊云 並不如後世之戲院、 茶園, 爲

第六章 设備

九六四

長安戲場,多集於慈恩。 小者在靑龍,其次鷹屬、保壽。 尼講盛於(保唐) 名德聚之安國。 士大夫之家入道,

盡在咸宜。

宗鏡錄卷三引大宋吳越國慧日永明寺主智覺禪師延壽集

場地考, 謂 互 道地。 步緩,拍急則步急。 如楞伽經揭云:「心爲工技兒,意如和伎者,五識爲伴侶,妄想觀伎衆。 無始無終,長生死也。」 如彼按兒,取諸樂器於戲場地,作種種戲,心之伎兒亦復如是。 種種裝飾,種種因緣,種種樂器,謂自境界技。兒戲者,生死戲也,心爲伎兒種種戲者, 如歌舞立技之人,隨他拍轉, 種種業化以爲衣服。 拍緩則 戲

**燧氏所述**, 近 人向達唐代俗講考, 當屬大中以後事。這去十八下資宗紀, 謂「除咸宜不知外,餘……六寺全在長安城東, 載大中前一年, 上都左右兩街諸寺興草情形, 即所謂『左衞』也。……」 與向說不盡符合。 宜合

通鑑二四八所載武宗會昌六年上京兩街諸市情形,參互考訂。 通鑑 宣宗紀 曰:

「慈恩寺觀戲場。」帝怒,嘆曰:「……豈有小郎病,不往視,乃觀戲乎!」 大中二年冬,十一月,萬壽公主適起居鄉鄭顥。……顯弟賢,嘗得危疾,帝遭使褪之。 選, 間公主何在。 Ħ

雕寺。 ፓኃ 實例。此事亦載唐張問幽聞鼓吹。 每寺所有,不止一場,四寺共有之數當必可觀。 此種戲場, 大者多在慈恩寺, 唐之戲場所以多設在寺院, 次者在薦福寺、 保壽寺, 應有沿革可考。 小者在情

之, 風習 常所設, 暑不更,貴賤成集, 事檢洛陽伽藍記長秋寺、 後, 無非利用其所 則 則歲首始有; 戲場與道場二者, 有廣場, 其盛可想。 一則賣藝人經營,一則政府措證也。 **瑞**光寺、 與瞻禮之四衆, 地點密邇, 唐代長安諸寺戲場, 禪虛寺等條便知, 其表演之伎藝雖然分工, 市集之遊 稍有別於隋薛道衡戲場轉韻詩之所詠: 人而已。 唐寺設戲場, 元稹與晦侄等書日 **迨社會上旣已養成一種** 若其所擁之觀衆實已合 乃沿北朝之舊。 者以常情度 逛 流。 廟 則 之 經 寒•

吾生長京城,朋從不少。然而未嘗識倡優之門,不會於喧譁處縱觀。

大衆化者,尤易麅集於此。 所 至於看臺,因觀衆中身分懸殊,妃主王公, 處」,戲場內之一般秩序,不合理想可知。 **」之**貶耳。 謂「倡優之門」及 戲場內所演之戲, 「喧譁嬢」, 杜佑所賞之盤鈴傀儡, 顯然即此種廟會內之戲場所在。 必甚廣泛、歌舞、 未必肯與版夫走卒同其擁擠, 科白, **官亦戲場所有**, 兩類皆有;岩傀儡戲、 元氏蓋對侄輩親爲謹飭, 其演臺應是樂棚制度, 當另有驅劃。 猴 戲等, 旣日 其伎愈爲 詳下文。 避免不 喧喧

叉遺奴子 濮陽郡有續生者,…… 此等「喧譁處」,殆因與「市場」隣近之故, 往諸處看驗。 奴子來報, 每四月八日,市場戲處,皆有續生。 場場悉有,以此異之。」 廟會更不免。 此等「戲場」,在市場之內, 郡人張孝恭不信,自在戲場, 太平廣記八三 續生條引廣古今五 數量多, 續生, 行記 殆

「不如祇於此郡(按"應指處州)龍興寺前, 觀之徒,通計不下三萬 廣記三九四徐智通條,引集異記,謂徐處州人, 技佔 場, 非 場 設備供多伎先後夾第而用也。 人。」又曰:「寺前負版戲弄,觀看人數萬 與吾子較技耳。」一日 夜聞 場在 河橋 八語, 濮陽, 衆。」此例 不知歌 "「寺前素爲郡之戲場, 曰:"「明晨何 舞戲中 k 明 抑曾演 以 爲樂? 濮陽女否? 每日中, 叉 聚

之處,一片廣場,環場有道路, 之勃文詳首章五節盛唐及七章四節女優。 先言第一 待過 思明宴於太原城下,而使倡優居臺上,侮慢唐皇。 텕 以 包含女優之演 句亦 崩 境軍 址, 惭 唐代戲場,有露天與室內之別。惟戲場雖露天,而戲臺並不盡露天, 可 種露天戲場。 隊, 故臨 解釋為長袖之女舞繼續角觝之後, 即明代查家樓戲場舊址之詳圖, 詩 戲在內, 事 構之, 尤明顯。 斯亦露天戲場之一實例。 三章般踏謠娘與蘇奠遮之演出,皆已肯定其爲露天環境。常非月看演踏謠 並 利· 用· 非演戲之常制。 路外繫馬; 毬場演戲, 有 Ë 叉(八) 「廣場角觝, 泚 以容衆覺, 觀衆三面簇擁戲臺, 曰 均在廣場演出。 蓋猶 至於三章科白類諸劇(二)「靳指天子」 此臺爲使表演 「忤龐勳」 一片曠場, 固唐代所習見。 長袖從風。」 表面 條所見泗州 (顯著, 自然成圓形。 日 與今日有圍牆屋頂之戲園不同 日 「女樂」, 周 使敵人在太原城上之見聞 「角觝 不可誤會, 史三十載清 刺 史杜慆在 開元二年, Ξ 稻日 「長袖」, 北京 下文群之。 毬場演劇, 競賽 條, 禁斷女樂 廣 實際 和 樓 謂 茲 戲 招 得 史 噟 帷 娘

煡 見 此一古老之制 民衆看戲之所, 度,則依然保存也。 **歷代大抵荷簡** ÷ 自唐即爾,迄明千載, 並無多變。 或同時已別有所改進 者在

設樂棚. 中· 非· 佛清禮 忘也 棚與勾闌,詳馮沅君古劇說集內勾願考等篇。 風 稠 舞錦筵」, 《對於戲 日, X 一,正 不能爲之; 云"「鉗赭裝牢戶,(原注:「獄戶。」)嘲嗌繪樂棚。」(原注:「山 · 差衞: 代 庶幾可以成演; 元稹哭女樊詩曰: 臺, 配合露天戲場之戲臺,宜是樂棚。 同「矮子觀場」,無以自足。 下文, 前樂人作樂, 仰視則: 即唐代早已有戲,而宋元戲劇之制度,自有其唐代 「錦筵」 為樂棚· 故曰戲場露天, 「騰踏遊江 雜戲, 原爲室內戲場之戲臺名 平視臺上装 並 舫, 左右軍百戲在其中」, 而不知樂棚早有於唐。 故必攀援人肩, 戲豪不必露天也。 攀援看樂棚。 飾· 樂棚之說,最爲緊要! 種· 種; 栩多畫一 稱, 叉· 不· 或履其他 ·妨· 以· 宥 時可嘲笑之人。」)所謂 常氏 樂棚, 常非月在 實唐制之遺。 由此應悟宋元樂棚中之所爲, 蓋 錦 借 高 東京夢 之淵 用二 猶云 筵. 處, 露天戲場看演踏 二· 字· (看臺上) 源在, 字, 方逐 近人但知宋元· 華錄 「樂棚」, · 美之耳。 以便詩 所 不 欲 演戲。 六「元宵」條 μĵ 容不必爲戲音, 否認, 中 臺· 叶韻 謠 兒 頂· 宋范成大吳中 戲 娘 童 有· 場· 之· 棚, 亦 曾 ίίΩ 曰 履 唐· 柳· 딕 不 日 地 但具名 翻 瀌. 有· 可 紀物 觀 内 身 遺 雑

次 及室内 戱 場 ) 須連 一帶戲 軣 並說明。 露天戲場乃所以容衆, 設備定較 簡 陋。 室内 戲場 劕 供

第六章 设備

仍從指戲臺之樂棚來

趣, 場亦謂之場屋」語。 星伎之場。 賀老琵琶定場屋。」白居易詩:「定場排越伎,促座進吳敵。」所謂「場」 棚,蔭蓋街連,如屋宇之櫛比,與元白詩中所說不同 大致可該。 少數人娛玩,設在朱門畫戟之家,酒綠燈紅之際, 使不忍牛途而 「定」義可能有二說: 五例之前, 去, 此曰「戲場」,綿亙八里, 對於室內戲場, 當在終場之時。 或謂安定場內秩序, 似以後一說爲長。 尙可先得一總概念。 乃指大範圍之「戲區」; 此日 當然較爲精緻。 當在開始之時,或謂維繫全場觀衆之最 下文論看棚, 元稹連昌宮詞曰:「夜牛 載籍所見,情 马隋曹音樂志 或「場屋」, 「場屋」,乃指夾道之看 形不 月高: 應皆指室 茲舉五 有 絃索鳴, 「故戲 高興 例 內

**炉吳世家紀徐知訓楊隆旗飮於樓上,徐爲參軍、** 熙載與舒雅易服燕戲,見四章末聽節。 演臺,二人而外,尚有優人高貴卿侍酒,除高而外, 例尚不成為戲場,卽酒席筵前、方丈之地而已。 其情形已較不同,凡侍婢賓客,應皆觀衆也。 楊爲蒼鶻是也。詳次章科白類諸劇公三。 是否尚有第二旁觀者, 亦說不到有觀衆, 僅自演自賞 均不可知。 當 |時樓上| 面 틴 南 近代 是否 唐韓

東樓詩『汾河舊宅今爲寺,獨有當時歌舞樓。」可證。 容宗在潘時舞榭。」憲宗時,有廣宜上人,特許居安國寺紅樓院, 例 |日「舞榭」,有特稱爲「紅樓」者。 不在市衢,而在寺觀內,「歌舞樓」等 段成式西陽雜俎「長樂坊安國寺」條云:「紅樓 白居易等均有詩供奉。 屬焉。 花蕊宮嗣云 張 橆 法

「禁寺紅樓内裏通」, 取「紅樓」二字, 云:「紅樓如有酒, 維竹學度按!」數煌曲長相思云:「終日紅樓上,□□舞着詞。」又十二時云:「或臥紅樓整沉醉。」 以名市衢間 亦是。 疑當時此等舞榭與下文所述舞臺、 般徵歌選舞、追歡買醉之地, 遂不復有戲臺之意矣。 舞閣、 舞筵同, 便是戲囔。 如質島之弟 後來泛 無り

單,乃賣藝性質,凡入場者須納貲。 而「設」指伎藝者。隋唐十三音樂志, 意。如白居易集謝家與賜設狀及謝賜殺及匹帛狀, 間或宴後, 如王 是歌舞與戲弄,則皆曰「殼」。如「十三設大壯武舞」、「十五設雅歌五曲……」、「十六設俳伎……」, 上"「長安坊巷中, 正是此意。 日,大設, 建 **於第二例與第三例之間,應先說明所謂「設」與「酺」。**|慈恩||青龍諸戲場,露天居多, 引王氏聞兄錄, (宮嗣: 奉邀娛賞而已。 普通宴而不設者固多, 爲伶官作戲辭。」 **春設殿前多隊舞。**」 有攔 稱封舜卿 街舗設, -此其大別也。 至蜀, 下文第五例引太平廣記, 中夜樂神, **若室内戲場,皆王公府第、文武衙幕之主人所設,** 若設而不宴者,容亦有之。 白居易詩:「戎裝看春設, 尚皆云陽食。至隋唐, 設弄」。又科白類諸劇(1克般「五 敍三朝設樂, **诞明未已。」正謂舖設戲臺,** 「設」之古誼, 凡四十九節,內單純爲樂者不云「設」, 稱「靑州大殺」。 稱 本包含宴, 「宴設」之義漸變:有 左握實刀斜。」上文三章敍麥秀兩歧 若宴與設策至者, 日「宴殺」, 縣天子」, 演戲樂神。 南唐劉崇遠金華子雜編 每有明 引南部新書 「宴」指飲食、 初無 蜜客但於宴 文 設戲之 設備簡 ΙIJ 按。 倘

第六章 設備

有「設」矣。若下文第三例以下所述,殆無 一不是「宴設」。唐戲之演出,從戲場性質看,顯有 之含義,已逐漸與「宴」分離, 中所謂「大排筵宴」,似已專指飲食矣。 據云:「內宴賞,初坐,再坐, 插食盤架 者謂之排當, 此資藝與宴設兩類之判,要不宜忽。宋人不日設,而日「排」。庸宋所謂「天基粵節排常」, 第二例內,督宗在藩時有紅樓, 上"「頌有眉守,初舰事,三日,大排,樂人獻口號。……召優者問"『前日大排,樂尚口號離撰?』」除排席外, 爲戲場或舞場之專門建築,其招邀僚屬,共同宴賞,事所必至, 而專指伎藝之設。上文第一例內,徐楊自演自賞,當無所謂「設」; 其最著者。 否則謂之進酒。」 尚排伎藝。 北宋文祭湘山野婦 後世小說 刋

見西湖遊覽志餘三。

之辭,若此二字已爲當時現實流行之語, 透露唐人生活真象之罕見資料,爱錄之—— **苔**殺廳記。 「設」在唐代,已發展至專備房屋之一步,若今之有俱樂部然。 觀其內容,所謂「設廳」, 確係宴會乘表演伎藝之場所。 觀下文所引仙傳拾遺云云, 沈氏之文, 穆宗長慶初, 可 知。 且所述之事頗具體,爲 雖喜造作生硬詭僻 沈亞之作華州新

作,婦女列丝,優者與該諧, 今天下邦郡之望,莫與太華等,然而公堂讓臺無別位。顧几砚與餼樂之具,日更廢置於其間。……夫几硯 者,公事之重器也,以宴而遇,徹宴而復,則居不得常,屢更其所,……事之者旣勞, 固以慢矣!而况酒行樂 **搖笑觀**; 左右侍立,或衡哂壤容,不可罪也。 **夫狎**久則不敬, **登吾之獨惠** 

其吏亦醜之。 明日, 解宂字一構於正寢西南隅,……不涉旬而功就。……長慶元年,四月甲子, 吳與沈此

之……張文其下,

紀其功焉

趙琮事 **表示。** 因辨公廳與俱樂部性質一莊一諧,不能同屋兼用, 日、一十一日,宴海雲山鴻慶寺, 登衆春閣觀模石,晚宴於大慈寺之設廳 文,亦云「鄭衞之女列於賓席之末」。 般伎藝,除音樂外,有雜伎或滑稽戲。 列坐之婦女,宜爲女演員,並非女寶; 另見七章四節。下文引崔祐甫 足見官東宴娛之煩數,一般皆因陋就簡, 所谓'春設」。 然若此文所見唐代「設廳」之作用與制度, 職會僅知唐制以廳事為「設廳」,还海開宋時都署廳事亦稱「設廳」,均已迷其原旨。歲辈紀覽譜: 其所演者應爲歌舞或歌舞戲。 並無專屋, 已值得研究我國古劇場者深切注意矣。 叉不勝其變更布置之煩, 此則有之, **惜前臺與後臺之分判一點,文內尙無** 故矜以爲 「功」, 故另闢宴娛專用之地。 而爲文紀之。 **经省下文引** 三月八 所

而專指 深紀 進一步曰「觀酺」 月五 日千秋節,「賜天下民牛酒,樂三日, 曰 宮中之宴、 伎樂, 「與近臣觀宮女大酺」, 故 **或臨民之宴、或民間之宴,每日「酺」或「大酺」,原是古義,唐人尤爲習用。其** 謂之 者,則是飲食之際設伎樂。 「設酺」。 直是觀伎, 新書三四五行志曰:「證聖元年, 命之曰『酺』, 觀宮女大設戲樂耳。 如新書二二禮樂志日 以爲常也。大合樂於宮中,……萬樂具舉, 陳鴻祖東城老父傅謂玄宗每於八 武后御端門, 「賜宴設酺」。 酺 觀 Mi, 已離「宴」 舊書七中

大 情 往 (宮畢 化裝 形。 狼 不云捉拿。 額, 從 節 如 陸 其 6 77 四 **全** 明張自烈正字通 龐三娘應汴州大酺之僱 夜併宜開坊門, 自 唐文二九載 傳, ·插 加 玄宗禁大酬會人塡溢韶, 人師 日:「唐無酺 府 於滄 縣 金吾, M 涯 作 道, 技,亦 禁 嚴加捉搦」。 邑史召子爲 亦賜 词 酺 謂 者 可略 伶正之師 「大酺之會, 蓋聚作伎 見民間 ۰, 樂, 因大酺而活躍之盛 Œ 與人 因 高 嘣 年 同 而 賜 歡, 設 酒 戲 麫 或 遊 慮 始 况。「捉搦」謂搜 遠方 用 乃指 伶 觀 師 睿 民 來 閬 lifa

建築, 演 演 曰 樂樓等, 清華大學文學月刊二卷 굶. 臺, 浩 戲 「於是內妓與兩院歌人, 贵 然奉先張 第三例 如 俱可 衙門 不限 ,舞閣是,不比廣場之樂棚,臨 宋以 應用。 於宮庭內華貴之設備, 坡前,有個樂樓,八卦挑角, 河府 前 舞臺、舞閣、舞筵、 Įų 以想見。 休沐還鄉宴集云 杜: 期。 牧 寄遠 文内, 日 近人墨遺萍記幾個古代鄉村 列山西 更代上舞臺唱歌。」 向 錦· 筵, 方有此稱。 無羅 時搭蓋而已,既不用, 萬泉縣宋元 「樹低新 傳說係唐代以來的歌舞臺,現在殘跡猶存。」 皆室內戲臺之稱謂, 袖 薄 舞閣, 沈佺 難念 明戲臺名稱, 原爲宮中所有。 期 山對 舞 詩 纂 戲臺 風 П 便拆去也。 梅樓翠幌教春住, 其重要猶之露天戲場之有樂棚。 仍不外 文裁戲劇論叢二輯 料 此二 臺雖 民間舞臺, 舞 字之在唐代, 近人衝聚賢元代演戲的舞畫 以 亭 舞廳、 舞 舞閣 日 容亦有 名, 舞 Ш 殿 金鋪 原 唱 Pu 獨立 普遍 舞 歌 借 臺 州 Ħ 永 朋 舞 人人之 懸。 |崔記 指 表

而已。 揭· 幕· 下 王 平舗 音樂和舞蹈 之奏胡樂,乃坐於臺上。梁徐勉迎客曲云:「縣督列, 百嚩 降神仙, 一簫改 以矜殊異。如此增華, 春。 歽 舞筵。」「平舗」,表示其有相當闊大之面積;「一合」,表示其四面有勾闌之類圍 筵之高度如何, 謂「筵」, 湖移筝柱, 一文內插圖。 步 足見錦筵先縣於帳 此一概念, 武分行踏錦筵。」 最可注意! 惟曰「筵」者,既高出地面若干,又有一定範圍,必確成一臺,並非平地之施茵氈 催換紅網繡舞鐘。」 必須建立。 及樂隊位置何在, 亦非宮廷不辨耳。 白居易柘枝效詩「平舖一 中, 筵上可容除舞, 資庠命鶴觀樂云:錦筵開絳帳, 屆時揭幕。「三仙會」, 似謂名角登臺, 可參考敦煌壁畫 舞席体。」又:「羅絲管, **猶之今日之大型舞臺**, 元稹新樂府立部伎云「胡部新聲錦筵坐」, 合錦筵開」, 文青氈帳二十韻 乃劇中所演三美相會故事。 或某一幕之戲舞開演,須臨 文物參考資料二卷四期陰法督從敦煌壁實論唐代的 舒舞席。」舞席, 玉旆下朱輪。 常非 宮廷不辦。 正是唐之舞筵 顧況宮詞云:「九重天 曲裏三仙會,風吹 「側置低 時更換紅羅 合; 王雄宮詞 「開· 開· 謂坐部 歌 座 굸 謂 繡 伎 樂

設錦筵。」 源 公堂之下。」殿廷或公堂奏伎,觀者向來居高臨下,遂有露天設錦筵之制,並非在平地上表演。 和劉員外陪韓僕射野亭公宴云 第 四、第五 德宗時, 兩例, 崔祐甫廣喪朋 介乎露天與室內兩類之間, 友議:「乃其宴也, 從露天說起: 鄭衞之女, 段錄 列於賓席之末; 俳優 重割 樂 條 H 侏 **「舞在** 階下, 設於 楊巨

第六章 設備

九七四

好容風流 瑇瑁釋,重屬高幕曉沉沉。 綺筵霜重旌旗湖,玉帳天清絲管聲。 繁戲徒過魯儒目, 衆歡方 (集)漢郎

心。寒笳一曲嚴城暮,雲騎連嘶香外林。

棚較, 樂,不露天可知。 「繁戲」,當無有百戲、 此詩寫中唐文武官吏野間宴集情形,自曉自慕,自集至散, 劉叟云「野膳隨行帳,華音發從伶」,可參考。 景象顯然不同。 綺筵所以表演, 蓋十大夫宴饗, 雜伎在內, 而旌旗在上,可能亦有覆蓋。 不止戲劇而已。「重簷高幕」, 乃將平時室內之所有, 環境設備, 移之野外耳。 總· 之· 仍是居高臨下之勢。 戲樂人情, 此與慈恩諸寺 楊當軍中醉飲寄沈 頗爲具體。 戲場· 士, 所以凑· 抻. ·之· 樂· 其日

另一式乃表演在階上,應算室內;概衆集於庭中,又顯屬露天, 情勢與上相反。 太泙廣記七四

**展定條,引仙傳拾遺云:** 

數,皆長六七寸,官僚、將吏、士女、看人,喧閩滿庭,即見無比設廳、戲場,局筵、隊仗, 設,亦可看也。」即提一水瓶,可受二斗以來,空中無物。 與父母往連水省親,至縣,有音樂戲劇,衆皆觀之,定獨不往。 **體於庭中,禹步繞三、二匝,乃傾於庭院內。** 父母日: 此戲甚盛!……定曰:「此有靑州大 香樂、百戲, 樓閣、車 見人無

此條中之故事,雖託諸仙怪, 但仍充分表現人事制度。 惜文字似有訛奪, 祇見大意而已。 「南州大

例,無不精審。

如此宴設一日。

晉樂節所引崔記軼文「凡棚車上打鼓,非柘枝,即阿遼破」,亦可參考。 **院書十:「凡鼓吹,陸則樓車,** 僕盤市載樂,召羣臣臨觀」;又一八二字寫傳,敍懿宗迎佛骨,「錦車繡輿,載歌舞從之」,皆明例也。 設」是其總名, 者、二舞者,古稱「黄門車」。 種,漢魏之遺制也。 而百戲呈於樓閣、車棚者,以及隊仗等難入廳事者,當仍集階下。 足見當 如傀儡戲等,設於車棚,尤屬可能。 時靑州之散樂伎藝,必然著聞。 乃專為舞蹈而製。 水則樓船。」近人阿英中國古代民間舞蹈,謂學堂山漢實象內, 應其始也。 張衡西京賦日:「爾乃建戲車, 表演施於廳上, 新書一五二李璋傳:「舊 樹修旃。」戲車檢鼓車又進一 所謂車棚,乃唐人 觀衆宴於庭 有數車之圖, 用雙馬拖曳。 制"設次郊 戲樂裝備之 是其火體 步 Ē, 車內四樂 削 太 釭

有 地· 隨步沒。」 爲宮中華貴之製。 |揚眉動目踏花氈」; 又引劉言史詩「亂騰新毯雪朱毛」。 一十四韻云「暑遣燒神醉, 衣。 消天寶 白居易樂府紅線毯:「綵絲茸茸香拂拂, Ħ. 新書一〇六曹確傳, 例, 「九年四 皆示戲場布置。至於戲臺之設備, 民間如無名氏詩云「冷宴殷勤展小園, 月, 獻火毛繡舞筵、 睛敎憋舞茵」, 其物可想。 謂李可及造數百年舞, 長毛繡舞筵」, 線軟花虛不勝物。 除上文引王建宮詞所謂「紅羅繡幕」外, 「刻畫魚龍地 三章敍西涼伎, 花瓊與新毯, 新港略同。 舞鞇柔軟 綵虬 衣, 美人路上歌舞來, 新書二二一下米國傳: 均實例也。 度用繪五 盤, 引李端詩,寫胡騰 白居易偷閑走 手。 舊書一九八波斯 <u>|</u> 雞 普通均 襪 舞時 豧 專 발

意!所謂「錦額簾」,應卽門簾,其有門可知。倘但曰「錦額」,不曰「簾」,可能爲臺之正申上方所懸, 筵」之「錦」,或「綺筵」之「綺」者,要不止此一幕、一茵而已,餘當類推。臺上演員出入應有門。 景德傳燈錄十四見樂山與雲巖語 人初出」, 有如元壁 畫題字之處, 居易奉和汴州令狐令公:「平展絲頭毯, 獻璧、舞筵、師子、胡旋女。」所謂「舞筵」,應是舞臺之茵氈,遂逕稱「舞筵」矣。惟所以 曰「出戲」, 曰「出舞」。 既兼曰「簾」,其爲問隔內外之物必矣。崔記於宮伎,曰「出除」,曰「舞 **唐人弄獅子,** 高褰錦額簾。」一上一下,已攝出舞臺全面輪廓,尤值注 凡一套謂之「一出」,疑由戲劇之出場、 進場而來。 5構成「錦

樂山乃又聞:「聞汝解弄獅子,是否?」師曰:「是。」曰:「弄得幾出?」師曰:「弄得六出。」曰:「我亦 弄得。」師曰:"[和尙弄得幾出?]曰:"我弄得 | 出。」

『出,旣非古,『齣』復杜撰。」其實「出」又何嘗非古哉!近人徐筱汀小說戲劇中回折齣三字的來歷, 戲臺既有上下場門,必然有後臺,供裝扮。 骥德校注古本西廂記凡例, 認定元明北劇用「折」及其同音字, 二人生在中唐,麋鱼大和二年寂,喜殿會昌元年寂。「出」字至遅在初盛唐之戲劇中已用, 謂雜劇傳奇之分段落: 「元人從 南戲用「出」及其同音字, 在樂棚、或舞臺、或錦筵之制度中,如何安置後臺,或如何 『折』,今或作 **造床元南戲得於唐戲者尤多歟?** Щ̈, 尚 待 詳 叉 或作 查。 齣 阴圧

設計以代替,一時尚無所徵。

露天劇場之觀衆,普通竚立而已。 唐顏師古注漢史游念就篇「倡優俳笑觀倚庭」曰:

倚, 立也。 「觀倚庭」 者,言人來觀倡優, 皆倚立於庭中也。 「倚」字或作 伎, 謂觀俳倡 之伎於

庭中也。

而已。 業間東都戲場情形見隋唐柳彧傳, 恩戲場看戲, 顏氏此注,固循古義,料其意識中必兼包唐時看戲依然立於庭中之情形。 「宮人百姓或有縛綳」。 棚觀之。 建國門內,綿亙八里, m 縦觀」。 唐代情形, 百姓亦入看。」 新書菱矩傳則謂 當另有看棚。 可從段錄「驅儺」條所云得一概念:「其日, 列爲戲場。 「縛棚」亦是紮縛臨時看裏。 他如宋璟請停仗內音樂奏全唐文二〇七 看棚之制, 「列緒樓、 百官起棚夾路, 謂「高棚跨路, 隋 已盛行。 縵閣, 夾道」,唐會要三三對此事僅謂 從昏達日, 廣幕凌雲」,裴矩傳謂 冊府元龜五六九述玄宗時事日 隋書音樂志云:「每歲正月十五日, 以縱觀之。 謂仗內教坊將與諮寺觀 大宴。三五署官、 「百官及民士女, 故戲場亦謂之場屋。」大 然唐代如公主貴賓蒞慈 「百官起 其朝寮家, 誇關 於端門外, 棚 列坐棚 百 夾 鹊 上 觀

每初年望夜,义御動政樓,觀燈作樂。 貴臣威里, 借看觀望。 夜闌, 太常樂府懸散樂畢, 即遺宮女, 於樓

前縛架,出眺歌舞以娛之。

第六章 設備

州

歌舞 所謂 補 」殊非原意。 架 ٠, Œ 指 惟曰「看樓」,亦棚之高者,即所 看棚。 通考 四七改其說曰: 謂「縛架」耳。 「達官戚里並設看樓觀之。 唐無名氏玉泉子 夜闌, 둜 遣公嬪於樓

郡謂之春設者,大將家相率列棚以觀之。 其妻雖食,不能無往,然所服故弊,衆以惟隔絕之。設方酣,廉. 服而慶遺焉。 及第矣!」授所持書,乃牓也。 馳東呼將,將幣且懼,旣至,廉使臨軒,手持一書笑曰:「趙琮,得非君子胥乎?」曰「然。」乃告之:「適報至,已 趙琮妻父爲鍾陵大將。 (據太平廣記一八二,改。) **滁久隨計,不第,鷄悴甚,妻族益相薄。** 將遠以膀奔歸,呼曰:「趙郎及第矣!」妻之族即撤去帷障,相與同席,競以簪 雖婆父母不能不然也。 日,軍中高會, 使忽

瀾考內 座 足見設棚活戲, 比倡傻」。 演西涼伎, 皆就宴席以坐 所說, 又一四二王武俊傅, 白詩日 宋元劇場之看席爲 面對所謂「錦筵」者, 唐代原屬常專。 「醉坐笑看看不足」, 敍義陽主之戲曰「往往歌於酒席」, 神樓與艘棚 棚內旣更可施韓隱, 既高出地面 分明設座。 等, 乃沿 則筵上所演, 舊書六二李綱傳, 則其他設備可想。 唐制而來亦 儘 ĪŢĴ 即謂演於酒席, 知。 可入覽。 若青木史十五及馮沅君勾 至唐代室內劇場之觀 規模較大之集會, 「乃於宴座, 觀衆 亦必 有 自 如

於此略述宋代奏伎布置之部分情形, 以資參考; 其中所謂 砌墨。 宋人且以爲由唐而 來。 苩

節述「蜀戲冠天下」, ,男左女右。 **桑在棚外,既高曰「如山」,當不妨視線。** 會引雞肋編, 載成都閱武場賽戲詳情, 阮閱詩話總龜前十五引談苑 府官宅眷等坐看棚內, 云 衆庶立高

席 伽 上意錢 离,即今撥擦臺也。 來。」即知唐來有之。 王侯家作,以爲臨觀之戲。 太祖乾德、王都尉家,其子承裕幼時,其父戲補 唐張仲素詩云:「寫望臨香閣、 砌瓷使」。 登局下 砌臺。 林 誾 踏 靑 去

皇雜 按 詩話五 聲不能清,.... Ŀ 管」等聯繫,雖仍日隣賞 處 激,因仆於地。」 含意不明。 打擦擦臺是也。」又作「王審琦都尉家」。 述 **唐楊汝士** 風光最可 錄 舞臺或錦筵可擬也。 굸 撥擦 開元中、 弊? 詩「抛却弓刀上砌臺, 登高臨觀, 當筵歌數 臺」作「擦擦臺 |宋所謂 妓堂階下 風 不能 「撥擦臺」 Щ 有宮人,……嘗因大華宮庄載誕三日, 惟開元宮人於砌臺歌曲, 砌臺 光, 謂戲; 曲 又似爲奏伎之地, 醎 龍, 「臨觀之戲」作「臨觀之景」。 上方樓殿崒雲開」, 未群, · 覺胸中 若臨觀伎藝, 軒 車 宋史一四二樂志,「敎坊」條:「每上元觀燈,樓前 擁路 甚熱。 未省與舞臺、 光照 戲 地, 姑存之以俟考。 叉無俟登高。 於砌 則不能謂非藝臺。 與張 絲管入門聲沸天。」 砌 憂 仲素詩所云, 臺之二者孰合。 乘高 又引清異錄語:「金陵士大夫 惟白居易宴周皓大夫 宮中大陳歌 總鑑錯 侕 ۴, 太平廣記二一 皆指有梯級之高 字 未 將· 甚多。 朊 吹, 及其伴, 「砌臺」 氏所 某乃 據 謂 清吳景 主諷 光福 九周廣條 復有 與「妓 嗀 (露臺) 宅云 家飯 者, 憙, 後 觀之戲 Q堂」「絲 來者所 旭 气何 引 初非 懼 歷 紆 腑 臺 其 间

樂,稱念口號、致語」,其下爲大露臺,百變羣工,競呈奇伎。 「社日兒童喜欲狂,太不處處是優場。」武林舊事二「元夕」條, 萬姓皆在露臺下觀看。」曰「露臺」, 「樓下用枋水壘成露臺一所,綵結闌檻。 上奏教坊樂舞、小兒 鄭注:「天子有靈靈,所以觀視象、 表稱區, 前承應」如此;若民間瓦舍,想一概用樂棚仰視耳。漸灣一〇九王興傳, 臺,召匠計之,直百金。上曰:"自金,中人十家之產也。 設在新豐縣驪山頂, 招致神氣。請度昭應南山, 隊 所以迎神仙, . \_` 蘇軾次龍汪晉卿上元侍宴端門"「月上九門開, 察無之妖祥。 作天華上宮、 工未就。 應是上無覆蓋, 露豪、大地婆父嗣。 此鬟墨所以招致神仙, 初唐沈佺期詩:「漢文宜情露遂費, 兩邊皆禁衞, 吾奉先帝宫室,常恐羞之, 然後所奏之伎、乃便於觀燈樓上俯瞰。 排立樂棚。 陳元靚歲時廣記十「縛山棚」條亦云: 謂以五色玉棚簇頌語, 何以盛爲!』按此講臺即詩大雅所謂「靈薑」。 晋武須焚前殿裘。」漢書文帝紀贊:「告欲作緣 教坊鈞容直、露臺子弟更互 **消廣德初,** 不同奏伎,當更宏敞。 星河繞露臺。」 李國禎建言:「唐家仙系, 「其上伶官奏 陸游 漢文帝時有 當時「御 詩云: 宜粜

觀衆在宴中有座。 有歌場、 式者,觀衆大都竚立。 總之,唐代所謂「戲場」, 變場及寺內之道場, 亦有戲臺設廳事,而觀衆宴於庭中者。 室內戲場則較精緻"戲憂曰「舞筵」, 同爲士女流連娛遣之地。 乃戲劇、 百戲、雜伎之所共有。兩京戲場多在大寺院中。 露天者以樂棚 若野間公宴設戲, 高出地 面, 設帷幕, 爲戲臺, 座幕高張, 亦有 懸門簾. 無棚 面臨舞筵, 舖 戲場外仍 而 茵 爲 舞 筵

旁置音樂,皆有蔭蔽。 -凡此所云,僅民間與朱門公府之兩面;若宮中或殿廷之設,尙不預也。

檢點資料,倘有應補充者如下---

間之結構,戲臺高出地面,有勾闌,有上下場門,有布幕,有地衣,有門**簾**等。 範圍,則稍稍擴展皇帝「御前」之規模如何,不受前文所限。 前文考唐代劇場與戲臺情況, **未及宮廷,祇就官場及民間情形言之而已。** 茲續訂如次。 劇場有五、六種不 若涉及之

(一)醣設——張九齡奉和聖製南郊禮畢輔宴詩

春發三條路,輔開百戲場。……妙舞來平樂,新聲出建章。……

蘇頲詩

樂遊光地選,離飲慶天從。 座密千官盛,場閒百戲容。……

除角觝雜技外, 同 二詩主要說明兩點:一曰「百戲」者,乃當場所演多種戲弄之總名,並非狹義之「百戲」。 中「御前」輔設之盛況。 舞臺上。二日古代看戲多與醋宴相結合,戲場必然寬大。「座密」二句,已畫出初唐長安樂遊 歌舞與戲劇必亦包含在內。「場開百戲」者,場面爲多種技藝而安排, 容納千人宴飲兼看戲,佔地常數倍於一般容納千人之戲院。 其內容寬廣, 依次表演於 園

(二)全場 溫庭筠獻淮南李僕射詩前六句,顯示一座繁華富麗之戲場全景。 「滿堂開照耀

第六章 設備

指 (夜間燈燭輝煌,光綫充足。 「分座儼嬋娟」,指女演員之「坐場」、「油額」等說。

(三)舞臺——柳宗元渾鴻臚宅聞歌效白約云

搴帷雙卷出傾城,龍劍破匣霜月明。 朱唇掩抑悄無聲,金簧玉磬宮中生。……

之後臺。 形式,左右分開而已,並非演員出臺臨時捲動, **首句指臺上設翠幕,歌者先在幕後,屆時幕向左右分捲,** 幕。。 年之聖壽樂舞曰:「及失繁音九變,曲度將終,……然後樂師告罷, 出現,並非於幕前登場,此二點總可肯定。 謂中國舞臺上開始用幕、用布景,從一九〇七年起;又謂「中國舞臺能從三面看, 臺之分,與一面之看臺,廚代顯已有三,勿庸致疑。 則原說無法收拾矣! 驗之古劇, 有關後臺之唐代資料, 有不盡然。張衡平樂觀賦會並漢戲布景, 已一見於此。 歌臺如此, 柳詩說出場, 有如後世之揭幕, 歐陽子倩話劇新歌劇與中國戲劇藝術傳統文內, 張岱陶庵夢憶會述明戲布景等,惟有掩耳盜鈴, 舞臺戲臺何別?邵軫雲韶樂賦寫開元二 然後登場。 此說退場, 退之帷宮。」所謂「帷 但場上確懸帷幕, 可知所謂「雙卷」乃懸幕之固定 皆不雕此「帷」。 沒有布景, 演 宫, 員 概不提,一提 然則 確 卽 由 不用 十 四 幕 慕 前 後 後

ᆤ 或解釋爲學邯鄲倡者則在臺下, 李賀 樂華樂云:「臺下戲學邯鄲倡,口吟舌話稱女郎。」詩下章非優份演員條引。 者邯鄲倡之原本奏伎,必然在臺上。— 雖口「臺下」, 此亦唐人述 及戲臺 實在

之處。

(四)狻猊鎭角。——和凝宮詞云:

形象, 手執花枝,像鸞鳳 帶永久性,則鎮角之物須移來移去,更不能笨重。 上句指舞臺爲方形或長方形, 乃益爲著明。 爲一般說宋元戲臺作「勾闌」者所從未道及; 鎮角之狻猊未必高大, 有相當高度;其前面左右二隅各鎮一獅子。 致妨礙觀衆之視綫。 和詞次句說明所演乃大型隊舞,分十六行, 本編曾揭櫫「舞筵」說, 舞筵倘屬臨時布置,見本節前交「設廳」說。不 此已指出舞臺更具體之 有此「鎭角」之制, 其說

明保大四年。公元九四六年基分前後二室 |標二人對此寫有「清理簡報」云: 一九五八年三月份文物參考資料載合肥西郊發現南唐中主李璟時民墓, (五)南唐戲臺形象 ——山西絳州有樂樓殘基,傳說係唐以來之歌舞亭, ,前室有一已倾倒之小木屋,另有木俑廿餘件。 內臟買地券木板一塊, 傳說而已, 石谷風、馬人 不能證 實。 載

頭木俑三件,扁體俑兩件。……後室:棺前有木俑兩件,墨書木板買地券一方, 前室出有大批已漚朽的竹棒和木片。 從放置的部位看, 是木屋。 兩側(按指木屋兩側)放有陶瓶兩件, 棺蓋上放扁體俑 Μį 棺外 插

第六章 設備

兩側各放扁體 俑 十二件;高的二六釐米;圓體儞四件,高的二六釐米。 俑五件。……木俑頭部七件(按以下乃總計), 高的一三,五釐米;上飾有鏤花銀片; 扁體

顯係全部粧飾之残餘爲未朽爛之部分;若其餘已朽爛之部分原狀如何, 據此說及附屬,所謂「插頭木俑」有十件之多, 麼結 無可以懸線之餘地。木屋在墓中之原結構已潰散, 真臺倘有之,必礙觀衆視綫; 積,此項戲偶所有, 實際非俑,乃傀儡戲偶,應正名曰「偶」, 俑之所形象者,多爲侍從人物,旨在爲亡者執役,其形絕無身首分裂之必要。 由形象斷之,可信。至受插之俑身,墓中雖未見存在,應原屬草或布製, 臺之模型,非實物。 構如何,可以據此得其大概,以視山西絳州所存樂樓被指爲唐代所流傳者,說較實在。 一則體積太小,不合玩弄上項戲偶之用;再則臺正面勾闌之二木柱太誇大, 正與一般墓俑所有相類也。 三則巖有地板,若在眞巖, 方合。 經用原材獲制還原。 粗帶表情。 是葬時即就亡者生前所玩之原物, 於此當仔細研究:所謂木屋, 傀儡 其中三件於帽之正面, 使以上所推測者不 將無從上場, 已速朽而化矣。按一般墓 則無從知矣! 且按諸木屋之頂, 然則此項「插頭木 誤, 可能 **倘附着鏤花銀片**, 則南唐 納諸 卽傀儡戲所 曰 息 中。 時民間戲 「插頭」, 又毫 俑, 痈 論體 在 戲

(六) 看棚 

· 「咸通中,新進士集月鐵閣,爲蹙踘會,四面看棚櫛比,同年肆覽。」按太平廣記四九七引本事詩:「長慶

中,李渤除桂管觀察使,表名儒吳武陵爲副使。 故事:副車上任,具霉犍通謝。 又數日,於毬場致宴。 酒雕

|吳乃聞婦女於看棚聚觀,意**甚**恥之。|

按如撫言所殺,時代已較早,既然表演遊踘, **毬場可以容衆,唐人每借以設戲致宴,則聯帶作伎,所謂「酺設」是,亦唐代之習俗,** 聚觀,乃個別心理而已,無一 新官致宴而已,即使有名儒橐鞬於其間,料亦難以引起一般婦女之欣賞興趣,甚至於列棚飽 何嘗觀新官之風度! 般性。 彼列棚聚觀者,正爲場中另有伎藝, 自尙值得設備看棚以資觀玩。至若本事詩所敍, 有吸引男女觀衆之魔力耳。 故吳之恥被婦女 看也。 僅僅

漘「打」字在口頭語使用上,有種種不同之義,彼此亦不相妨也。 出」,終是由出門上場而來,應予固定, 答人云:「今日與謝孝劇談一出來。」引冷遞雜藏云:「一出, ——不步靑霞外攟屑十「一出」條:「越俗以演劇一折爲『一出』。」又引此說新語載林公 不必動搖。 至於另有 「一次」 **猶言一次也。」按演劇或奏伎中所謂「一** 之別義。 則與本義並不相妨。

# 二、服飾

戲 源於舞, 而與百戲爲鄰。 首章溯源會舉北魏及南齊之 「百戲衣」 與 「歌衣舞 服, 用 以 推

第六章 没備

唐大曲。 至宋% 非全無 娥,從小聲」。沈亞之邊金蘭邁議論。宣宗時,播皇猷曲之舞者,高冠方版,後衣博帶,餘亦衣珠翠緹繡。俱詳 帳、 神無咨患衫子。 影響,更爲精進,可以想見。 及歌舞衣服,..... 非妹喜之化 廳未央曲,滿箱歌舞衣。 於衫、於帶、於靴,均着意經營。 時戲劇之服 線索耳。 而劍器舞之初期獨舞及柘枝舞、 聖壽樂舞之服飾, 雞, 後世 裝。 茲先掇取 遣入洛陽」,其盛可知。 **氈木蘭之雄冤」**, 紀 唐 載 除舞之舞郎每隊服裝 未見矣。 \_ŀ: 」亦足反映作 文所 惟限 用「繡箕」 已見之關 於資料, 獨舞或對舞之服裝, 已類 穆宗 法 者當時之現實。 孫武順聖樂舞三者, 時,舞綠腰及玉樹後庭花者,「大袂長術, 乎後世戲中之扮演矣。 以後如鄭谷詠錦云 不能作品 於服 **隨**舞 律; 觤 具體說 種 隨. 種,分歌 如有特徵,必符合於舞旨, 變, 設計 唐舞之服飾旣已發展至此, 崩; 忽然文織炳煥,群衛 益精, 舞 闻 祇有雅宗時巾裹名目 與科白 7 安禄 以女伎作雄 舞衣轉轉求新 霓裳羽 {|H 兩 猼 類 衣舞其 證 戲述之。 裝, 下 記 謂 樣 或適應儀式之需要, 處肇柘枝 尤稱工. 最 新 禄 著者。 眉 盧綸 唐· 戲· 堪 [4] 愁 作 妙 Ø 嘁 長門怨云 推 服飾受其 申 舞城 ! }柘 想, 校舞 **螯樂器** 頂鬢爲 所謂 尙 於

世

四

[章末酸]

節引南

唐書歸明傳

有日:

「韓熙 載

不拘禮法,

**普與舒雅易服燕戲**,

猱雞侍!

/ 章拍彈

節

引陳書論曹植

與

洲

鄲淳事,

有日

**傅粉墨**,

更· 衣·

易貌,

以資

(戲笑)

叢

優

倶

常

態

末念酸,

以爲笑樂」,

乃文人偶然自己扮戲爲樂之例,

亦須易服。

蓋無論優伶或非優

伶

演

旦,

**不·** 

其原 婢, 易服,不逼真,觀感全非, 外不得見者,而戲內見之,庶幾增長看戲之興趣。周史三十日:「戲之所以為戲, 心理 京戲, 離之一大原因。凡以古裝爲號召者,不但今之戲劇爲然, 然後形諸摹擬。更看南宋劍舞內, 著帷 晉六朝之間 裝」「唐裝」之別,原文"「漢裝者亦退, 袍,乃以案褥代之,要取其與隨身自着之袍有異耳。 起 戲袍 白 有戲 ,, 戲裝與非戲裝之間, 區別愈小, 興趣愈減。 幅 即由侍婢充旦。 齊 披按褥,劣帽戴靴氈」 於漢唐宋明之裝束則皆難別 隋 外隨身之服飾,究有多大區別。今日就五代人物畫內所得之印象,尚難於推 殊不知木劍創於晉代,帷帽與於本朝。 ( ) ( ) ( ) 亚. 业皆有别, 刑 於周朝 總之, 殆在意中。 並失風i 巾子創於武德。 所演 語 趣,何戲之有!又何樂之有!韓舒二人中, 足見當時戲中之袍有其特式, 必近於歌 復有兩人唐裝者出。」 矣。 唐張彥遠名畫記曰:「吳道子畫仲由, 偶有化裝演故事之學, 據此, 胡服 舞類戲。 靴衫, 唐五代 戲內必亦有當時之所謂 舉此凡例,亦鐵之病也。 各時代必皆顯望戲外不可能者,而戲內能之,戲 料宋戲內於漢唐裝束 並知當時之戲服,必主要在袍, 小兒印象特深 假設熙載「入末念酸」時, 任何 豈可輒施於古像! 於項伯、劉邦、張旭、杜甫四人, 時代皆然。 小兒遊戲, 試看 衣冠 且如幅: 亦必然有 郡木 服裝一項, 模仿 晚唐路 組綬, 由舒弄旦, 「古裝」 所易乃 劍, 戲劇, 巾傳於漢魏, 别; 德延 要為助長其與現實隔 閣令公費 想。 末之 不宜常用於今 小兒 者; 降至今日之 不能得真 按 或 服 目於漢 尚有「<u>漢</u> (諸看 詩, 旣 昭君 雜 戲 戲 侍 有 鱮

九八八

人。……指專繪形,可驗時代。 木 劍 帷 帽 之 誚。汪昭君已入唐講唱, 」來郭若虛圖畫見聞談曾襲其說。 並可能已入戲劇。 首章去藏節州結論 以畫喻戲,唐戲服裝,或已經分別時代,以 (至) 謂求唐戲之情況,不妨棄從唐 避

代繪畫、雕塑等伎內參考,此其例也。

茲舉上文所述歌舞類戲之顯見服飾者如下---

鉢頭戲「格獸復仇」——被髮,素衣,面作啼。

蘭陵王——衣紫,腰金,執鞭。

蘇莫遮——繡裝,帕額,實花冠。

蘇中郎——着緋,戴帽,面赤。

西涼伎——珠帽,桐布衫,小袖,葡萄帶,錦靴

弄婆羅門——緋紫色衣,錫杖。

鳳歸雲---野草繍集,紫羅襦。

樊噲排君難——可能用東漢以來之「樊噲冠」。

9

麥秀兩歧——艦機衣裳。

灌口神隊——戎裝,金甲,珠冠,錦繡。

是胡 此 -也 騰 條 斯 面部 所 舞裝之帶上花 見, 均極 化裝有顯著聯繫; 簡 **魚單,** 紋,亦作 然有 葡萄圖案,重用 其 素 共同之點 衣之與 、帝面, 服 地方色彩,亦可見其設計 飾必配合劇 赤之與緋,亦非 情· 爲素、爲緋, (偶然 不 雕真 र्षि 繼縷、 實. 至岩西涼 錦繡, HI 決 蘅 非安 施, 於

**漢服志。** 是。 椿綠 郞 「鶉衣髮髻」, 綠 州 乃唐戲中之官服 ĬΠ 掠地 衪 少 闰 扱 因話錄 馬 衣 衣秉簡 木 皮 綱執 惟綠衣與木簡, 綠 Ħ 簡 棄之, 德宗即 者 颒 劇作 簡」, ·新营一五六鄭鈴慶傳。 戲之服飾,首以參軍、蒼鶻所有者爲著; 最 域 μĵ 見次章參軍戲節論假官內容。 「綠衣大面胡人」; **ਸ**਼ |炎 位 靠! 群下章首節(墨)和尚。 止 總角敝衣」; 唐 旦 驟起 戲中之綠衣, 官服六日 確爲唐代貶竄之官所用。 『吾嶺· 爲相; 댦 <u>.</u>: 玉泉子彼 Ţij 後與盧 化作, 服 見。 深綠, 三章科白類旗劇(三)。 不必配合唐代官吏之何等品 逐更, 穀城 士人以枲苧襴衫爲上服, **清異錄載無事歌稱** 山房筆塵謂麥軍 「療妒」 七 超登上臺, 띪 又以罪贬 崖州 服 新書 淺線。 劇 参軍 諸史謂 執節 ---四 可常哉! 舊書四五與服志。 戲中,又以扮假官者爲著。 「幞頭 「荷葉參軍子」; 五楊炎傳, 徐知 東帶」; 司馬。 (衣綠」, 級, 訓 且有非常之 以黄 弄 (南 僔 亦不必謂採用 憲宗 麥 謂 Ħ. 部新書敍 194 2005 軍 **詳次章魯軍戲節論假**育內容。 時 附 「荷 四章癡大木大節。 自道州 멾 練 福 元載 服 衣 道 大 必 緞 井 木 還也, 因話 濫 某朝代之服· 有 战败, 和 簡 紫 非 尙 滿 錄 爲 江表志 扮演 常 朝 蒼 謂「參軍 家 級。 炎 之禍 朱 人以 鹘 贬 制, 魯 (善 紫 道 揖 則 敍

耳· 布·帛· 安 取此爲官服,顯 可棄是乎! 俟· 考· :有殊, 澤素 然有意避開正 及貶, (有別),絕非朝服、士服、罪服、 遷所服。」又一七九李訓 官服, 故雖· 假官之長, 戲· 服, 獲: 亦不外絲 於此亦皆一 訓旣敗, 衣木簡 被綠衣, -律· 而· 已。 料戲服或介乎士服 詭 言 特· 雖· 凞 官。」 同· 曰· 씱. 與· 罪· ۳j. 見· 戲· 服 削· 而·

葉。今川中以捧撃 爲戲 淀; |宋亦謂之 探討參軍戲源。 變成爲『綠袍束簡』,委實像個假官的樣子了。 必即爲戲 丽 外, 時 宋 新齊八三:「阿布思之妻隸掖庭, 「荷 晚唐胡戲多衣緋, 蘇 於戲 漢臣五 衣」, 中之官服。 『綠衣麥軍』。」原注程史卷十。 中 黄指 一 鈸而歌, 似皆指 裝官而着綠衣 裢 **秦**弄圖 趙書敍周延 至唐戲內,官用綠衣,已近於定制矣。 綠衣矣。 其伎謂之「荷萊」。 甲, 故有「緋胡」之稱, 有綠衣持簡者。 在戲中 也 確否 荷荷 由此制定綠袍參軍的成規, 仍 按白指股錄殺後漢石就在戲中衣白夾衫受辱;詳次章幾軍殿 衣黄絹單 王氏脚色考謂參軍:「其服色在庸以前 葉 帝宴, 俟 考。「荷葉」或指交椅? 二字, 已群三章猴戲節。 據李家瑞所作圖記。 使衣綠衣, 衣受辱: 意本不明; 而爲後世所宗法」。 宜皆爲罪人之服。 爲佴。」 徐釋謂「參軍椿服装, 見程史七;或稱跋, 在宋戲, 旣 此 有西溪叢語之 種緋 非謂爲倡之人平時着綠衣, 袒 乃沿用 唐戲之制 程史 雕 當時戲中 即盤鈴, 已拋開漢之白、 則或白、 十有 每爲舞服 「荷衣」, 緑線 以其狀如盤, 偶然仿之, 或黄、 Ħ, 衣參軍」 趙之黄, 於是 亦 有爲優 除 蚁 或 緑 乃謂 「荷 加政 如荷 Ż 衣 未

服者。

訓 束, 代劇失之太淺,畢竟已注意到化裝與服 俱 林庚中國文學簡史亦僅據此一例而已, 西溪叢語於「壓鬃鶉衣」者指爲「蒼頭」, 굸 未 裹 強楊隆演 踏實。 頭 最爲接近蒼鶴之所扮。 蒼 鶻 在 却是頭部之表現。 唐戲中, 為蒼鶴, 李天下演「劉山人省女」, 乃 頭式特殊, 「鶉衣髽髻」。 非謂蒼鴨登臺皆裏頭, 徐史曰: 故路德延小兒詩曰:「頭依脊鶻裹, 「非宗戲劉后, 自衣劉叟服, 「髽髻」者, 飾。 遂指蒼鶻乃「代表一般老百姓」,次章終軍數節論滑稽形式質引。 **遂肯定蒼鶻**所扮皆僮僕身分,其名由「蒼頭」 粗亂作髻,貧賤之貌;原意乃以麻與變相結日氫。 或皆**髽**髻, 後隨傒僮, 則化裝之戲劇在當時固已甚流行矣。」 手提破帽, 亦適應劇情需要始如此耳。 袖學柘枝揎。」 雖不是參軍 五代史彼徐 戲 衍化而來。 徐釋因 雖 伮 雛 測 此 11. 知

参軍 缝, 燑 執简束帶」,三教論衡劇 上文科白類諸戲中見服飾者甚少。 謂宮中女優弄假戲, 遂曰「可證女優粧束 有 矣。 「絲衣秉簡爲變軍」 謂 「儒服險巾, 按女優不必限於弄參軍,弄參軍不必限於綠衣秉簡, 除本節已引者外, 褒衣博帶」。 者, 叉引薛能詩 祇有 「療炉」 劇謂 俱各切合劇情。 「此日楊花飛似雪, 錢希言戲瑕 「數僮衣婦人衣,..... 女兒絃管弄 錢氏云云, 別

第六章 設備

不知意中作如何

體會

九九二

**謂李家明嘲** 此 外關 王延 係 唐 政日: 戲 服 飾者, 「大殷平天冠今已無用, 尚有冠冕與巾裹一 端可言。 家明敢取爲優服。」 編末 附載二五代優 足證當時之優服中, 語, 「大殷平天冠」 扮帝王頗

用平天冠。馬氏通考一四四日:

唐之時,優俗遂有乞取大殷皇帝平人冠爲戲,以資笑曠者。 按冕服,先王之盛醴也! ……賭人乃以平冕爲舞郎之服, 則是樂工可以服王公之服矣。……流傳旣久, 蓋後世之視舞, 同乎戲劇, 而又因其誤以平冕 南

爲舞服,遂亦以戲衫覗冕矣。

戲,枉南唐之戲同乎舞耳。 唐舞郎之服,上文已言,尚多符合舞旨者, 氏之所謂誤哉! 冕,自天子至於下士,執事皆服之, 戴冕之理! 又何至治襲舞服之一誤,遂成戲服之再誤!並非南唐之視唐舞同乎戲也,乃馬氏不 對於唐戲唐舞之誤解,雖通人不免,可以馬氏爲一 自己誤解, 特以梁數, 復推及古人亦誤解, 何况戲服!戲中用冕, 及旒之多少爲別。 可謂: 」據此, 過矣! 特例。 當然以扮帝王爲限, **洪邁容豫三筆** 唐舞郎用冕, Ħ **貴有凡** 叉何醬如馬 「祭服之 諳· 唐· 戲皆

五代之末,戲巾形式甚繁。 陶影清異錄衣服門曰:

同光即位, **猶襲故態**, 身預俳優。 尙衣進 「御巾裹」, 名品日新。 **今伶人所頂**, 尚有合其遺製者,

聖逍遙

安樂巾

珠龍便巾

二儀幞頭

小朝天

鳥程様

**玲瓏高常侍** 

玄

玄虚令

脚三子

日華輕

利巾

漆相公

黑山郎

九葉雲

自在冠

宜卿

聖天

——凡二十品。

之御 須· 戴· 氏 是帝王之服飾,此說何從而立?且自來帝王侈於服飾者亦衆矣!不必推莊宗之御巾裹獨可入戲。陶 蓋謂李天下於扮戲之時,尚衣官名。 寓 合其製者。 有· 阴 .服,伶人平日又何敢學乎! 戲 ·平天冠,則於此二十品之爲戲中巾裹,尚復何疑!此二十品巾, 朗 從「身預俳優」以敍,故後說斷然難立。李家明 中所扮之人物在。 非謂莊宗即位以後, 即扮太守時,裹交龍巾;扮舍人時,裹六合巾; 若謂此乃以後之伶人,於戲中追仿莊宗平日之巾裹, 平日之巾裹, 所 進 御之戲巾 **倘同於太守、舍人、常侍、相公等也。** 有種 哪王延政語,既已確切證明常時戲中扮演帝王, 種 品, 後來傻 既· 人於戲中錐 確皆戲巾, 扮高常侍時, 不 則巾名種· 能 則 倘 温 爲 及, 諸品旣多不 寒玲瓏巾; 亦 種; 間 平日 顯 有

九九三

第六章

設備

向認爲無T 之效果等, 此其勝,戲袍、 他 撲拱搭攌」, 如 漆相公」、 可稽考者,此貴非其種種線索乎。憑此諸劇,又可知莊宗所任脚色, 必然稱是, 戲帶, 謂莊宗與諸伶所爲, 黑山 乃至全身服飾, 郎人 又可想見。 「慶雲仙」, 即弄參軍戲。見次章後軍戲節 必然稱是, 亦皆各從所扮人物之名而名。 可以想見。 論鹹淡。 戲服如此其勝, 據此, 然則後唐時之戲劇內容, **益知其不然矣。** 非生卽宋。 悄節表現, 乃至全戲 孫構第論 戲巾如·

# 更有米龐元英文昌雜錄二云

唐始有巾子南帶以繫巾, 自此方應折上。 後又以木刻頭國了裁烏紗爲之,所謂「與我斫一軍容頭」之類是也 兩帶錘以爲飾。 **歪僖宗時,** 因伶人以銀線撚二帶, 帝日; 亦與除作 頂

祉: 必 戲裝旣如此, 戲裝、從而效法者爲近情理,因戲裝可以恣意華瞻動人也。 若援解释清異錄之例, 矣。宋王得臣歷史謂「幞眼合帶牛耳者,今之優人多為此服」,仍指戲中巾 僖宗時,伶人平日之裝束,即使僭侈,未必足以引起皇帝之愛慕,從而效法。 其他伎藝必同 )則折上 此 丞 I) 雅,以推 與銀線燃帶, 陳出新 可以認為原皆戲裝, 爲尚,則 晚唐五代之戲較其以前, žį. 此條資料,正反映晚唐戲裝之頗尚新 因僖宗提倡, 始山 已有相當之進 不如謂皇帝 戲藝上流 行入 奇.

## 三、道具

耳。 此種 唐戲中應用一般道具,較之後世戲劇水準,未見其低,茲當注意者, 特 殊發 展,現僅知有兩點:一乃武戲,可能已用眞兵刃;一乃布景,已機 乃其倘有比較特殊之發展 楲 化

秀兩歧 推想。 擺袖爲君舞。」此帳不能指爲舞筵前所懸之帳幕, 內,翁媼列坐,諸婦進飲食。 省女」時, 普通情形,如關陵王藏聯冑之面具, 施斐麥之具,又數十人攜男抱女, 負蓍囊、 藥笈;「療妒」劇中命酒;演三教論衡時設崇座及隅座;「自家何 稍異者,如西涼伎內之帳。李端胡騰歌曰:「帳前跪作本言語 **揧筐籠**, 執鞭;裝假官者往往乘簡;弄婆維門者手錫杖;「劉 乃筵上布景, 場面較大, 景物逼兵。 象石國胡兒平日所居之帳 有此路 例, 用多 其他已可 棚 拜し ų, 拈襟 山 劇

木簡 以指揮, 上文於脚色與說白,均含嚴戲內戲外之分,道具亦然。 簡單言之:簡, 宋則手執行竿拂子、 非用 以擊人。」夫假官之長緣衣秉簡, 猶板也、笏也;象簡牙笏, 或執杖, 故謂之 竹竿子』。」 **秉簡與綠衣之作用** 官之所執, 又曰:「參軍色手執竹竿拂子, 初以記事,後乃爲章服之一。 王氏脚色考謂假官戲曰:「唐 同, 皆戲中所以象官、 時則手執 或官之長 通鑑二〇 此 嶌 用

第六章 設備

之圖 唐参軍 代協律耶之舉應樂作,偃贈樂止相似。」則與簡之原用 杖· 何· 此乃 五 揮史民, 日 中之容態 所執之榼 「旄人」所為近似;竹竿子爲物, 所象? 當 **,**見附錄。 翩翩 緋 戲 時士 服 又皆未嘗執竹竿拂子或杖。 瓜 中無扑擊事,上文已再三明之,則綠衣人之秉簡, 衆 馬 大夫儀 首 曰 : 象官乎? ,當然迥異。 上郎, 於青 柄弦長, 衣 「歸來學客面, 容上特徵之一也。 執 象吏乎?無所象乎? 簡 象板多於木笏。」 去笏或简逗甚。 或由旄演變而來。 佩 退一步:榼瓜縱 銀章。」 **關**敗秉爺笏。」學容面何爲秉笏? 唐官密見如此, 故此二物, 今王氏視此簡同竹竿拂子、或杖,不知劇中人手 **参看五章說白所見** 注 認爲宋戲之道具, 高麗: 岩云指揮, 途未合, 唐制 此物, 終是劇外之具, 必本於宋; 故戲內象之。 五品已上笏用 象, 簡非所以指揮者。 「旄人奏散」 王考七"「宋代演劇時, 但與唐戲並無干,意識中必 絕非用以擊人, 事。 縱已有遷改, 不是劇中所用。竹竿子所爲, 李商 樂學軌 頗有 隱 無論唐制、 九品 參軍色手執竹竿子以勾之, 多軍 騙兒 更無待言, 範 一戲中秉 所 詩歷 以 應不 傳 Ŀ 遠 高 舉其兒摹 用 浨 示 麗樂 執竹竿拂 簡之意 木。 制, 容. 較之宋 副 可 軬. Ů, 中 官之 竹竿子 混· 與周禮之 韓翊 味 擬 亦如唐 子· 或· 戲 指 淨 劇 艁

中有 戲之簡單, 採 「男女竹馬」, ||梅第 也是園劇考證明 胯 下一 竿而. 宋詢調有竹馬子, 턴 看謝 元明人演劇 家羣 編建南部的民間 南曲之南呂宮過曲 確 刑 /竹馬· 上下場。 小戲所述之 內有竹馬兒, 此 種道具性質之竹 「竹馬戲」 當屬舞隊中歌 便 馬 敟 知。見用錄 騎 法, 唱 所 並. 用。 宋 不 如 兒 疑 隊

此項 敍竹馬曰:「豪鷹毛崱男, 笏、謔胡、笑吃、竹馬、參鶻、 竹馬上下。 戲劇行動之範圍,故疑唐戲之道具中,已先用竹馬矣。 猛 將之雄姿!下句接「忽復學愛軍, (竹馬) ·必已有所緣飾,有若後來 杜牧杜秋娘詩 「漸抛竹馬劇, 猛馬氣佶傑!截得青篔簹, 禮 佛等, (改用馬) 按聲喚蒼鶻」, 成爲一聯串之戲劇行動, 稍出 鞭, 鞭上頗 舞雞 奇」, 雖不必為前後一貫之情節或動 緞 騎走恋唐突。」聲勢赫赫, 流 所說 蘇, 是兒戲。 完成其爲道具也。 較之杜牧詩所示, 但 李商隱驕兒 唐戲 作, 意義已迥異。 儼然模仿戲臺上 詩 申 但所寫皆屬 內, 可能 見 Ë 其 秉 騎

爲難 傳, 之伎藝日 而偶有一二傳說,每出一般想像之外, ,惟有置之不理,或不便深說。 武戲之可能用真兵刃,已見三章灌口神隊,茲但述唐戲布景方面之突出情形。 例如關於布景, **叉言之鑿鑿**, 甚至配育, 使人無從否定, 乃其一端也。 致使有成見者對之, 張衡西京賦寫 我國古劇 小平樂觀 避多不 頗覺

華嶽峨峨,岡巒多差。 轉石成酯 聲淸楊而委蛇。 辭礰激而增響,磅磕象平天威 **洪厓立而指揮、** 神木靈草,朱實雕雕。 被毛羽之纖擺 總會仙倡,戲豹舞麗。 度曲未終, 雲起雲雅: 白虎鼓瑟, 初若飄飄, 蒼龍吹篪。 後逾罪罪。 女媧华而 複陸重閣 (長歌)

文字所示,舞臺上 |有此 種種複雜之形象,苟非平面繪畫之活動, 必爲立體模擬之變化。 至於聲響方

第六章 設備

其劇場 善注曰:「鳳飄、 張衡乃自然科學家,人非淳于東方,文非子虛大人,指辭旣明晰如此,今日又憑何理由, 汪 考於 ,則已完全如近代戲劇中配音之效果,不能謂賦者目無所擊, 必 此所以避而不論者,因與其主觀上所已固定之漢伎不倫,說不能 連 帶而有適合之後臺,臺上必已知採用光 **能距,雪下貌,皆巧偶作之。」又曰:「轉石以象雷聲。」** 線, 然則漢劇中已有高度伎術之布景與配音, 並已實行啓幕閉幕之制 耳無所觸, 通耳。 所寫完全幻 周史二日 刼 規模粗 想也。 悉予否認? 備矣。 且

獨歌舞的演進,已趨近故事的表演,且亦注意到各項必要的布置, 賦稱|華嶽岡巒,雲起雲飛,轉石成雷等景象,似於歌舞時, 並設有類如今日舞臺所用裝置及效果。 然則不

所言 奵 奇懷疑之態度對其事,而不作全面之推想,下鮮明之決斷 固毫不爲過。 情<u>周氏根本上仍為「斷代限體</u> 之主觀所 Ū, 酸 絕不考慮漢代有真正戲劇, 故終以

臧古劇於布景之深造,並不止此孤證而已,尤有耐人尋味者, 乃六朝之沃治山伎是。 蕭子顯南

齊許十一樂志曰:

為附端。 永明六年,赤城山雲霧開朗,見石橋瀑布, 太樂令鄭義泰按孫與公賦,造天台山伎,作莓苔石橋,道士捫擊屏之狀。 從來所罕覩也!山道士朱僧標以聞。 上遣主書演仲民案視, 等叉省馬 以

拔 永明六年爲公元四八八年,晉孫綽與公早在其前有遊天台山賦。鄭義泰乃體會孫賦與此項「神瑞」

然表現特殊, 著在樂志之中。 孫綽者,俯仰其間, **駋晉、屬齊不明,非。** 之内容,造天台山伎。文獻通考,四七齊武帝條,謂為董仲民按孫賦造。因於前一條敍晉代百數,末乃曰「久有天台山伎」, 則又何歟? 齊熙之戲,大致如何, **須彌山、黃山、三峽等伎,** 但未必單獨存在, 樂· 志, 既爲太樂令所造,必爲一種樂伎,以樂與景會,聲與形合。 雖情節簡易, 可能亦是此類。 於此亦可以驗矣。然而南北朝之九部正史內, 非齊東之語, 類此者宜尚有之。隋書十三音樂志, 其與樂、歌、舞、 而重在使人驚賞其布景風格,與音樂應用, 稗乘之書比, 演、白諸藝,已作適宜之聯繫,又在意中。 謂此伎非關戲劇, **敘三朝毀樂,凡四十九節,** 僅見著此天台山伎一端而已, 不可得也! 故史家對於此伎,特 伎中又有道士或如 此伎在當時, 其第二十七般乃 加 縦

果有圧桁所為「蓬萊採蓮之伎」,可證一二,北宋田祝儒林公議下曰: 以上二事,乃唐以前情形。 至唐,衆伎蒸蔚, 盛况空前, 布景一端, 勢不當點爾而 Ţ, 微之載

瓣瓣轉種,自山門所中出 作折紅連隊。 王建子俯嗣於蜀,移蕩無節。 ,長歌復入,周迴山洞。 盛集戰者,於山內鼓棄,以長衛引於地衣下,吹其水紋,鼓蕩若波濤之起復。 ,載妓女二百二十人,撥棹行舟, 俄而唐莊宗遣使李嚴入獨,復作此舞以誇之。 庭爲山樓,以綵爲之,作遙萊山。 周游於地衣之上。 **養綠羅,爲水紋地衣。其間作水獸变荷之類。** 嚴弱朝貢 採所扳速, 册,未幾,王氏滅。 列階前。 以雞綵爲三舟, 出舟致

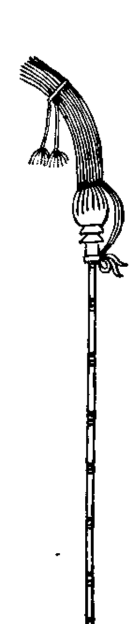
第六章 散崩

000

則非 或合 遊月宮,布景神奇, 飛雪奔雷, 鼓橐、引籥, 耳。近人張次溪冷苑 數不到彻戲。 自在其中矣。 爾 京可推 田氏文,此折 曾引上列為林公議述水紋地衣事, 曾曰 田氏此文所曾盡矣。除之採蓮舞隊,即沿此制而簡化,見陳書一八五。巡志六四藝文略內, 唱,若發靡當限於其魁首一人。 其人又必象蓬萊假仙之長,來申頌祝。全伎或會託於簡單 張氏目明皇爲田舍兒,以爲唐戲中不知布景,則自負太過,固在明皇笑中, 「是新劇 整容 並 **明不可忘**, 統治者之恣縱如此,等而降之,民間所爲亦可推;布景配音如此,若一般道具之標準, 吹氣· 紅蓮隊乃隊 (戲劇月刊),曾因陶蕎麥憶說,我國人於此, l茂,果有其毒, 與濤, 指近代之話劇。 漢唐尤不可忘! 當有其事。惟宋謂「令唐明皇見之,亦必目睜口開, 所以求象之法, 舞 並曾指出其於古俊藝之價值。 致辭、長歌, 近人蘇兆奎新劇考原對懿宗時李可及作數百年舞, 繪製布景之導源也 張平子不欺人也!明張岱陶菴夢憶五記劉暉吉女戲, 可謂已窮當時之人事,愈覺乎樂觀 乃普通歌舞所有。 不可數與忘祖, \_\_ 歌舞 其說雖不中,已不遠!浦江清花蕊夫人宮詞考 如· 此 誠然。 人數多至二百以上, 戲劇可推; 末季之獨中如此, 惟應省及論我國戲劇中布景剛音之祖 調艇艇 「総會仙 **以採進舞譜** 場中, 且不発爲平子所 歌固 用刻 那得 倡· 演 |可以獨| 猖 唐明 魚 如 之戲, 故事 許 龍 地 禨. 光 !皇 絕

#### 附録

二尺八寸,自木頭至柄之下端七尺七寸,柄徑一寸。)——樂學軌範八舞器圖說。 竹絲一百枝,插於木頭上,並朱漆,以紅絲束之。 每竹絲端一寸許, 裹以金箔紙, 貫水晶珠。(自珠至木頭 【高麗樂舞所用竹竿子圖說】柄以竹為之,朱漆。以片藤纏結下端,鐵染,鐵裝。雕木頭屑於上端。 叉用細



戲 厲戲」失傳或不全的劇目。 名爲「跑四美」。……原來唱的是「四莊戲」 却幾經變易和補充、發展。……名稱來由,是每次戲的開場,由四個旦角,以竹竿代馬,騎在臺上遊馬, 【閩南所傳竹馬戲情形】從漳浦縣的六鰲半島上,發現十多個「竹馬戲」的老藝人。……竹馬戲在幾百年間, (戲劇論叢第三輯) 如全套汪昭君、 的曲調,以後改唱南曲的四季春。……它至今還保留許多「梁 謝家羣福建南部的民間小

第六章 设備

| l |  |          |   |  |
|---|--|----------|---|--|
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          | • |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  | •        |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
| l |  | <b>v</b> |   |  |
|   |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
| l |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |
|   |  |          |   |  |

# 第七章 演員

### 一、概說

不必皆爲優戲。 記其人者,在所有資料中,當自<mark>敗錄始。唐代如崔記之記蘇五奴妻,不過偶然而已,就今傳本言如此</mark> 其人者, 曰· 徐 更 無 論。 「演員」, 古俳優或優伶之所爲,應分爲三種:曰優笑、優諫、優戲。優戲內有優笑、優諫,優笑、優諫, 自古有之。 近人劉守鶴作伶工專記,劇學以刊創刊號。前有導言,論此事甚詳 乃躬视戲劇演出之藝人也,專屬於優戲範圍。 笑與諫之伎重在說話,縱有簡單化裝與表演,却無故事, **兼爲音樂、歌舞、雜伎諸端,** 而彙記其人者, **史乘中爲彰優諫**, 唐以前亦熡見。 不必扮作故事中人。 或朋亂 源, 至專爲戲劇 īfīj **戴記** 而 彙

關於伶工的記載,從來就不寂寞。 中間以五代史之俗官傳爲一大進步!因爲關於伶工的事跡, 李家明、宋尹文、 王震、査八十、 如伶倫、師延、鍾儀、 周侍虞……諸人的記載, 優盃、 在傳記百家之書當中, 以前都是雜記於風俗智尚所傳說的記載中, 優旃, 郭舍人、 古掾曹、 形成一 **萬實常**、 個重要的部分。 継衣輕、

第七章 演員

記 如 (拾 **盗等是。** 遺 }記 之記 餇 到了五代史伶官傳 延 西京雜記之記古據曹是。 體 例就由雜記與附記而進於專記了。 或是附記於政治歷史的 記 載中, 如 左傳之記 鍾儀 (史記 之

在冷宜 亂· 源· 劉氏分前人所以記伶工者爲雜記、 若從另一面看,正其尚未能進步處耳。 云在百家書中,已形成重要部分,更說不 ,基於過去傳統意識 而. 記, 傳除 伶 却無一專為戲劇傳 官而 外, 不雜他: 尙 未足邀正史樂志之載。 其人者。 人是, 附 記 倘 蔣 非專於其事也。 專記三種, 史樂志, 故劉氏雖以五代史之有伶官傳爲 職 甚是。 在 志樂。 更如伶官傳、 惟此所謂「專記」者, 散樂之事, 談:書, 難已入樂志 ·到· 又· 傼 医專於其: 爲 大 彰. 進步之處 但 優・ 散 練· 樂之 明· 如

臣僚、 凡· 唐伐伶官,並及鄰黑黑、 伶之可能者,姑錄之。 伶與非優伶間之突出人物! 容 顯 爲演戲之優伶, 唐戲演員,大別 Ţıī 紈 紀者,已迥過之矣! 絝 鄆. 卒 紀孩孩、 為優伶與非 錄· ; 和 初步 倘 元類, 賀懷智、 凡顯爲樂工、 除傳其 |收集,僅得九十餘 莊宗朝乃舉世優伶之突出時代, 優伶 於優 宿海市諸樂人, 人而外,於此 炳 伶, 類,亦有介乎此二者之間者。 歌· 工、 分初、 人而 則與此異趣。 舞· 郎· 時期 Ē, 盛 遺佚尚多,亟待增補。然視 百戲人、雜伎人,不錄。 中/唐, 傻 劉守鶴所舉伶工諸人亦然。 伶之地 古今來直無以擬,均不能 **晚唐及五代** 位 興 於非優伶部分,茲僅能 生活,尤應著明。 == 鄮 凡不易判 著 如明沈江 ||宋代優 錄。 德符野 陸 無 遵 逃。 别· 111 伶生平之有 段 ガ 獲編二二 (錄之 列 有爲優 介平優 女優 帝 Ŧ. 例 於 餓

₹ · · ·

唐爲盛,亦當集中紀載,列爲專目。惜凡此之實際資料依然缺乏,雖已極意搜羅,終不遠所願遠甚耳。

檢點資料,尚有可補充者如下——

其尚未能進步之處耳。 代所謂正 所纂述中,力「尊」其體, 鮮明之例證可驗此點。 一)封建意識,魇抑囊人太甚。 史之記載。 故 清四庫全書總月提娶六六畿明陳建唐餘紀傳日 初不肯爲戲劇伎藝之「淫巧」 費筆墨, 劉守鶴雖以五代史之能有伶官傳爲一大進步之處, 蓋謂封建時代之史家,大都拘守「放鄭聲、遠佞人」之觀點, 上文曾曰古代散樂中人,基於過去傳統意識, 並不容優伶其人者羼入也。 實則 若從另 無所 尙未 移 易; 茲有 山 足邀歷 看 極 在 Œ 其

共體例多學步新五代史,如唐莊宗亡於伶人,事關興廢, 亦別立傳。 將修品書者,必為黃幡綽等立傳乎? 故歐陽修別傳伶官。 至申漸高等四人其事微

寥寥數語,洞見肺肝!認五代史之有伶官傳, 滿 其事在樂志中旣已不彰,其人在記傳中, 謂之微? 政治。見上文三劇錄科白類諸劇及本節下文。 諫 萷 税、民 紀昀輩 困以舒 , 見本節下文。 總纂四庫時,不僅頑固特甚,成見自封, 楊花飛歌刺風流,辱冤衛璧,見本稿下文。 粽三子之言行,無不光大, 當亦必無置身餘地, 乃專就「專關興廢」而立言, 並古優真正人格之所在, 又何嘗與「與廢」無 山。 李家明俳 惟按諸野史所紀, 遂斷凡祇關伎藝而已者, 關? 微悟 直 亦 **(未嘗虚)** 其事 君 申漸高 恩 叉 (鳥得 心鰯 覃而

第七章

演員

之筆耶? 以俳諧戲劇格君之非,或諷鑑賞,或勸「耳道」,謂人君之聽信不可以僞,乃耳之道。 及,而遂設想者黃幡綽者,在唐書中如有傳,即將成千古笑柄,抑何其乖且戾耶? 解傳」者,又何自產生乎? 而已,何以獨蒙鬷說?是亦不可解耳。——四也 (特正, 惟其操觚者自身猥瑣,但知墨守舊章,根本缺乏剏獲之史識 有補 時用也。 誠何愧於兩唐書列傳中之一般人物? ——三也。 申、楊、李三人在馬氏南唐書中, **使果書及其人其事**, ,則破天荒之大文字有若「黃幡 早已述及, 解紛救禍,事衆難 二世。 陳霆之傳, 何至便穢 黄幡綽 辩。 追 莆 其 狐

揚 李冠在陸游南唐書十七早已列之,陳傳僅較多「散樂也」三字。 外之事又祇吹簫一技。 一代之文物,而內容貧乏可憐! (二)史材闕失,追記不易。 原文云 全卷除撥拾有關印、楊、李三人之舊說外, 陳霆唐餘紀傳卷十八特關爲「伶人傳」,顯有志於網羅闕失, 據其所述,固無涉於戲劇, 僅增一 散樂李冠 若戲劇以 而已。

闒

間 李冠者,散樂也,善吹洞簫,悲壯入雲,中主將召隷教坊。 之事,遂成衰減。 每醉,輒登市樓,作數曲,聽者慘沮。 初,司徒李建勳,號知音,遇冠, 人以比李龜年于天實之末云。 絕嘆賞之!建勳死, 會軍族事與,不暇。 冠無所依, 未幾,中主殂,國家多故, 因渡江北遊, 流落梁宋 音樂

陸書稱冠「周顯德中北游梁宋」,末謂「後不知所終」,可知陳氏於此,雖欲有爲,而限於資料, 終無可

**循此明** 可指, 爲也,豈非憾事! 後之文字內容宜必有出一般之外者矣。今乃不然,除歌水調詢而外,別傳中更無花飛之第二件事實 期,今見阿英輯晚清文學叢鈔。 清兩例以觀, 全憑空論敷衍而已。 更看清光緒三十年,陳佩忍有南唐伶工楊花飛別傳之作, 今日對千年以前之古劇演員, 史蹟旣如此荒疏, 既就專人立題,而彰顯之, 在資料方面, 正不知作者定欲多此別傳之一舉, 倘欲於本篇有詳盡之補充, 宜必先有 載在二十世紀大舞臺第 於勢誠難矣, 意義何在? **- 儲積**; 成篇 毋乃 以

## 非優伶之演員

間也 可疑 東馬 召優作戲?其語意殊不明。」按圉人賤, 有了他們的 而飲酒,且觀優。」圍入,非優伶也。 非 優伶演員自古有之。 周氏又曰:「不管怎樣,連管馬的人也可以作優戲,或召優作戲, 活動。」此解甚是。 左傳襄公二十八年,「陳氏鮑氏之圉人爲優。 何從召優!召優又何爲在變亂中爲之?其爲圉人自優, 周貽白中國戲劇史長編日:「究為管馬的人自作優戲, 則俳優除做弄臣 慶氏之馬喜驚, 一而外, 七皆釋甲 抑 在民

無

**|**唐戲中非優 (伶之演) 員, 形形色色, 力面頗廣。 此種現象, 與唐戲弄之特點所在, 如 「無限與

特例。 格,並不皆爲被玩弄者,而唐戲弄中乃有演員自嘲自弄之事。 實」、「戲劇行 演戲如優伶者。 後,社會風氣較爲沉滯, 施之於己,一樣有趣。 唐五代所有,概括舉之,至少在下列之五種人中, 動」、 惜能於指實之人,目前不過十數而已。 「戲劇風」等,正相應合。其意義在:旣有非優伶之演員, 李天下於戲中四顧,連聲自呼 非優伶之演員除軍伶外, 乃鮮見記載。 優 名, 皆有經常保持其原有身分, 於例尤著。 嘲弄初不必完全施之於人,而後爲樂 齊東野語二十載徽宗與祭攸輩自爲優戲, 見附載「五代優語」。 然後知唐戲演員之人 而同時或 入北宋 臨 膊

音聲, 優、百戲皆有之,以備上幸其院,迎駕作樂。禁中呼爲『樂音郎君』。」孔帖於同一事 既親自登場,則此輩「盡喜」之餘,亦難保不追隨串演耳。 旣兼及優 就其可信 王多宮音聲、 (二)帝王 闕 倡優 倡 者錄如次, 上言曰:":....臣稱見先帝指莊宗。 雜戲, 雑戲, 優倡。」是諸王不但了解倡優所爲, 天子幸其院, 帝有後唐莊宗李存勗, 自屬非優伶演員, 餘群下章附會玄宗莊宗諸 則迎駕, **惜不得其名**。 奏樂 王有敗王李隆範、吳王楊隆演及魏王繼岌。 時, 캢 ∟ 節。 錢易南部新書癸曰:「十宅諸王, 册府元龜五三三云"「漢張昭遠, 而且自習也。 皇子, 新書二二禮樂志曰:「處通問 忠 喜俳優。。 「樂音郞君」所爲, 」亦見遜鑑二七六。 云:「咸通中, 多解音聲, 後唐天成 除膏樂而外, 班宗之爲優 諸 「先帝」 Æ. 多 小中為 倡 睝

脚色,服飾、布景、武技諸端以求,則莊宗於唐五代之戲劇,確已造成黃金時代,悉如首章末節所陳, 漢唐以來,我國戲劇伎藝至莊宗,應集大成,且已有甚多之新發展,下足以奠宋元戲劇之基礎。 件事,便是天子自為優戲,命名字天下, 千年來之統治者中,於戲劇篤好,並躬親,而確有成績如莊宗者,一人而已!獨史(六四頁)"「最希罕的 當時之劇目、劇本、劇制俱失傳,不能詳。 之手腕。参看次卓参軍戰舶論滑稽形式的,說明僕挟楓播一段,三章十七節二四 從戲服巾裹之名目推之,範圍頗廣。 常親預俳優,雜戲於庭。 者,……有《諢子郎』百入,夜以五十人番重。四歲將盡,歡於帳前, 輒傳語伶人, 往往歌其聲,謂之「御製」。 前後隊伍皆以所撰詞授之, 方暴怒,鞭笞左右,一闡樂聲,怡然自適,萬事都忘。」未云所據。有 優 名,曰李天下。 說明相見遲晚 莊宗好優戲,善角觝;知音,能度曲、塡餅,流傳民間者甚多。 使描聲而唱, 罷之"御製。"」 嘗以 鄭聲與胡部合奏,稱「聒帳」。 伶人由此用事、作亂,不能制,遂戕其身。以上舊五代史倫宣傳。 舊五代史三四注, 以上春明遏朝蘇,見曾慥類說一九。 和伶人混在一道表演,這却是前朝各代所沒有過的事!」綜合各方殘餘資料, **誉偕子繼岌,戲后劉氏,** 引陶梁五代史補三:「莊宗爲公子時, 惟若就五代五十三年中戲劇方面之全部表現, 號日『聒帳』。」與伶人結十弟兄。 卿馮夢龍古冷譚檄九:「莊宗自言:一日不闡樂, 演「劉山人省女」,可略見其創製戲劇 「冽山人者女」及前章服飾節。 雅好音律, 义能自撰曲子詞。其後凡用 至北宋, 自爲王、以至稱帝 所演之戲不傳 乘隆禮途志:「凡受册 每與近臣議事, 汾晉之俗猶 在我 沿劇本( 衂 削飲 惜 知 數

治,誠 焉得不推莊宗爲冠冕乎!在我戲劇史上,莊宗斷爲第一重要人物!當有專述,以資闡揚。 並 **贅料、** 北夢瑣言之說。 有節;伶倫溫吹者,乞減於聶磨。……」語語切中其病。通鑑二六九注文內,見莊宗喪錄:書, 疏曰:「……無以奇技愧情, 非憑空之想像。 而與優伶戲劇有關者,惜不得讀。 不得不爲莊宗惜;若有國之戲劇伎藝而大昌明,且求之於全才與偉績, 而獨遺其於文藝之天才與人力,不加評贊,毋乃不平!其實有國之廣土 後人悼莊宗失政者多矣,至曰「竟爲陽婦恩伶之傾玷, 無以選聲惑志。非社稷之功,乞不加於厚賞;非殿肱之力,乞不近於凝旒。……左右處卑者, 又保使二〇四藝文志, 列王保衡管陽見開要錄了 卷, 北宋獨傳, 亦可参考。 有國者得不以爲前鑒」! 則一部廿四史中, 其中必有遜鑑所不取之 衆民而不能 趙郡上莊宗 乞見之 叉·

銀器,言其「中的」。 |胡樂合奏,自昏徹旦,謂之「聒帳」。 半酣之後,置畎酒篦;沉醉,鉃弓, 臣下之情。 լքի 獭 涉旬不返。 **昔莊宗可謂百戰得中原之地,然而守文之道,可謂悖然矣!** 於優倡猱雜之中,復自矜,寫悉秋。 與俳優輩結十弟兄。 每略與近臣商議事,必傳語伶人, 不知當時刑 上謂侍臣曰:"廳斷天下事, 政何如也。......」 至夜不已。 終日沉飲, 敍相見遲 直須耐 招箭者但 聽鄭獅之聲 (晚之由) 煩, 以 物擊 方盡 縫兵 興

兩眼之外,皆是髭鬚。」下引王晉卿詩,不知可靠否。 床 **哲卿題莊宗廟云:「試拂塵埃看遺像,** 原來滿面是髭鬚。 清鍾琦憑花館隨筆四: 「唐非宗

云:『曾宴桃 婉雕如 緊瓠集 此 源 "下李存勗搽畫粉墨, 深洞, 曲 清歌舞鳳。 與敬新磨等日鬧優場, 長記欲別時, 和淚出門相送。 粗獷之極 !豈有淸思者 如夢、如夢, 殘月落花烟重 Ţ 乃其作如夢令詞 」。 抑

佴

樂,或仍有串戲之舉。 餘人皆歌舞而已, 李隆範 容宗第四子、玄宗之弟。 獨隆範演出大面戲蘭變王。詳三章五節 開元十四年死,贈惠文太子。 武后時封衛王。 酒:書 九五、 睿宗即位, 年甫五歲, 新書八一均有傳。 封爲岐王, 值明堂大宴, 拜太常卿。 與兄妹 共奏伎。 尤好聲

楊降演 「徐楊合演」。 吳上 楊在平時或原好此,徐氏始有所迫,其事未必偶然。 一楊隆演 ,於徐氏 專政時, 曾爲徐知訓所 迫, 合演參軍戲, 楊任蒼鶴。 許 三章十

Ė

李繼岌 班宗之子, 小名和哥, 封魏王。 舊從父演「劉山人省女」, 以戲其母。 料其隨父作

戲,

必尚不

止

此

端。

閩南民間音樂第一集, 「南晉」之創始人「孟府邸君」者,牽附給溉,當不足 南音界中,極其尊敬一 更 (有涉及)後獨主孟昶之說,不得不附見於此。 位孟府郎君。 謂舊唐書樂志謂後魏孝文宣武用師淮漢收其所得之南晉, 魯氏不顧閱閩一東一西之睽隔, 信, 昶並未演戲,亦未 不可不辨耳。 審優, 逕謂此孟 九 71 僅 Ŧ. 因 年, 俯郎君卽孟昶, 有 **謂之清商樂。** Ä 有 將 魯平 戲 者 曲 41 編 肵 此 盯 謂

第七章

演員

何 ? 「孟府郎君」與孟晟間攀附因緣, 滲透了崑腔的成分。 (南音)後來至殘 亦 不能乘置不顧,姑爲「唐戲百問 唐 五. 這種風格, 代,經後蜀主孟 終覺孟浪 直 保 上再加 存 到現在。」 ! 但民間所樹立之聲樂偶像 뻲 為崑腔與閩省南晉之間建立關係 便進一步完整和系統起來, **孟府郎君**, 並 旋律存在 可 究竟歷史如 商 討 風 格 爲 Ŀ

所引 有日 (二)臣僚 閰數見不鮮, 唐代臣僚長於伎樂與歌舞, 至於躬親優戲, 公開表演者, 乃至奉命於宴席間奏伎爲樂者, 殆亦有之。 舊書十六穆宗紀, 如三等燃為娘(戊)論舞蹈 丁公書 課觀 輜

伎

自人寶以後,風俗奢靡, 夏 席以 喧離沈湎爲樂。 而居重位、秉大辟者, 優雜倨肆於公吏之間, 辫 無愧 恥

公私相效,漸以成俗,

相 以 所謂「優雜」至於 恥· 後, ,其沈湎昏亂可知。 岩倡優。 翶 野戲劇風氣必然大盛! 」當時臣僚隨其主躬親優 「曾無愧恥」, 惟載籍所登,今僅 舊五代史四五段凝傳日 果何事乎?顯爲粉墨登場, 戲 **能舉吳一人、南唐二人而已。** 或燕居自爲者,必不乏人。 「凝由梁泽店。 有所串演也。 竟自然流露於朝 H 入唐朝 至莊宗時, 無 愧 容; 經特 爲降臣? 殊 見 提倡 唐

徐知訓-見上文述楊隆演。 徐平時必亦有所好, 始迫楊合演。 五代史、十國春秋均有徐傳。

韓熙雄 ——已見四章末一般節、五章服飾節。 宋史四七八、十國春秋二八等均有傳。 清俞正燮癸

已類稿· **上四所見尤詳。** 

應屬天賦。 雅 同上。 按雅麥容秀發,以才思自命,性巧點,應答如流, 熙載 見如故。 其戲劇才能,

決史四四一、上國泰秋三一等均有傳。

戲」, 宦子弟。 次章拍彈節引舊書曹確傳, 劇謂之行家生活」, 伶否。若大膽懷疑:旣曰「跡荒淫麗」,且可能是充旦色。 ……徒恨跡荒淫麗,名陷俳優;長為童子之羣,無望壯夫之列。」含義不明, 即韋絢嘉話錄謂「好事者」裝假面, ():|)執絝—— 似乎又嫌反常。 唐戲既盛以後, 關漢卿謂「子弟所扮是我一家風月」,均見太和正意證。 近世所謂「票友」,與此為近。 一般人耽玩無度者,首當推有閑階級。上述諸王而外, 所謂「京師婾薄少年」, 演踏謠娘, 初府陳子昂上蘇令文章啓曰:「某實鄙 殆亦此輩。 茲錄盛唐二人—— 杜陽雜編所謂「京城不調少年」, 至远, 趙孟頫謂 而鄙優伶所演為 未知是子昂曾為董 「良家子弟所扮 龍 「戾家把 未 當及仕 爼 皆 雜:

子如此,其餘可推。 宋輝、宋恕 授堂金石跋於宋璟碑曰:「史載廣平諸子皆荒飲俳嬉。」「俳嬉」 舊書九六宋璟傳, 謂「璟子輝……恕,……兄弟盡善飲誰、 俳優雑戲 乃俳戲之別稱, 宰相之

第七章 演員 可記。

見全唐文紀事一〇七頁。

唐

## 李益漢宮少年行

……分曹陸博快一擲,迎歡先惡笑語喧。 巧爲柔媚學像孟,儒衣嬉戲冠沐猿。 晚來香術經柳市, 行過倡含

ኘ 桃根

而已,並非實指「活孫叔敖」劇見二章辨禮參軍數與猴戲。見二章辨體猴戲此二句透露唐代「婾薄少年」 「巧爲柔媚」之全句說罪假婦人。「儒衣嬉戲」之全句說弄孔子等類。「優孟」與「沐猿」在詩內皆虛用 **清清楚楚**。

萬肩公子二十餘,齒編貝,唇激朱。……玉堂調笑金樓子,臺下戲學邯鄲倡。 口吟舌話稱女郎, 錦絃繡面漠

串戲爲樂,

李賀樂華樂日

見。 說白也。 唐人每稱玄宗爲漢武,可推。 日「臺下」猶言階下,砌臺之下也,正是表演伎藝之地,已詳上文戲臺節。 面部化裝。 「學舌」,明其所發加有人工,已非舌之本然;可能指作雌聲,捏小嗓等。「錦袪」是服飾;「繍面」是 此句所述,於弄假婦人之表示更爲有力!凡話,無不由舌而發,茲曰「舌話」, 帝旁。得明珠十斛,白蘗一雙。 「稱女郎」,不啻後世戲詞中之稱「奴家」、「妾身」、「本宮」一 既有朱唇、貝齒之美質,則繡面之餘,當更夭冶。 一羣豪貴逢場作戲以自遣,旣非摻預內宴,侍奉君主, 日「漢宮」、「漢帝」,皆唐宮唐帝之代稱。 「口吟」, 類也, 其爲代言體亦 歌唱也;「舌 乃特寫法, 其現實中何來 刵 如 話 云 Ù

帝」推求, 漢帝」? 則此所謂「漢帝」與邀珠璧之賜等, 可以體及「活孫叔敖」劇內之楚莊王、蘇莫遮劇內之胡王等, 可能爲戲中人物與情節。從二字之詩曰 皆劇中人,已成古劇之通 「漢宮」、 「漢

例

爲棄伶,且充且色,故曰「淫麗」, 作者。……徒恨跡荒淫魔,名陷俳優;長爲童子之羣,無望壯失之列。」 何不可?再證以二字之詩、宋輝、宋恕弟兄所爲,唐人確有此種風氣,將無 出之唐代「戲劇風」「戲劇行動」及所謂唐戲之「全貌」「全神 以 上二條唐詩資料, 更須與陳子昂上蔣令文章啓所云已詳上文。 又曰「優俳」也。 初唐典型文人如子昂, 等說, 將益見其確鑿 同看。 前謂其含義不明, 可疑。 童時尚且如此, 啓曰:「某實鄙 有據 進一 步如前交所挺 矣 他 或子昂曾 人叉有 未窺

『兒曹耳』。公不懌, 『不知父子』,且不知昆弟姊妹矣! 戲之末,解釋樂記「優雜子女,不知父子」云云, 同路,宴公於堂,以其家聲樂相娛。 繼出俳優,男女紛揉,褒語交至。 統續演員,宋代亦有,附見於此,以便研討。 避席而去。」兒曹旣得放縱, 已令人歎太過;若據此事中「男女紛揉」推之, 宋高晦叟珍席放談云。「范文正殿餘杭時,有一 其技之成就必有過於渾恕輩矣。 怪而問其男女誰何,主人答云: **参看本書二辨猴** 近色 何止

(四)軍卒-軍戲以唐爲盛, **至宋猾然。** 首章六節,中唐要點之五曰「軍鎮地方戲劇均盛」,已

如初唐至 戲內容, 軍 籍 其沉 優所爲, 種 演 解釋爲合樂之戲。 八劉克明傳, 往 云 文旦引 其 (生旦歌) 人自己 迹,亦有戲劇 義。 處 溺既深,殆早已忘却彼「神策」者乃軍 稱 稱心之伎,何瞥不精! 處亭臺祇 必亦不冤弄假婦人之類。 已詳首章盛唐節。 串戲爲限。 爲倡 惟 舞戲,更覺明 韓愈云:「及去事戎轡,相逢宴軍 資 \*1 述敬宗所「與狎息殿中爲戲樂者**,** 在内。 卒」。見下命。 所 壞牆,軍營人學內家裝。 其他詩· 及, 首章中唐 Ņ 北宋 或指 人所詠, 和疑 時尙有「軍 又中唐資料 (三) 示趙知微斥穆宗為 軍 其精 資料 中以戲爲樂, 宮嗣 能之度,且 軍 如暢當軍 9 中難 龐勛軍中有弄傀儡戲者,詳三章十七節(な)。 · 「坐定兩軍呈百 伶人」,並曾演 指穆宗經常幸左右 旅, 伶。」此種軍伶所爲,不必皆限於樂舞, 太平故事因君唱,馬上會聽隔教 不能經常蓄女優, 中解飲寄沈八劉叟云: 必有超越內庭所供者, 或指軍人自己串戲, 其實職固在扈蹕宿 皆出 雜劇 戲, 神策隸卒, 一以刺 樂區 神策軍, 但 低 戲劇 鎭 徿 「倡優在 折貨 或里閻惡少」。 府,見張剛正 往往不易分辨。 「野膳 並不賴女優始有爲。 然後始邀穆宗留 除角 並非「內敎坊」比矣! (昇平。」 **衡……** 坊。 觚 隨行 倦遊稚錄 百戲外, 此所 舊書崔愼由傳 其爲軍人弄假婦人, 帳, 所謂「戲樂」, 内作 亦 有 謂「百戲」, 此 菲 軍 連不忍去。 Œ 可 36 處 춈 \* 参考。 戲。 觀 所 荒, 男子装 發 新書 述, 雜 從 對於此 司 戲 痉 剘 亦可 則 H, 當 圖 힗 倡 雜

軍伶

人物,

惟有

問題,

尙值!

得

辨語愈正愛癸巳類稿「女樂考」引唐司空圖

詩二句:「處處亭

以觀,亦復如此。 之機構,非地方所能有。 軍中、韓愈詩中、和凝詩中等,見本節前文。其演員原皆軍人身份,均不至與女性之營妓相混,爲不可 之寺,各地方並無分寺。而營妓則遍天下。豈有天下營鼓,皆籍屬太常之理繁?史書記太常者,人所其觀·無此事也. 即曰妓,一 詩曰「軍營人」確指軍人,不指營妓可知,二也。營妓並無「軍營人」之稱號,就向氏文內所見唐代事例 銀印唐節及本節前文。所引實例, 以追妓,蓋別有故,初不因其籍屬太常等等,則與軍伶無關,可不論。太常寺所以典司禮樂,設在中央,祇有京都 **淆亂之史實,一也。** 意在指此詩內之「軍營人」爲樂營妓女, 臺祇壞醬,軍營人學內人裝。」見本節前文。 望而知,何得混稱爲「軍營人」?三也。至於唐妓並不全屬樂營,其籍亦不屬太常,堂牒可 營妓祇有「官使婦人」、「風聲婦人」、「倡家」等稱。且「樂營」或「營妓」,不曰「樂」, 司空圖詩之後二句曰:「太平故事因君唱,馬上曾聽隔教坊。」唐代教坊乃中央 圖詩顯然寫長安情況, 屬於蓋庭綸軍中、李志朔軍中、徐光庭軍中、李愬軍中、劉瑑軍中、王卞 並非軍人。按唐代軍隊中戲劇運動頗盛,已詳前 並云。「是唐伎嶽屬樂營,其籍則屬太常,故堂牒可追之。」 而樂營或營妓則地方之所有, 亦無從與教坊相 稿。見一章總

教坊」之延展。 五)和尚 就中如「右延舞婆羅門」、「右延」二字、究不知是人名否。 -「和尙俳優」,已附見於夾章弄婆羅門節之宋,其事乃六章劇場節內所見 此處可錄者僅一人。 「和尚

道吾 見錢易南部新書已集一道吾和尚上堂,戴蓮花笠, 披欄、 執簡, 擊鼓、 吹笛, 口稱

化裝。 魯三郎矣。」魯三郎, 吾山之悟眞禪師。 狗尿天,刹竿頭上煎鎚子,三個猢猻夜簸錢 「擊鼓、吹笛」,應另屬樂工所爲。 續傳燈錄卷七云 應是社會故事, 「潭州道吾悟眞禪師上堂舉洞 非釋家故事。 旣吹笛, 魯三郎必是歌劇。 因「披欄、 執簡」象官, Щ 仍矣 道 考。 五台山 **又查道吾** 不象僧也。 上雲蒸 亦 可能 俗講 飯 是道 未必 佛

從得其姓 卒之實際人數,本無從確知。 以 上非優伶之演員分五類,所錄者十人,見例而已。 再如上文所見「家僮發展爲優伶」,亦可歸入「非優伶之演員」, 循此五類以求, 自可得其盛概。 如紈 絝與 却 無

ے ب

階

萷

演· 或藉此自娛者不同。 員與導演之陸羽是。 與以下所列優伶八十餘人較,又不盡同。 此 .外更有一人,常位於非優伶與優伶之間,方爲適當, 羽為優伶若干年後,即又捨去,還其儒士身分, 以羽所爲,屬職業性, 乃面向廣大羣衆之正規優伶, 而又最爲重要者, 而以隱逸與文學終,不以優伶 與上列 乃劇作家、劇學家、兼 (諸人臨 時容串、

之戲。 不 願背儒 陸羽 編參軍戲脚本三種, 事 佛 字鴻漸 乃遭凌辱, į 名疾,字季疵。 困於勞役。 稱爲「離談三篇」。天寶中,郢人酺, 終拾主者而去,卷衣詣伶黨, 復州 危陵 人。 三歲孤 露, 邑東召爲伶正之師。 爲 身爲伶正, 僧積公所育。 弄木人、假 貌陋, 後隱火門山 ΕŢ 贞、 藏珠 吃 因

坊錄 **眞卿、張志和、皇甫湜、蕭存等,皆與善。** 另著茶經三卷、 肅宗上元初,隱苕溪,號桑苧翁。 情之傳。」獨之戲內該語, 先不知何許人。寬腹龍蓋寺僧姓曉, 州鳥程縣村山外喜寺碑銘謂羽有村山記, 一卷、見宋史藝文志樂類, 上一步三一卷、見新書·二一本傳及附錄所載至唐文自傳。警年十卷、見新書藝文志類書類, 於 北 可想。 題牌鴻漸。 於礎上得一初生兒,收育之,遂以陸為氏。及長,聰俊多聞, 施許紀事四○用此、 又謂曾與羽討論編讚海事, 晚年詔拜太子文學,徙太常寺太祝,不就。貞元末卒, 窮神記十卷,見宋史二〇七葵文志, 斯陸羽。更有著作六種見自傳。 餘群首章盛唐節、五章論劇本, 惟未二句作「學瞻辭逸」 可豧上說之不足。 **詼諧辨捷」。** 大唐轉載云:「太子文學陸鴻斯, 及下文論伶黨等條。領員無湖 學鹏詞博, **詼諧談辨**, 年七十二。 題 強羽。 岩東方曼 名 |羽, 顏 敎 共

#### 附録

而歸。 適,不言而去。 相如子雲之口吃。 苕溪之落,閉關對書,不雜非類;名僧高士,談讌永日。 「陸文學自傳」 往往獨行野中,誦佛經,吟古詩, 故楚人相謂:「陸子,蓋今之接輿也! 人或疑之,謂生多瞋。 陸子名羽,字鴻漸, 而爲人才辯, 態信, 不知何許人也。 杖螇林木, 及與人爲信, 編躁, 」始三歲, 多自用意。 手弄流水, 雖冰雪千里,虎狼當道, 或云字羽, 惸躃, 常扁舟往來山寺, 朋友規諫, 夷猶徘徊, 育乎竟陵大師積公之禪院。 名鴻漸, 豁然不惑。 自曙莲暮。 未知執是。有仲官孟陽之貌陋, 隨身惟紗巾、 而不缗也。 凡 與 至日黑, 人宴 上 元初, 藤靬, 自幼學屬文。 處, 輿 盡 短褐、 意 結腹 有 號 插 犢 於 ôΈ 所

焉。 舄 乎 ? 公示以佛書出世之業, 子執儒與不屈。 離談三篇。以身爲恰正,弄木人、假吏、藏珠之戲。 陵西湖無紙,學書,以竹畫牛背爲字。 牛一頭,文槐書函一枚。 **其書,鳴咽不自勝。主者以爲蓄怒,又鞭其背,折其楚,乃釋。因倦所役,捨主者而去。** 自祿山亂中原,爲四悲詩。 惜也,宜野人乘蓄, 滄浪道,邑東召子爲伶正之師。 十二時中,許一時外學,令降伏外道也。 屬文,多所諷籲。 後負害於火門山、鄉夫子別墅。屬禮部郎中崔公國輔出守竟陵郡,與之遊處, 或時心記文字,情然若有所遺;灰心木立,過日不作。 主者以爲慵惰, 危坐展卷, 口動而已。公知之,恐漸濱外典,去道日曠,又東於寺中, 公因矯憐無愛,歷試賤務,掃寺地,潔僧廁,踐泥汙牆, 見人爲善,若已有之;見人不善,若已羞之。苦言逆耳,無所迴避。 故特以相贈。 子答曰:「終鮮兄弟,無復後嗣。染衣削髮,號爲澤氏, 白驢、 劉展親江淮,作天之未明賦,皆見感激當時, 時河南尹李公齊物出守,見異,捉手拊背,親授詩集。 幫牛, 襄陽太守李憕見遺; 文槐函, 故瘟黄門侍郞所與: **淮至德初,秦人過江,子亦過江。** 他日,問字於學者,得張衡南都賦,不識其字,但於牧所, 以我門人衆多,今從爾所欲, 公追之,曰:「念爾道喪**,** 與與興釋酸然爲緇素忘年之交。少好 可緝學工書。」 行哭涕泗。 **負瓦施屋,牧牛一百二十蹄。 鞭之。因歎歲月往矣!恐不知** 惜哉!吾本師有言: 令其翦榛粦。 使儒者聞之, 凡三年。 著君臣契三卷、源解三 天寶中, 於是漢沔之俗 由是俗人多忌之。 卷衣詣伶黨, 以門人之伯主 此物皆己之所 **懶白驢、鳥糞** 得 做青台小 野人離於 稱為 我弟子 亦異 著 寬

十卷、江表四姓譜八卷、南北人物志十卷、吳興感官記三卷、湖州刺史記一卷、茶經三卷、占夢上中下三 按「藏珠」見班子。「藏珠於山,藏珠於淵。」又拾遺記:「癲洲有鳥如鳳,名藏珠,每鳴翔, 蓬。」唐人如何爲載?仍不明。皇甫滉送羽趁越序,捐爲「究孔釋之名理,窮歌詩之麗則」,則所包甚廣 卷,並貯於褐布囊。 上元辛丑歲(公元七六一),子陽秋二十有九。 ——文苑英華七九三、全唐文四三三。 則吐珠數斛。 仙人常以共球飾

# 二、優伶名位與生活

討。 物,扮演故事,以樂人、咸人,應有別於樂工、音聲人、舞郎,及角觝人、百戲人、或雜技者。唐代對優伶 之實際稱謂,及文人筆下擬古之辭,有種種殊,且時見混亂!姑列二十一條、二十五名爲例, 若原辭含意,本在稱專而不稱人者,不與焉。參看三章十七節附表內演員一開 以下開始入優伶範圍, 而先略陳其名稱、 **地位與生活種種。優伶之職與業,** 在化裝爲一定人 以助檢

優 謂表演戲劇之人曰「優」,二家皆用當時之義,以明古義 曰:「優者,戲名也。 顏師古注急就篇曰:「倡,樂人也;優,戲人也。 俳,謂優之藝孙者也。 晉語有優施,史記滑稽傳有優孟優旃,皆善爲優戲, 而以優著名。 」孔穎達左傳疏

優人 如舊書一〇六王張傳:「談諧嘲詠,堪與優人比肩。」又一 三五 李寰傳:「優人成

輔端,因戲作 語。 五代趙上交等有周優人曲鮮二卷。 據前條「優, 戲人也」, 可以斷定非

樂工;此「曲辭」,可以斷定爲戲曲之辭。

伎子: 猶近代稱優人爲 「戲子」, 輕稱也。 新書一一五郝處俊傳: 「彼俳兒、優子,

言詞無度。 」爲書四字作「俳優小人」。 新書二〇八田令孜傳,謂僖宗「賜伎子歌兒者日臣萬」, 亦

此類。

優工 新書一〇一蕭倣傳:「帝惶宗方作樂,不暇命使, 遣優工趣出追之。」 新書 二 九

九敬此?「優工」作「優人」。 考異曰:「此出東觀奏記。」

稱齊宗爲武則天所禁時,「惟工優給使得進」。

工與優,

則指兩種人。

通鑑二四

安金城傳,

優姚 蕭穎士贈母司業書「優姬豔伎……易貌變聲,千態萬曲。」

優鼠 門生盧肇等公薦於春官

倡優 ź "『同盟不嗣,賢者受譏,相子負辦,優臣致誚。』」「優臣」指優孟。 占倡し 指女優,「優」 指男優, 群下文 倡 條。 **獲書六二李綱傳,** 謂麻 令 則 万万

謂合生戲「以倡優媒炠」。 上文劇場節引元賴書:「生長京城,……未嘗識 倡優

於寝座,

自比倡優」。

叉六五滕王元嬰傳

「倡優賤隸,

主親

與博

戲。

新書

九武平

#### 之門。」

俳優 「其實這個『俳』字應當釋作『俳諧』,於宋代搬演雜劇者最爲適合。 友議稱之爲「俳優」。 唐代」,不知何誤**。** 『歧路人』一樣,用來概括一切。」按「俳優」有普通俳優,有優戲, 指百戲人也。周史一一八頁,謂「唐代的俳優包括一切歌工、舞工、樂工」,未知何據。續曰: 段錄列「俳優」一節, 但如北夢瑣言逸聞云「有王俳優者, 歷敍諸名優之演戲者。周氏弟兄及劉採春善弄陸參軍,雲溪 有巨力,.....腰背一船」,則 均釋作俳諧。 但旣誤於唐代, 謂 「誤於 祇好和

伶人——時指樂人, 自有本色官,不合授之清秩。」宋鄭文寶江表志:「伶人戲作綠衣大面。」 劇"「張崇……嘗爲伶人所戲。」詳三章十六節(十三)。 瓜。」是百戲內之善幻者,亦稱伶人,可謂濫矣。 瓜被擒,遂作衠,化出滿田是瓜,乃放之。 厓去, 時指優人。 舊書一七三陳夷行傳, 瓜滅。 全唐文九八五對盗瓜判,稱伶人洪压盗 指仙韶院之樂官尉遲璋 **判文稱**:「幻人爲幻, 叉敍 「焦湖作獺」 幻旣去而無 曰 :「伶人

伶正、伶正之師——見上文陸文學自傳。

古義本指樂官。唐代一般稱「伶官」,乃伶人之見授品級章服者,詳下文。 惟有時仍

官 求貨無厭」。胡注「"伶官』,謂伶人及宦官也」,乃此處特有之義, 並非「伶官」二字之通義。 顏」。「顐臣」,一作「顐官」,一作「戲官」,宜亦伶官也。通鑑二七二莊宗「左右伶官, 以此名加諸樂官。如舊書十七下文宗紀:「開成三年,改法曲爲仙韶曲,仍以伶官所處爲 命伶官作樊噲排君難以樂之」,則皆指優伶。元結上肅宗書,謂「諧官、顐臣, **梨園**,當指樂官。 仙韶院。」又一八四李輔國傳:「起居上皇時,韶伶官奏樂。」——凡 此「伶官」,皆爲 故通鑑二七三每稱「伶、宦」,以有別於「伶官」。 唐會要三四謂大曆末,「韶罷梨園伶使及官冗食三百餘人」。「伶使」即伶官, 但如南部新書癸云「一日,大設,爲伶官作戲辭」云云,長安志稱「仍 怡 、脈天 旣 樂 屬

伶官師——唐六典:太子率更署伶官師二人。」

戲人——見上文第一條「優」。

雜戲人——舊書十七下文宗紀:「是日,雜戲人弄孔子。」

俳兒、 戲場, 子承乾傳:「俳兒善麥首,承乾嬖愛。」此「俳兒」爲男優,名稱心,詳下文。但段錄新 伎兒. 必在俳兒之首。」孔帖稱臘勛軍中,「所過,先遣俳兒弄木 ——見上「優子」條,無看下文「伶黨」說之所見。 段錄 傀 偶し。 儡 新書八〇太宗之 條曰:「凡

倒「賜音聲小兒十人」,青輕之之意。舊書七八 于志寧傳:「太子宮中伎兒,入便不出。」新書一○四 有俳兒緣檢」,是爲百戲雜伎者亦稱「俳兒」。催記序原注:"坊中呼太常人爲聲兒。」玄宗加哥舒翰顧賞 傾盃樂像云「令俳兒辛骨離拍,不中」,是歌者亦稱「俳兒」。新書三莊恪太子傳「殿中

作「宮中數聞鼓聲,太樂伎兒輒留不出」,亦俳兒一類。

倡 **布思誠逆人妻,不容近至尊;無罪,不可與羣倡處。』」曰「爲倡」,指事,** 日「羣倡」,則指人,猶言羣優。惟新書二〇二張旭傳 可指舞女歟?抑公孫大娘之伎不止歌舞,曾兼爲優戲歟?娶之,「倡」以指女伎 人 洛爲 --謂優或女優。新書八三:「阿布思之妻隸掖庭,帝宴,使綠衣爲倡。……主諫曰:『…… 獨**害敬先主**感化許慈問衝之訟闖,已稱「使倡家假為二子之容」,許次章參軍數節引,應不指女優。近人鄧之誠 「觀倡公孫舞劍器」,乃「倡」之亦 猶言演戲;

第一二一王强傳:「山東倡人趙元禮之女、 「倡人數百,……齊聲應和」,則指歌者。 馬周上太宗書「騶子倡人,鳴玉曳組」,從唐文一五五。乃指王長趙白明達之爲樂工。新 善歌舞。」「倡人」應與「倡」同。 又一三四年堅傳

**營養豫記曰"「據此,則古傷優實不分別。」 大概時而有別,時而無別,無定。** 

同前,新書九八馬周傳稱:「賜豎倡子,鳴玉曳履。」詳下文引

倡卒 舊書 一七七光愼山傳, 謂龐勛 「每將過郡縣, 先令倡**卒**弄傀儡」, 指軍卒之养 傻

伎人———張戲有為伎人祭元十郎文,自稱「故伎人」某某。

樂人、樂工——皆可指優伶。

令人笑。」三章敍 「療炉」 劇, 引無名氏玉泉子, 謂命樂工教家 健演 戲。 下文列初唐

如劉崇遠金華子雜編下:「此中有樂人孫子多,

出言吐氣,

甚

人稱心,舊書曰「樂人」, 新書曰「俳兒」。馮沅君古優解五,曾引輟耕錄、青樓集語, 證明元之優伶或

「樂人」,成稱「樂官」,類受前代唐宋之影響。而「樂人」「樂官」等稱之在唐,必原有指優伶者,亦可想見。

有「兒奴妓官」、「諧奴內臣」、「宮姥優倡」諸稱,

俱

非

常

他

如元結說楚何荒王賦擬古愈甚,

明張自烈 如此說。 並注:「騙,正治切;驗,魚治切。」查慧琳希麟諸音義, 正字通謂「牐黬,俳優人也, 見釋氏諸經音義」。 方以智通雅三五謂升卷引諸 均不載此二字, 料應是唐以前 經音義, 亦

所用。 廣韻有「騙」,士洽切;「騙齲,馬驟」。 不知「騙贓」何以指俳優人,俟考。

洛,可從<u>陸羽之爲「伶黨」、「伶正」、「伶正之師」三名求之,轉覺有人格。 次章歌舞戲總敍</u>成都之雜劇 按小官不必是「葬人」,此說未的。 唐優地位,在宮廷者表面爲伶官,多數是弄人;說汝於「伶」,原觀爲「弄」。隨決俗質傳曰:「伶,宜之緣者也。」 少數爭取人格,遂爲英傑,其光明磊落處,更不屑屑於所謂「官」! 在 民間·

初年, 演 耳· 不算低,此點較有意義,尤值參考。 ŗ 員,在南蠻大掠時略有損失,便爲朝野人士所特別關懷, 臨時許以官品,賜給章服 」詳下文第三節親漢貞條引。一針見血!乃宮廷中一般優伶地位之眞象,雖官奚爲! 乃詔除敬坊樂人授正員官之制。唐繪要三四。 而已, 所謂「本色官」是。詳上列伶人條。 唐所謂「伶官」, 本無定制, 唐語林載宣宗謂祝漢貞曰:「我養汝輩, 並據此事以推斷當時男女優人之地位 祇由皇帝就所喜之樂工與優伶兩 **輸代以後**, 有授正員官者, 供戲樂 憲宗 並 種

太宗時,馬周上疏:新書九八馬傳。 白明達, 本樂工、 興 皂、 雜類。……今超授高爵, 與外廷朝會。 炓贤倡子,

鳴玉曳履,

臣

軐[

恥

之!若朝命不可追改,尚宜不使在列,與士大夫爲伍。

衰利貞 王 自雖皆為樂工, 練口 · 為書一九〇上復期傳。 若「倡子」則兼指優伶。 至新書二〇一袁明傳文, 高宗時, 已見首章初唐節資料[八]。 將會百官及命婦於宣政殿, 設九部伎及散樂,

前殿正接,非命婦宴會之地;象闕路門, 非倡優進御之所。……散樂一 色, 伏望停省 若於三殿別所, 自

可倍及思和

此益著。 與次章合生節引武平一諫書意同。 中宗神龍二年,魏元忠再度爲相,與時俯仰而已,酸棗令袁楚客致書元忠,陳十失, 凡倡優之伎與人、當時均以爲賤!不足參加儀式,比附禮樂, 日气俳 於

唐

或

**沙非優伶** 

儮 **小人**, 盜 竊 먭 秩, 四 失 也 Í 其 事 可知。通鑑二〇八同。 高祖曾拜安叱奴為散騎常侍, 但安乃舞人,

魏元忠 伶官冗o 衣魚袋。 |黄 奏:「倡優近習, 廷對:「夫金繒所出,固民膏血! 求魚袋, 新書禮樂志謂「玄宗時, 食者三百餘人。此據山堂肆考宮三五。 傳新書一二十。 不許; 賞賜太厚。 又曾求爲 況金銀貨幣, 謂玄宗時, 「白打使」; 新聲散樂倡優之伎, 皆生靈脅血!不可使無功之人, 可使倡優無功, 「倡優之輩, 新書稱 乃戲耳。詳附載三(六)。 「罷棃園樂工三百人」。 因耳目之好, 濫被賜與! 有諧謔而賜金帛朱紫者」。 激沾賜與。] **遂授以官」。** 新書一六五。孔平仲續世說一〇稱單與惟元亮在 李仙鶴 其中俗官殆占少數。 敬宗好 授韶州 優戲, 德宗即位, 同 如黄幡綽曾假 樂官十三人 E 麥 Ā 韶 穆宗時,鄭覃 韶 黎閩 食 並 緋 其 衣; 使 减。 及

王直 剧 舞 使人迷亂, 院 而已,明矣。 副 一方諫文宗厚賞教坊疏全清文七五七。 文宗授尉遲璋光州長史, 使,或係樂官 捨棄萬事 北夢瑣言載文宗時,王起三任節鎮,敭歷行寺, 非伶官; 而爲樂不足」; 詩獲清一七三陳夷行牌。 岩朝霞任教坊 叉曰: 有 酉 「罄色之娛, 副 「樂工弟子, 使, 授雲朝霞揚州 而教坊乃唐代宮戲所自出, 侵盡學作, 賜與至廣」; 而家無餘財。 司馬。 得不爱乎! 又曰: 群**集**書一 文宗「知其甚貧, 「鄭蜂…… 」其伎絕不止 七六魏香牌。 不得謂非伶官。 新 **運**任 肣 詔 樂 D ИЩ 且

短也」。 佃 韶院樂官,逐月俸錢五百買給之。……於時識者以起不能陳遜, 此事一面示宰相貧,一面示伶官俸厚,足以調劑宰相, 亦史中所罕見。懿宗時,伶官最盛 而與伶人分俸,利其苟得, 此爲

|牧園使奏曰:「三十人皆都知。」乃命||李可及爲「都都知」。 **咸通中,俳優恃恩,咸爲都知。百樂喧譁,上召都知止之,三十人並進,上曰:「止召都知,** 何爲畢至?」

南部新書丙日:

感宗龍李可及為威衞將軍,宰相曹確疏曰:於唐文七六一。

商雞色之流,假令術踰儕類,止可厚給財物,必不可超授官秩,與朝賢君子比肩而立, 臣際貞觀故事: 中,文宗欲以尉遲璋爲王府率拾遺,赞洵直極諫,乃改授光州長史 太宗初定官品, 令文武官共六百四十三員。 顧謂房玄齡曰:「朕設此官員, 伏乞以兩朝故事,別授可及之官。 同坐而食。」 大和 以待賢士。工

由此疏, 賜, 符間「賞賜樂工伎兒, 懸使等,完全變態,乃因權臣私倖,始得如此,非直接由帝寵矣。 莫匠伶官;朱袍紫綬之祭, 可以視唐代前後諸帝, 所費動以萬計」。 對於樂官伶官之態度。至舊書一八四宦官傳論曰:「甲第名 無非巷伯。」所謂「伶官」, 昭宗時, 朱全忠愛張廷範, 當即指李 可及輩。 以爲河南尹, 通鑑二五二謂僖宗乾 擢太常卿, 園之 修樂

至莊宗時, 伶官之地位忽作劃時代之升遷,由「諮臣、誕官」之弄人, 耀而爲皇帝之親信。

010

其平日騎橫之甚也,如伶官傳云 靈與樂官比肩,偶然接近殿陛者,此時竟改與宦官聯臂,直接左右人主之公私生活,從而顚之倒之, 怙愚恃寵,無所不至。 始則傾賢 害能,統軍干政, 終乃敗紀作亂, 叛君 覆國, 而自身亦隨之毀滅!

時諸伶出入宮掖,侮弄縉紳,羣臣憤激,莫敢出氣。 或反相附託,以希恩倖。

邀賞之溫也,如郭崇韜之諫曰:

陛下所與共取天下者,皆英豪忠舅之士。今大功始就,封賞未及於一人,而先以伶人為刺史, 恐失天下

心,不可。

獵繼三八一。按一般鑑賞,雖溯源肅代,而對優伶之緣格如此,實莊宗時爲最!此養在朝班中之紫袍象 笏,與在戲劇中之搬演, 固無大異。 無怪降將段擬轉視後唐將相有如倡優也。見上文次節論臣僚。 僕,初命卽銀靑階, 事詳下文第四節周匝條。 笏登場,戲內戲外一轍,原不足惜; 所不容忽者, 位而已,並無兵政之權。 全隳,而腡不 旋 踵。 被服皆紫袍、 彼北齊高緯之龍曹妙達安馬駒報,至於開府封王,莊宗雖猶所不及, 未若莊宗之縱史彥瓊、郭門高, 據洪邁容齋續筆五,晉天福中, 象笏。 故唐明宗時, 乃莊宗之於優伶,縱其干政,漫無限度, 銀青階之賤,且不得爲州縣官云云。此事亦見 直授之以軍政大柄, 李詳疏謂名器僭濫, 而以已身當其鋒 貴賤不分, 然曹安 優伶奴 致 夫 綱 有 袍 事 紀

之乖 相 愬,而邦國大事,士人不預焉,遂失士心,底滅亡。 戾,無逾於此! 亙古以來,歷史上惟一見而已。 無怪陳賜樂書一六四論曰:「自是屬官優 然則關伶之禍,豈不酷哉! 師, 交

莊宗 蘩,使其心神迷醉,至於生死以之而不悟, 亦 固· 爲 能 有其 甚高之 價值 在 官 一從歐 戲劇 及者, サ カ カ 大 無 識 「不足惜,而 要其伎藝必 個人之特殊嗜好 旭 陽 一師之李天下者,詳下章末節。 爲之傳寫一二,以轉達於後世。魯看首章去蔽(五)。 官之惑人主也以術,使其生活有所陷溺,不能 修起,對 在藝術上之造詣, 矣! 有獨特表現之處, 五代史記宣有樂志, ; 此似皆視岩蛇蠍, 而 所起之特殊作用, 內 容究竟如 復被一 以詳記散樂。 何, 爲前此所未至者;對我國戲劇之伎藝言,或亦是一種劃時代,自 偕其寵倖半生、 段之、 概· 抹· 不足 干 亦何其異! 小殺· 避之不 -年來, 為訓 任其風流雲散、 遑。 迄毫無所 姑 至死不移之一 輩優伶, 自拔, 此 可不論 結果甚至使千年以 種 絕不肯降 足以迷醉莊宗、 誠無足道。 閒。語詳首章第八節。 外, 灰飛粉滅, Ÿ 若從一般使人溺情喪志之條件 志, 若伶官之惑莊宗 費筆 來 生死以之之伎 茫茫天壤, 不可復追, 在 政· 墨, 受國 北宋 (治上負千載駡名) 據 其當: 人之 般文人或 也, 畢· 推 쬹 庤 耳 目 竟 以 除 尙 迚 衡 鑆

戭 後晉 後晉 桑絲翰 後漢諸帝,亦與莊宗有同好,特程度不及耳。 諫 修干 語, 謂優 人一談一笑稱旨, 即賜東帛萬錢、錦袍銀帶。 **火草愛軍戲節論普通俳優,曾引** 通鑑二八· 九叉紀 通鑑 八五 凬

唐

### 祖乾励二年事日:

之,汝曹何功而得此! 帝初除三年喪,聽樂, 」皆奪以還官。 賜伶人錦袍玉帶。 伶人龍弘肇 烫 謝, 弘肇怒日, 「士卒守邊苦戰, 猶未有以賜

拙。 代,但同時於無形中,又爲優伶造成一段荒唐而黑暗之時代, 在古劇之進展上, 遂反而安排下莫大 民 過分發展,就大體說, 此輩之藝旣不彰,人亦不著,其故豈卽在此歟? 思爲國除害;所以遲遲未發者, 合郭崇韜、 者不 福 障板 夫鐵劍利則士勇, 相 能 批 並存之 事之矛盾, 觸,乃不能得一般人之愛好,轉爲 桑維翰、 倡優拙則思慮遠。 史宏肇前後三人之言以觀, 数。 有如此 太不正常,不足爲訓。 此等情形自古已然, 者· 夫以遠思慮而御勇士, 徒各礙於其主之對此, **毛五代如此**, 般 因因 莊宗對於此事, 人所價 三朝 百恐燈之閩秦也。」 三人皆國家重臣, 庸主濫私、羣優貧橫之故, 無足異。 情勢, 恨, 正在嬖好之中耳。可知五代優伶與官戲之 共 史記范睢傳: 幾乎都曾 加 唾 確骨領導出 棄 「(秦),昭王曰:『菁開魔之鐵劍羽而倡優 到「有伶」 影響 所及, 我國古劇之一段黃金時 便 其人其事經常與國 無 軍, 在後來之史料中, 憂憤 有 軍 所 便 穁, 無 利 掏

之苦兒, 唐 僾 伶在民間之地 其寄養僧舍十餘年, 位, 因 受盡 陸 羽 饑寒、 自傳,見前節附錄。 勞役、 鞭扑之磨折, 而 略 得想像。 所以影響其心身著必甚大! 首應 了 解 陸氏 少 時, 乃 乃 |初 孤 生 露

則· 當· 旣 **有異稟,智慧特高;當其困倦所役,** 爲如何? 頗 番 **氏**所 逃• 癡 略,或作者不願 辱所 已爲「名敎」之罪人矣!據上文引陳子昂文,自稱「跡荒淫隱,名昭俳優」, 至下且賤者 跳 一禪以後,未嘗遽然從儒, 迷 審愼之選擇。 值愛慕, H 救救 在 寫謔談三篇,內容復昧,不然,定可窺得一二也。 時戲劇與優伶之具體表現,所以能激動羽之心情,使從之不疑者, 僧舍牢籠,欲向社會之大環境中,另求枝棲, ,諱莫如深。 人救世, 今日研究唐戲,尚嫌其 大可藉以伸吐十餘年來所歷之人生苦味與世道艱難。 在一般文人,對於自身早年曾誤入優伶之途, 吐露,竟一 乃結果竟選中優伶一途,毅然決然,「卷衣」以· 故不情投其黨, 而· |羽· 竟全然反之,於自傳中, 字不提。 而· 先· 元奔**於伶**。 (自傳中述此太略,殊不 操其業, 可能羽先期會屢看戲,覺此種優賦衣冠之伎倆, 决心拾主者而去之際, 登<mark>羽此時</mark>, 現身說法。 大書特書, 何處比較善良, 夫優伶之人與其業,在當時士大夫服 認爲從釋、從儒, 知當時封建牢籠, 方伊在僧舍時, 對於人生與社會, 不以為辱。 赴, 必然認爲「 殆亦不以爲辱者。 甚至進一步,羽已立志用 其故安在?其計 足以安身立命? 究竟何在? 殊· 皆確有不及從伶 僧曾強之皈釋, 失足」 興 其價世嫉 拘箝甚力! 宋蘇軾送柳子玉詩"「不羨腰食 必已有深刻之認識。 「遺恨 だ 何 出 ? 俗, 與 若· 初· 在羽 耐. 矢 反· 抗· 者 玩· 伊則 伶黨組 悎 所· Ψ, 在· 必 味 i敷?然 二此喚醒 追渡本 曾經 爲 膀· 奇 幣 代 恥 終 也. 是 陸 火

暫時假面弄伊

涼」,差有陸羽之風

亦頗相! 滿川 如何? 生 自傳作於二十九歲。 時間 有職守之官名也。「伶正」 般常見之唐戲資料內, 猶在僧舍,忤矣。 等所謂 正末之「正」, 所謂 6 珍考。 近; 遞 叉一 其天才與伎能之特殊表現, 値得 「伶正」, 大之則猶今日所謂 「五人爲火」, 黨」與「伶正」二一辭, 祈 究之問題也。 與副色相對而言耳。使此解果確, 與太常寺大樂署所設之樂正, 其優伶生涯,自入黨至退出,或在二十歲以前, 無可比附引申者。 亦卽近代所謂「班子」,與武林舊事載乾淳敎坊之「雜劇三甲」, 宜謂正式之伶人,或重要脚色,或常任戲中之主脚者。 「伶界」 料羽 疑皆陸氏自傳文內之擬古, 始· 居· 入伶黛之初, 耳。此中要以組織之義最可注意! 「伶黨」之含義小之宜指優伶之組 性質絕不同。 **猶貌陋、** 自傳末稱「上元辛丑歲, 則唐優脚色之部居、品目, 口吃, 未必爲當時社會上實有之語。 此指伶黨中人之地位, 正是青年時代。 未必即爲「伶正 沈亞之歌者聚記,稱樂工為「聲 織, 陽秋二十有九」, 即下文錄 猶後世正 與後世之同 新書傳稱二十 必經過相 ĪŪ )班唐千 因在 彼 旦正 彼 則 此 異 是 指

詳五章劇本。 邑史董其 陸氏 事, 自傳曰:「即人酺於滄浪道,邑吏召子爲伶正之師。」 可 知即人乃指郢之民間,非豪門公府; 頗爲鄭重。 曰「召」, 曰「署」, 皆臨時之使命與任務, **酺乃節令慶祝中大規模之宴會,於是設戲** 新書傳日:「州 其時羽可能已離伶黨, 人酬 史署羽1 爲 IJ, 伶 **東耳其** 娱,由 師

身分,於民間戲劇,猶機續有所貢獻,足見其雖退出此項職業組 從指導,無論其他。責任重在求伎藝之精, 更可見羽於伎藝之不凡,當時已名播遐邇,爲世所重。 名,重其藝,求設戲之成績美滿,不得不聘高明藝人爲組班或導演,逐及羽耳。羽旣以其業餘優伶之 演戲有制度,有標準,重效能, 正 唐戲劇全面情形頗爲契合,絕無牴牾,大致可信。參看首章論盛密及下文記留怀亭事。 民間之戲劇情況,認爲杳不能追, **同樂正之所以正樂,** 戲提調」或「前臺主任」者又有別。 「伶正之師」 含義豐富之三名詞, 醫正之所以正醫;上文曾視同正旦、正末之「正」 絲毫不苟,何其善歟!此雖就局部資料想像如此, 漫無可考;今賴有陸羽從伶之一具體事 且因「伶正」之外尚有 乃覺盛唐時期之民間優伶有組 不僅選定戲目,調配脚色, 曰「伶正之師」,明示凡戲中主要脚 師 織,並未退出此項事業活 在, 可 知 <u>地</u> 織・ 處斷事務而已, 者, 實 有品色, 「伶正」之「正」, 並不悖也。 與所 然與所已知之盛 (留) 伶 有師永, 動 與近代 色,智應 **心**· 黨 向於唐代 於此 尺· 間· 所謂 並 聽

門高 綸 馬令南唐書二五稱楊名高, 唐優之生活, 當首及優名。 皆指明爲其 「優名」二字,五代時已用之。 「優名」。 元阴人稱 此爲「樂名」, 如五代史記伶官傳稱李天下、郭 且 極 重 視。 如太和

正香牆曰:

倡夫, 自春秋之世有之, 異類託姓,有名無字。 趙明鏡訛傳 「趙文鏡」, 非也; 張酷貧訛 傅 張 <u>"</u>

也 自古倡夫,如黃幡輝敬新磨雷海靑之輩,皆古之名倡也,止以樂名稱之耳,瓦世無字。

列成 倡夫即優人,而別之爲下賤階級,不許有名, 輔端祝漢貞 李家明等, 可 知。 原文於 「倡夫」 祇許有樂名, 作 「娼失」, 可謂封建之甚! 義尤未合。 唐代未聞有 清翟瀾通俗編 此。 限· + 觀下

「古名」

今世優隸,猶往往如是 武林哲事戰南宋供奉優人,有號歡喜頭者。 平人好奇者,或不知其可恥, 他亦多連姓爲吉名, 效之、原其始, 如賀詩、王侯喜、諸國朝、時豐稔是也。 則在六朝已有。 南史羊侃傅有彈 按

人陸大喜。通鑑:後漢有號州伶人靖邊庭

此種「 可恥」觀 念 與明人 所 謂 -Ħ. 世無字」 及 「娟夫」 之心理同。 唐人於此則較淡然。 有證乎?

日:有! 南部新書已日:

國初進士尚質有餘, 類,與肖俳優反謂其姓氏,亦黑臂黑眉之餘。 而文不足,至於名以定體。 近代則文有餘而質不足矣 若紀子劫、 例支、 千寺、 常無水、 **吳楚、** 江湖、 閣梅之

未必 唐 初進上之名, 即能舉例,而不圖其例早在初唐已有之也。 旣是彈箏人, 旣頗 當非優人。此風大概至唐始盛, 肖俳優, 可知當時士夫之所恥者並 唐以前之俳優,有北齊之石動筩, 惟本名、優名, 不在 پال 翟湖 仍自由使用。 讇 「平人好 奇者……效之」, 確是優名。 優名因姓諧聲、 若陸

於判別 11: 皆爲戲劇。 連合爲之者,如劉璵瓶、敬新爝之類;有姓不優而名優者, 亦難以優名爲準,皆認爲優人也 曰:「優伶之名與姓, 者, 但實際亦有不然者,如雷海青僅傳其擅琵琶,雲朝霞僅傳其擅笛等,俱不云爲俳優戲劇 如孫子多、 穆刀 綾或諧聲為「木刀稜」。 通取一義,所以爲謔也。」 之類。 原則上凡爲優名者, 通鑑二八八見伶 如張野狐、 人靖邊庭,詳下文五代 李仙鹤之類。 其人宜皆爲優伶, 此二類亦有難 其伎宜 湖

「君王選玉 莊宗,施之優人。」「紅鞋飾帶」,未知指鞋與帶兩事, 帶爲飾,始於僖宗時之伶人,乃戲內服裝。 裳,顧無紫宮龍,敢拂黃金牀!」仍屬前意。 非優人相混, 施各種巾裹之故,則所有化裝與巾裹必然已不簡單,可想。 二尼,三老翁,四小 「卷衣寮后之床,送枕荆臺之上。」此「卷衣」應爲解衣之意。 唐優 《平時之服裝,有數點可述:陸羽所稱「卷衣詣伶黛」,何謂「卷衣」?索解不得。 色"侍寢金屛中。 如後世緣巾之被賤視歟? 皃, 五優伶, 薦枕嬌夕月,卷衣無春風。」王琦注:「古樂府有秦王卷衣曲。 六角觝,……」此殆唐五代男優之遺風。 抑反其用,乃貴而顯之歟? **视允明猥談稱陸務觀云「嘗記先人說, 陶穀清異錄肢體門謂「世有十樣佛,皆禿首者也:一僧,** 抑鞋上飾帶。 李白秦女卷衣『天子居床央, 前章服飾引文昌雜錄, 事出傳說,信否難必矣。 紅鞋作用 豈在分別優人, 禿頭倘因便於面部化裝及 紅· 紅· 謂 唐 李白怨歌行: 一節· 一節。 一節・ T|J 庾信 妥仿您衣 朋 床除腹切締 使不與 銀 燈脈 始唐 線

唐

綢下載俭人初入寇, 笑曰:「此伶人也!」伶人限以右臂抓癢,此智不知始於何時。 北宋有之,亦可能緣於五代 路尤迪使河東, 王亢偕行,失時,被村民興以爲萬,欲斷其臂。 |亢諦断左臂。 間何故,曰:「斷右臂, 妨抓癢。」衆

### 四、女優

並 至唐而始著, 女優,初唐一稱「散妓」, **次章敍踏謠娘討論問題**(六) 詳首章初唐節, 已群其說。 謂演散樂之女伎也。我國表演全能戲劇之真正女優, 董史三謂踏謠娘 「許是眞正的坤角之始」,

楚辭的「誇女倡兮容與」之「女倡」, 漢書外戚傳的 術未甚發達,當時的巫或倡,未可認爲真正的女優。 「李夫人本以倡進」,固是坤角的祖宗。 但當時演劇藝

之女優, 等始,賦著耳。徐釋指阿布思妻爲魯軍播曰「道是女優演戲的濫觴」,不確可知。 按漢代演劇藝術,據前章論布景等事以推,謂之已甚發達, 故所爲曰「婦人相對作優」,許次章歌舞戲總引漢書八一。特在記載中尚不顯著, 並無不可。 當時女倡, 漢人已視同後世 至唐之婚謠娘

文而已。 **唐代女優,** 時代與一 從武后「請禁天下婦人爲俳優之戲」一點以驗之, 般社會業經需要女優, 政令空文, 何從禁起! 或謂武后所講禁之 便知初唐卽已大盛, 「俳優之戲」, 禁令不過具

樂」, 中唐所謂「猥褻之戲」,當時女優乃隨此類之戲而發展耳。 其中必又以歌舞戲爲著,大抵演生旦情史,如合生之類,亦卽首章論初唐所謂「猥戲」、「褻戲」, 之散樂一類,詳首章五節論巡村, 之中有婦人也。不僅「伶官傳」與「談諮傳」 乃普通俳優,侍人主之側, 下」何關:且女優果龍從事優諫,亦大好事, 辭意豈不益爲概括? 何必 作優諫或諧笑而已, 五章次節論散樂。 日 「俳優之戲」?其中他 料武后未必藉 內爲然,其他莫不然。又或謂旣與天下有關, 亦未必全是戲劇。 並非戲劇。 伎雖 口以禁。 果豬, 有, 果爾, 終是戲劇爲主, **事僅限於帝王之私生活,** 惜乎自古以來, 期亦曰 「請禁天下婦人入散 當時確已風行。 未聞普 **殆巡** 通俳優 與「天 論 村

舊書 念仍然極重,在理慾雙方作尖銳矛盾中, 一九〇中卷賈曾傳,載玄宗爲太子時之事云: 女優較之女樂以歌舞爲限者,當然更進一 理 大步。 方面之表現, 唐人 雕一 對於女樂、女優, 般愛好女樂與女優,但封 自不免肆其排 |建道 一德之觀

如

時太子頻遣使訪召女樂, 為弊猶隱。 效,淫俗將成; **咸英有節**。 `……伏願下教令,發德晉,屛優倡,敦雅頌。 敗國亂人, 婦人媒黷, 命宮臣就率更署閱樂, 實由茲起!……至若監撫餘閑, 無與其間。……良以婦人爲樂, 多奏女妓。 **率更女樂,** 宴私多豫, 曾路諫曰:「臣聞作樂崇德, 必務冶容, 並令禁斷; 後庭妓樂,古或有之。 **哇嫂動心**, 諸使採召, 蠱惑喪 志。 以 切皆停。.....」 感人神。 非以風人, 上行下 韶夏

第七章

萃國中之色藝。 子手領答曾曰「公之所言, 諫疏中之名目雖爲女樂, 人。 況閱之所司,明示羣臣哉!」 太子又何吝乎敎令與德音! 能於名實兼收, 豈不続遂私願? 優女子」。 同 年有 勅曰:唐會要三四 但賈氏旣已爲太子開後庭私縱之路,漸清傳稱:「餘阴宴私, 又拔其尤者,以入宜春兩院,爲內人、爲弟子,可謂至矣! 而一面仍師實曾故智, 實際所側重者仍在優倡。故新書一一九賢曾傳中諫書則云「願下令屛倡 雅符本意」也。 玄宗卽位之第三年, 乃立左右教 後庭伎樂, 古亦有之;猶當秘隱, 坊, 左歌、 故傳 右 中謂 舞 不 以 於 趭 太

**違令式,尤宜禁斷** 自有隋頹膽,庶政彫弊,後聲徧於鄭衞, 所以我王奪志,夫子遂行也!朕方大變澆訛,用除災蠹, 街色於於燕趙。 廣場角觝, 眷茲技樂, 事切驕淫, 長袖從風, 傷風害政, 聚而觀之, 莫斯為甚 寝以成俗。

此

旣

百戲, 此 「角觝」二字, 證明玄宗之自私與詭詖,爲不足道, 如次章劇錄所見, |勅於經邦勵俗、施政除災,說出一片大道理;但與另方面其所以謀自身享受者, 必重 術而 不過謂衆伎之競勝耳。若問實例, 不重 **此劇正是露天劇場中之「徽聲」「街色」、「長袖從風」,聚觀 e** 茲· 曰· 「徽聲」、「衒色」,又曰「長袖從風」,顯爲露天劇場中之歌舞戲。 但亦透露當時民間女優之部分情況, 如當時民間踏謠娘劇之普遍演出, 可資研討。 「成俗」者耳。 則恰恰相反! 卽 蓋眞正 甚適合。 角 觝 因 固 若

代 漲 女優不僅服務宮廷,且服務於廣大羣衆, 四娘以数坊女伎見下節。演踏謠娘, 常與民間不同, 於此可見。 又買曾所斥爲冶容哇姣、 次章敍踏謠娘劇討論問題, 動心喪志者矣。 曾引黄素之文, 唐

專斥統治者侮辱女優

面,實未得其事之全。

舞而已。 章參軍數等 情 袍, 載內人之「出戲」, 布思妻之參軍樁。 叉五代並西蜀 女優之足以證明盛唐確有宮戲者, 飲酒,使 股縣學唐代攬長參軍戲者九人, 均非女性。二人亦可能屬教坊, 玄宗朝之確爲女優而不止於樂工、歌女、舞女者, 下文所錄女優, 簡 並不如前人或近人之所想像,唐教坊所爲,無非歌舞與百戲兩類, 教坊之中,如果已有三人之伎, | 其所! 以女優串演宮戲之事實也。 得蜀 三人中,張屬敎坊,已無問題;容兒之伎, 與玄宗之「點戲」,已見首章征名節論 妓爲 如襪子、 王衍 張四娘、容兒、劉採春、秋娘、吳姬等所爲, 宮中之戲於前。」 在唐戲之考訂上, 可以證實其確爲 惟 論女優之伎婆, 此「戲」字之 戲」字。 關係非淺:五代史記二六毛璋傳: 祇知有張四娘之路謠娘, 亦·皆· 戲劇, 甚至爲內人。 所指, **畢竟偏重在充旦色**, 足爲人師; 可確定 不僅普通歌舞而已 必超出普通歌舞而為 有戲劇於其中,不僅 阿要發加後宮曲宴之表演, 阿妻獨擅參軍戲, 殆無不然。 不能超出 容兒之鉢頭, 以歌舞 者· 此限度也。 阿妻之扮演 戲劇 7 則· 崔· 與科 甞 普通 尤 已詳次 服 白 記 與 此· 斯· 赭 歌· 特 锕 表

第七章 演員

,乃少數之事例耳。

議於採春等之伎藝,僅云「善弄陸參軍,歌聲徹雲」而已, 曹,不相雜。 論問題六。 男女不合演, 王氏僅舉兩 點 而 已,踏譲城之由丈夫演與由婦人演,前後不同時。 尙嫌未充。近人黃素文內,因於崔記有誤解,認爲踏遙娘已屬男女合演,則更嫌過分, 詳來章來節討 |龐二娘「求僱」,及下文錄中|唐優伶|秋娘,元稹等添錢定戲之二事,已見一 能如容兒之演鉢頭, 於開天間贈韋司業書「優姬豔伎,諠雜左右,易貌變聲, **歪於男女合班或合演問題,** 黄氏又謂「周家的夫婦叔嫂班,扮男子的雖是劉採春,戲却可是男女合演了」。 中唐以後,既有周氏弟兄與劉採春同擅陸參軍之一事在, 阿布思妻之演假官,皆以女扮男矣。女優搭班售伎情形,可參考五章化裝飾 王氏脚色考餘說四論之已詳。 亦難認爲採春所扮卽爲男子。 千態萬曲」, 大概初盛唐是男優、女伎, 玄宗時,內敎坊如宜春院, 卽不能云無改變。 斑 旣易其貌, 叉 變 惟如肅穎 按雲溪友 其 初盛唐之 擊, **增婦人** 各自為・ 可 1

弱於化裝,以爭垮姣。詳五章化裝。 武宗時李紳鎮廣陵, 是好色,足知女優之表現爲如何矣。 而已, 呼爲「阿婆舞」,詳見編末附載唐優語。可以想見唐時習俗。 唐之女優,由女樂來。 而趙知微上書, 在一般要求上,與歌姬、舞女,同爲色藝並重。崔記載龐三娘有年以後, 竟詆曰 :「倡優在側, 封建制度已深,社會環境惡劣! 馳騁 鄭慘列筵迎之,舞者年老,伶人孫子多立有譏 無度, 史於穆宗,不過屢稱其好雜伎樂、 內作色荒,外作禽荒! 女優於伎藝之外, 好 勢必有被 優・ 戲, 迫 便·

而操 元旗光在閩,與薛濤觴詠往還,甚得; 副業者, 優女乃鄰於後世所謂妓女。 後廉 間浙東, 張四娘之事例固屬顯著,詳下文。 頗 思濤。 及採春隨夫由淮甸至, 劉採春之情形反 雲溪友議謂其 胦 允多。

「篇韻雖不及濤,容華奠之比」,乃曰:

靴 也。 元公似忘醉濤,而贈採春詩曰:「新粧巧樣畫雙蛾, 言詞雅措風流足, 採春一唱是曲,閨娣行人,莫不漣而!且以薰砧尚在,不可奪焉。 舉止低迴秀媚多!更有惱人腸斷處, 慢裹恆州透額羅。 選詞能唱望夫歌。」 正面偷輪光滑笏, 望夫歌者, 緩行輕 郎羅噴之曲 踏皺文

春能破除習俗,抵抗環境,誠爲庸中之佼佼,張四娘應有愧色矣! 是以採春之貞淑持重爲憾也。 元詩所寫,略不及藝, 而專注於色, 望決所以惱人,固在其志,而不在其聲耳, 殊失風旨。 尤其結句, 若連合「藁砧尚在, 則元之輕薄爲可恨!而採 不可奪」之說以觀,

周贻白中國戲劇的起源和發展,會據雲溪友議所載元氏贈劉採春詩,論曰:

於扮演陸參軍之外,更能够唱望夫歌 其所唱囉嗊曲, 爲頭上裹着羅巾,手中執着牙笏,足上登着靴子。……言辭雅措,舉止低回。 根據這段記載,使我們知道; 詞意多爲婦女懷思結想一類,不知與險參軍如何配合。 參軍戲已漸成爲故事扮演。 所謂「陸多軍」, 所謂「更有惱人腸斷處」,似指其 雖不知所演何事, 當然指的是念白和動作。..... 但很明顯

雙蛾」, 字皆不然。 設若指元詩五 事 湷 循參軍戲之傳統作法, 編定,切合劇情,何得臨時選詞, 班),是否由女脚扮假官, 其優 始日 優除獻伎外,於縉紳 安排唐戲,恐非 誠然不詳, …弄假官, 唱望失歌,與其女周德華唱楊柳枝,均選用當代名篇, 「篇韻不及濤, 應當男官,便合常情;若指女官,祇合特殊劇情, 曰「秀媚多」? 其情節亦貪贓枉法, 乃完全諛其平日之容色歌藝耳。 U 劉採春誠然是女優, 執笏, + |唐入 六字 字而翻五十五字之案,毋乃不可。 但又是女形, 名士間,尚須周旋酬酢, 所能堪也。 所寫, 容華奠之比也。沅公似忘薛濤」,末日 大抵爲反面人物, 不能遽定。 是採春在戲內扮飾陸參軍之情形, 實則元詩所寫,全部是戲外之劉採春, 但吾人宜於合情合理中, 又全用當代才子所作? 作媚態, 可能官出男優, 則亦後世淨或丑之扮相耳, 竊意男女 優 有夫, 有如 欺壓百姓之類耳, 「飲伎」。 在戀慕中, 首先當問"所扮參軍,既執牙笏,是弄假官否? 而女優扮民女, 合演 而不合普通假官戲之內容。 如此, 應均與戲曲無干, **去想像古劇,不可將古劇意識** 陸 元氏好色, 「以藁砧尙在,不可奪焉」。 又當場隨便選唱五七言詩。 麥 望失歌不是戲 何得望夫? 僅一「笏」字可以看落, 軍 (採春隨夫周季南 何得曰「新牡巧様」, 與戲內扮參軍無 以與官對抗。 意存非分, 甚爲明 旣屬演戲, 曲 鯕 而 故友議紀其事 所扮旣屬男官, 歌聲 是插 渺. 唱詞 其餘 陸 微雲, 詩非欣賞 爲 麥 叔 Ш 季崇成 當時女 軍內 應預 矣 Б. Ħ 件 十五 如 不 此 怪 容 採 先

珋 既如此,晚唐容已有之,當詳考。 玉也。」義尙可通,仍俟考。 必是官所唱。 解之怪事矣。 從宇宙鋒刺揚動等京戲情節去想像唐之陸參軍, 惟此一「笏」字究如何說, 唐命要三二、「至晉宣時, 確是問題。 內外婦人執笏。 淮南子:"齊俗無皮弁曆笏之服。」注:"笏, 似較合理。如周氏說, 其拜俛優興, 倶執之。」 古劇直不可 後晉 佩

「優人」,應指男優。又轟州新葺設廳記曰:「酒行, 如此。 /錦, 坐」之「婦女」,雖未曰「倡優」,終是女演員,絕非女賓或主婦;曰「列坐」,應與上文之「坐」同,亦男 **寝朝贤卿士,** 女演員與樂工等人在場上一定地點自列其坐, 他 而另有男優二人。 五代史補載南唐宋齊丘徽時,得散樂女之助。 如李德裕文稱:「一人是子女錦錦, 與來會樂, 李文晦率, 而都中樂工、倡優女子, 拾此難作他解。 雜劇丈夫兩人」,許次章歌舞戲絲。 非登筵席、 樂作,婦女列坐;優者與詼諧,搖笑譏。」此「列 皆坐優人前。」 沈亞之沈下賢集送同年任畹歸蜀序云:「乃大 既達,乃娶爲妻。 爲座上客也。 所謂 其 入亦 「倡優女子」, 沈氏文好為詭澀, 應謂演雜劇之女優名錦 可能為 女優 應 指 遂賀解 女優

侯 子彈絃跍蹗。 旗師古漢書注:「·展, 謂小履之無跟者也。 史記貨殖列傳:「中山地薄人衆,爲倡優女子,則鼓,鳴瑟,站屣, 」注:「"廳 與"凝"同。」站廳即 路舞。 "貼』謂輕躡之也。」「貼」音「帖」。漢害地理志 游娟貴富。 入後宮, 編諸 女女

## 五、初盛中唐優伶

初唐戲劇雖已開展,歌舞戲雖尤盛,如首章所述,但劇人名行多不傳。 茲錄五人—

張四——舊書六四滕王元嬰 高祖第世二子。傳:

趙孝文趨走小人,張四义倡優賤辣,王親與搏戲,極爲輕脫

新書傳稱元嬰「狎昵廝養」,殆即其人。

稱心 ——舊書七六恆山王承乾傳:

有太常樂人,年十餘歲,美姿容,善歌舞, 承乾特加寵幸, 號日稱心。 太宗知而大怒, 收稱心, 殺之, ۸<u>۱</u>۸

稱心死者又數人。

其伎似僅爲歌舞而已。但澵書八○太宗諸子傳曰:

常山愍王承乾……立爲皇太子。……東宮有俳兒, 善姿首,承乾嬖愛。帝間, 震怒!收兒殺之,坐死者數

承乾……念兒不已,築室,圖其像,贈官,樹碑。 爲起家苑中,朝夕祭。 承乾至其處,裴回涕數行下。

以男子弄假婦人者,因伎褻狎而爲俳兒耳。 按顏師古 釋「俳」義, 爲「優之藝狎者」, 已超出歌舞。 新書一〇三張玄素傳, 傳曰「善姿首」, **載其諫承乾** 乃善於裝扮姿首。 語, 有「騎 稱心殆 射、 畋

彰四節. 淫樂, 游, 贈官以表愚情,勒碑以紀凶跡。旣傷敗於典禮, 悔,翻乃更有悲傷。行哭承華,制服博望。立遣形於高殿,日有祭祀;營窀穸於禁苑, ,,詳盡乃爾,說明承乾之失其皇位,幾乎完全爲鍾愛稱心一人,史無他 褻戲、 好之不離左右,兵凶戰危,習之以爲戲樂。……其所愛小人,往者已從顯戮, 太宗廢皇太子承乾爲庶人韶云:「倡優之技, 酣歌, 悦耳目, 移情靈, 不可以御」! 亦驚駭於視聽。……」與新書所紀全合。 所謂「褻戲」, 畫夜不息; 狗馬之娛, 正指稱心所演, 例也。 盤 遊 猛爲的 無 調能 度。.... 將議 證 其舗敍此 因 加崇。 **參看首** 茲改 漢

淺穢、媒婢、淫溺,詳次章合生節。 機子 康國人。 中宗時, 與何懿同演合生戲, 分任生旦, 機子或以女優任旦。 武平一認為

何懿——見前條,或爲男優,在合生戲內充生脚。

武后出之。 人。曰「工優」,其伎應屬優戲,而非普通俳優 惟金藏以優給使,得進。 安金藏 玄宗時, ——三字乃優名,長安人;工優,籍太常。 追封代國公。 俄有誣皇嗣有異謀者,來俊臣 **俱詳附載唐優語**。 睿宗爲皇嗣時, 新書一九一有傳。 問狀,金藏剖腹以明皇嗣寃, 私謁者皆獲罪, 按安乃胡姓, 公卿乃 金藏應爲胡 腸· l被地, 不復

他如新書七六玄宗貞順皇后傳: 「初, 帝在潞, 趙麗妃以倡幸, 有容止, 善歌舞。」 叉八二太

一〇四八

太子。」指弦宗。 子英傳 可能皆演戲也。 初 趙女爲倡, 瑛 惟因史書祇云「歌舞」,不云「戲」,故暫不列 母以 組進, 其父爲倡人。準諸上文,有曰 善歌舞。」及一二一王堀傳: 倡 「山東倡人趙元禮有女, 而演參軍戲者, 則趙氏父 女 善 歌 舞, 之伎 得 幸

關其數。 八十二人。」 於分判。而湮沒不彰者,尤不可勝計!茲錄其確切可信者,女優三人、男優六人,餘俟續考。 盛唐於開元二年設內教坊及左右教坊, 其中戲劇部門之優伶, 陳書謂唐全盛時, 內外教坊近及二千員, 爲數當亦不少。 掌俳優雜伎。據新書四八百官志注:「教坊散樂三百 惟記載所及,多與樂人、歌人、舞人相混 黎園三百員, 宜春雲韶諸院及掖庭之位,不 甐

張四娘——崔記云"三章次節已略引。

|奴曰:「但多與我錢,雖吃飽子亦醉,不煩酒也。」今呼驚妻者爲五奴,自蘇始 蘇五奴妻弘四娘,善歌舞,亦姿色,能弄踏蓝娘。 有邀迓者, 五奴艥隨之前。 人欲其速醉, 多助 其  $|\mathcal{H}|$ 

按叢書本催記此條,無「亦麥色,能弄踏謠娘」八字,茲據宋會體類說七增補;類說又無張四娘 三字。當時女優持身不謹如此, 能於應邀出外,其人雖在敎坊, 斷非內人矣。賴崔記書事之質樸,

得略知當時數坊優人之實況。

容兒 據張祜詩,其人善鉢頭戲,宮中於千秋節會學爲之, 豊亦宮中之「伶正之師」歟? 詳次

章鉢頭節。容兒若不爲內人,亦必屬教坊。

思論」,亦斷曰:「帝宴,當在天寶十三載三月以後, 內伎散盡。 及發揮其戲劇天才, 腳 布思妻 趙隣因話錄及史,以和政故,謂宴在肅宗時,非也。」「和政」,乃公主名。 阿布思妻之弄參軍樁, 必始於玄宗時, 詳次章參軍戲節論假官內容。 雖祇有肅宗時之記載, 十四載十月以前。」 但阿布思乃玄宗所殺, 叉注曰:「至肅宗時, 俞正燮癸巳類稿十二「阿布 其妻配 掖

弄變軍 世稱「滑稽之雄」!與莊宗時諸伶之妒賢害能、 蜀返,宥之。死葬崑山,或卽其鄕里歟? 傳說(五),黃會在河中府逍遙樓上書霓裳譜,或疑黃是河中 黄 幡 戲,每寓匡諫。 綽 幡綽優名也。 玄宗悅之,曾假以緋衣。 才藝品德爲盛唐第一優人,宜亦唐五代優伶中之第一人! 傳優語十四條, 罪惡滔天者, 平日侍從,亦常假戲謔, 又軼聞 適成反比。 十二條, 警悟其主, 均見編末附載。 安禄山叛, 往往解紛救禍, 陷京。 開元間,善 按據附 玄宗自 載

廖 災∵ 張野狐 及箜篌。 曾從玄宗入蜀, 野 狐亦優名。 與幡綽同時, 受雨淋鈴曲; 善弄參軍戲,見殷錄。 返, 於望京樓下奏之。以上見太異外傳及明皇雜錄 义擅長 臀葉雲溪友議中卷:「伶官張野狐 腰油爾

挑鈴詩曰:

雨淋鈴夜却歸秦,猶是張徽一曲新。 長說上皇和淚教,月明南內更無人

〇 至 〇

據此,野狐或原名徽。馮沅君古優解亦有此說。 陳書一八七以野狐爲「俳優之善者」。詳安不服後、

或爲仙鶴而作。 撰參軍戲本中, 李仙 鶴 有云 仙鶴亦優名。 「韶州参軍」, 開元中, 蓋 由 此。見段錄。 善弄參軍戲, 崔記曲名內有仙鶴子,疑卽仙鶴所作;不然, 玄宗特授韶州同正參軍, 以食其祿。 陸羽所

爲「優人」。全唐文三二九載其作品一篇。太平廣記二七七魏仍條,引定命錄,謂李龜年曾選爲蘄縣 風流隨故事,語笑合新聲。 獨有垂楊樹,偏傷日暮情。」按「語笑」是說白,「新聲」是樂歌, 果指龜年 丞,後貶爲齊安郡黃岡尉。李端贈李龜年:「青春事後主, 白首入秦城。 遍議才人字, 史書殿山傳,戴其在玄宗前演「阿與我死也」,狀殿山畏李林甫之醜態, 會爲講唱之伎乎?抑會爲歌舞戲乎?乃一有意義之問題。 李龜年 ----長於觱篥,又擅歌。曾於沉香亭歌李白淸平調。安祿山亂,流播湘潭, 可能已爲科白類戲。 多知傅 鬱鬱以死 新書・稱・ 山名。

宋姚寬西溪叢語上,辨杜甫贈龜年詩非甫所作一節,見龜年行止最詳,特錄之——

加中,採(詩)便筵上唱「紅豆生南國,秋來發幾枝?贈君多採擷,此物最相思 |云云。歌閱:莫不望行在前 江季共說:「杜甫贈李驅年詩, 也。」范據雲溪友議言: 明皇幸鹹山,伶官奔走。李龜年奔追江潭, 非甫所作。 蓋歧王死時與崔滌死時, 甫以詩贈 舉年云云。又云: 龜年訪於 年尚幼;及浦天寶凱後,未嘗至江南

**%** 詩,更須考究 唱被襖。 1 龜年唱罷,忽悶絕,作地。 以左耳微暖,妻子未忍殯殮,經四日,乃蘇。 曰:「我遇二妃,令教侍女魔君 畢, 放還。」且言主人即復長安,而有中興之主也。 網龜年:「汝何憂乎?」時間正在湘潭,

塑,而京兆人亦不至見其背型便識其人。此文乃寫惠之之塑,間接已充分表示:留爲大衆所熟悉、 市會中,面牆而置之。原兆人覩其背,皆曰:『此留杯亭也!』」留苟非名優,或能優,惠之不至爲之 杯亭:"他的這個荃像雛塑,(原注:「已不存在。」) 據說藏須在背後看去,便可以叫出她們各個的名字。」 證指「留杯亭」三字乃安篷 辦女的錯寫。那情 況,⋯⋯楊惠之生長在江南,觀察到這種情形,就大臉的把這種生活活現在雖塑上,作出了驚人的傑作;『優倡留 所愛好之優人,其伎必甚高。 合相術,故爲古今絕技!惠之嘗於京兆府,塑倡優人留杯亭像。像成之日, 流杯亭乃曲水泛觴之設。初唐詩中多詠流杯者。回波詞亦由此起。近人胡鸞中國美術史云:「在雕塑上,也有了對於被壓迫的 留杯亭 優名。 宋劉道醇五代名蜚補遺云:「楊惠之,不知何處人,……專肆 惠之與吳道玄同時,故知在盛唐。 餘義見首章五節論盛唐。「留」、「流回 惠之亦手裝染之,遂於 塑作。……抑

鄭是『抑合相術,故爲古今絕技』! 他爲留杯亭塑像,能令人在背後叫出名字。 潘絜茲敦煌莫高窟藝術云:「當時傑出的雕塑藝術家楊惠之不但善塑佛像, 從這一事例中, 也善塑人像。 也可 他的

以知道當時的 鑿 徧 家如何忠實於生活。」留是何種人, 都不提一字。

安不開 不關,亦優名。 陳書一八七「俳倡」上云:「彼張野狐、安不鬧, 雖爲俳優之善, 亦不

足道也。」

娘擅歌, 語林 **節濮陽女條述學參詩中所見趙歌兒,可能爲弄假婦人者,亦尚待考。** 一, 却未云撠何伎。 他 如 「高崔嵬屬太宗、屬玄宗、屬敬宗, **蠻兒擅舞而已**。 鄭嵎津陽門詩注謂迎娘蠻兒即謝阿蠻。 公孫大娘以舞名, 三說不同, 而稱 倡 下文已屬敬宗。 或亦曾演戲, 乃|黎園弟子之聞名者,但詩中 許小客乃毅坊長入, 已詳上文「倡」條。 以上均不錄。 事詳唐 僅 三章末 云 迎

峨 鸿; 黄米飯曾人歐 總八人焉。殷錄文幾子條,谓穆宗長慶中樂工黃米飯撰此曲。 中唐自肅宗至敬宗,關於優伶之資料特少。 史 句。 朱知新書或五代史記中何處曾見黃, 最顯赫者爲成輔端, 究有何優戲記載。 |黄原樂工也, **炒氏或誤**, 例不錄。 餘僅有男優六人、女優二人可 清獎增解黎園館楹聯, 俟专 有 藝初

成 輔端 逃害。 乃我國古優伶中,以身殉藝之英烈也!人格最爲崇高。 |德宗貞元末,天旱,而稅不免, 民不堪命。 輔端演劇作語, 群三章十一節「早**稅** 爲民呼籲。 因宰相 李實

[]]] Щį 孟思賢 長慶二年(公元八二二),宙死, 宋溫豫續補侍兒小名錄:「潞之女伶日孟思賢, 復投制, 爲制所害。 若從「巧點」求之, 巧黠人也。」 始爲王制 日「女伶」, 所寵, 繼私 宜

**議稱三人爲「俳優」,其語在三章參軍戲節論「歌唱伎藝」已引。** 時妓女」,甚謬! 色,能阻羅頸曲,辭百餘首。 **周季南、** 周季崇、劉採春 其人當爲季崇妻,惟不詳。 穆宗朝之越州人, 由淮甸入浙。 能守其夫,不墮塵俗, 清杜文瀾詞人姓氏錄謂採春爲 善弄陸 已詳 歌聲徹 前節 採春 雲溪友 唐 有

戲。 歌舞劇之一生、一 之。」陳寅恪元白詩鑑證稿指元稹贈爲三詩云:「即此琵琶引中之秋娘, 趙壁乃五枝名手, 事實符合否。 入詩耳。 詩題注「元和己丑歲公元八〇九。八月,偶於**陶化坊會宿」,正**秋娘藝林馳譽, 阿軌、 而坊本釋此時, 秋娘 亦見元詩。 元稹贈呂三校書云:「共占花園爭趙辟, 旦,以表情與說白著,詳三章九節義陽主。 乃以杜秋娘當之,妄謬極矣!」 白居易詩, 白居易琵琶引"「妝成每被秋娘奶。」又和元九與呂二同宿話舊感贈:「聞道秋娘獨且在,至今時復問歌 於紀義陽子下曰「名情推阿軌, 藏當時長安員盛名之倡女也。 競添錢貫定秋娘。」 茲假設阿軌 巧語許秋娘」, 扮生, 此猶後世向名角出資定 樂天天涯編落,感念昔遊,逐取 是男傻, 可能為 身價倍隆時 演義陽主 究不, Ł 加

頻

高崔嵬 **清陸心源唐文續拾五** 崔嵬乃優名,亦稱老崔嵬,敬宗朝善弄癡大。 裁唐石刻元和間太原王某墓銘,作者王禮賢,亦元和問人。 有「見屈原」故事, 讇 詳編末附載優語。 君 幼 稟 純

謔兮:`,無以過也。\_其人乃吹笙能手,或氣擅參軍戲,與張野狐字龜年情形同。貞謹, 奇伎致身,出入王族,歷事願貴, 長懐剛 善戲謔,乃其伎態。 所謂「奇伎」,應不止吹笙而已。 姑存以俟考。 Ę 藝應時出,擅女媧之笙簧。 垂三十年。 洞譜子晉之音,遠叶恰倫之妙。 **恭謹謙貞,** 終始若一。 雖淳于多智, 風響龍 韻 梅臯毓 宛如 神仙。 乃其本態; 詞,『善戲 故得

潮時,「定」字不知訛否。 唐代叢書十一段成式異疾志有云。「安康伶人刁俊朝 成式所記此類人事,宜出本朝。 姑誌於此,以俟續討。 ……時大定中也。」史有兩大定, 均在 南北

#### 六、晚唐優伶

另有優 總數。 成末有樂人崇胡子, 別無可推 關係者, 晚 觀於殷錄資料,此一時期中,切實爲優戲而藝較可稱者, 語或優語關係者又十四人,合爲重要之部分;餘尚有九人, 唐自穆宗至 如觀漢真。 援前定之例,均不列。 能軟舞, 並非限於優諫、未曾爲優戲, 昭宜帝,凡八十年。 其腰支不異女郎」,不知於舞外曾及戲香。 段錄敍歷代能優,前及玄宗朝, 此 時期優人之著錄, 特其優戲部分爲紀載之所不及耳。殷錄「舞工」條會見 又新傾怀樂條,謂宜宗令俳兒辛骨點拍;除拍曲外, 後詳文宗以後, 賴有段錄俳優條, 有如許之多,便知其餘之已有優語 總四十人, 中間自肅代至穆敬七帝 遂超過以上所列之 切實載明十七人,

t. ·十餘年,優伶斷無中絕之理,何以不著一人?蓋在傳本之闕文中,故不得見歟?

百斛。 馬,鴻白米也。 人」,指明其技,爲優人,甚具體。 李 伯 及歸,令弟取之,過期不至。 憐 君所憂,或有風水之處乎? 段成式酉陽雜俎云:「威遠軍小將梅伯成善占夢。 若就威遠軍考之,當得其確世。太平廣部二七九引 夜夢洗白 (<del>'</del>= 馬, 數日,弟至,果言潤河中覆舟,一 訪伯成占之。 伯成抒思曰:『凡順人好反語 有優人李伯憐 粒 無 遊 餘。 **涇州,乞錢,得米** 」調伯憐 洗 白

優名。 明抄說郛本段錄作 觀,詳次章第八節。殷錄此條全文, 康迺、 米禾稼、 大和 米萬槌 初, **次章十節論鹹淡已引。** 乃文宗時。 據陳書所引段錄 惟其他叢書本之殷錄則皆作 「俳優」條「弄婆羅門」下, 大中初 禾稼、 謂大和初有此三人, 萬槌, 屬 宣宗 皆連姓以 時, 爲 胍

洏 皆限之爲「音樂伎巧」,並非「尋常百姓」,故斷定爲女演員。 錦錦 成都雞劇女演員,詳夾章歌舞戲總。 李德裕文稱 一人是子 以上文宗 朝五 女錦錦, 人<sub>。</sub> 雜劇 \丈夫啊·

淮南 時, |趙 萬金、孫子多 孫長於捷畿諧謔。 萬金爲優名,「子多」二字運姓,亦頗類優名。二人皆在武宗會昌間。 其優語或謂屬趙, 想趙亦同時之優人,故相混。 俱詳編末附載 一唐優 李紳 鎭

第七章 演員

語。

廥

曹叔度、劉泉水 泉水乃優名, 示口辯如泉水之湧也。 段錄「俳優 條逃弄變軍, 調武宗朝

有此二人,「鹹淡最妙」! 以上武宗朝四人。

祝漢貞——宣宗時優人。唐裴庭裕東觀奏記卷中云

使人, 成漢貞、詞辯敏給、恩領一時。 嗣朝王乾酤, 以金帛結之, 求刺史。 盡納胳矣, 而未敢言。 御史嘉劾

奏,漢良杖二十九,流天德;乾晰寬嶺外。

漢貞被流,通鑑二四九用貞慶遺事,謂因其子坐驗牽連故,與此說異。 宋王讜唐語林二—

優人祝漢貞者,累朝供奉,常務,善伺人意。出口爲七字語。上有指顧,遽令摹詠,捷若宿構, 尤為帝所

喜 上行幸, 召漢貞前, 抵掌笑談,頗言及外間事。 上正色日:「我養汝輩, 供戲樂耳, 敢干預 朝政!

遂疏之。

此二則中,因未直接見優語,故編後所附載之唐優語內未列

何岸高 岸高」優名,有幾當丘豪民陳癩子語一則,見優語集引玉堂閒話, 原稱 願者」, 叉

稱。俗倫。

孫乾飯 劉瑀瓶 皆優名。 段錄「俳優」條謂宣宗大中以來之弄假婦人者, 有此二人。以上

宣宗朝四人。

不· 人珠璣盛飾者數百人;刻畫魚龍地衣,用官絁五千匹;詞語悽惻,聞者流涕。 拍彈,演爲新歌劇,京師人多效之。同昌公主喪除,帝妃仍悼念不已, 篇例,與著聞。參看夾章九節拍彈,十七節(九)三教論衡 授威衞將軍, 隊舞,帝猛憐之。 八一臂確傳,皆詳可及事,不實爲可及之傳。通鑑二五二並載其事。 及: 可及 可及於咸通中爲伶官,善音律,尤能轉喉爲新聲, 字相曹確諫阻, 乃懿宗朝龍倖最隆之優人,亦唐五代優人中,除黃幡綽外,伎藝最高之人。惟人品 懿宗不納。 僖宗即位, 宰相崔彦昭奏逐, 可及於拍彈歌劇外,兼擅參軍戲。所演三数 授都知, 音辭曲折, 既改都都知。見上文引庸部新書。 可及乃爲數百年之舞曲, 聽者忘倦。 死 於猶表。舊書 又於安國寺為許藤蠻 因恢復盛 一七七及新書 語問之 後 殊· 舞

敬﹐者,有作「敬儉」者。 續曰「馮季皋亦其次也」。 范傅康、 上官唐卿、 呂敬遷、 又"五絃」條曰"近有馮季皋」, 馮季皋 段錄 俳 優 想係一人。 條謂咸通以來弄參軍戲者 敬遷之名傳本不 有 萷 有作 三人, 敬 而

陸 麥軍者惟 吳姬 ——次章參軍戲論歌唱伎藝, 知 此 以上懿宗朝六人。 引降能詠吳姬詩, 有'女兒絃管弄參軍」句。 劉採春後, 弄

石 野 猪 野猪 慢 名。 孫光憲北夢瑣言載其飄僖宗荒於步打, 語極 佳 見編末附載唐優語。

演員

**瑣言又述孔昭緯拜官,** 教坊優伶踵至求利市。 石先到, 孔有所賜, 曰:「宅中甚闕,不得厚致。 若

有諸野猪,幸勿言也。 」竟以優名被嘲。

郭外春、孫有態 皆優名,尤切旦色, 見段錄 「俳優」 條, 敍弄假婦人。 元稹何滿子歌, 題

張 湖南座、爲唐有態作」,乃別一人,先後同名。

見段錄「俳優」條,敍弄假婦人,許爲獨中於此之尤能者。

劉眞 李百魁、 曹觸新、 石寶山 一 皆優名, 見段錄「俳優」條敍弄婆羅門。 四章生旦節已引金文。 百魁, 陳書一 八四作

「百媚」。 其人旣非旦色,則此名宋合。 寶山 明抄說郛本段錄作「瑤山」。 以上僖宗朝七人。

張隱 昭宗龍紀初,屬一御前供奉第一部」。 曾引詞刺宰相張潛,詳編末優語。

穆刀綾 或亦優名, 謂木刀稜不傷人也。 北夢瑣言稱爲「大優」。曾於戲中諷朱朴非相才,

昭宗 (見納。 群三章科白類諸劇(十)。

安轡新 於昭宗天復初年玩諷李茂貞,不畏威勢,旁若無人,大是可取!詳編末優

張廷範 以優人爲朱全忠所愛,官御營使、河南尹,進爲太常卿。 曾遭裴樞之阻。 後龍 衰,貶

,輟於河南市。 事誤新書二二三下蔣玄暉傳, 及通鑑二六五昭宗天祐二年。 廷範諷諫李茂貞

亦有風致,群 編末優語。

恆直 見王仁裕玉堂閒話, 疑失其姓。 於昭宗 宴間, 醜諛朱全忠, 非安張之倫矣。 詳編末

優語

米都知——失其名。南部新書癸云:

有米都知者,伶人也, 善騷雅, 有道之士, 故西樞王公、 朴嘗愛其警策云:「小旗村店酒, 微雨野塘花。

梁楠觀亦贈其詩云:「供奉三朝四十年,聖時流落髮衰殘。 負將樂府歌明代,不把清吟換好官。」

人。」又曰:「五代時之米都知,當時屈指可數之伶人也!其本名不明。都知,乃伶人首領之稱也。」 旣供奉三朝、 四十年久,至遲當自懿宗時起。田邊尚雄中國音樂史三云:「其後五代時, 有伶人米都知, 殆亦為米國

胡趱 昭宗時官都知,稱一九優太史」。 好博弈。 **詳附載**一 唐優

王舍城——蜀王建未開國前之俳優也。優語集載其語二條

|千滿川、 白迦、 葉珪、 張美、 張翺 酉陽雜俎續三謂五人乃 成都帖衙 俳兒」,「五 人為

備生、 火`……監軍院宴, 旦、淨、 **-**#\_ 滿川等爲戲, 旣屬「帖衙俳兒」, 以求衣糧。 **合隨時承應爲戲,不當再索衣糧,** 少師孝相怒,各杖十五, 遞出界」。 五人爲火, 故杖而 遞解歟? 以 想已 Ŀ٠ 昭

宗朝十三人。宋劉攽貢父詩話:「有熟於江湖間事者曰:南方賢人,各以『火』自名, 『一火』, 猶 嘂

`」按 " 火」即 " 夥 」之省。

也

#### 七、五代優伶

之領導與豢養中,對於優戲,可以肯定其必有活動、有造詣,故備列之。 七二載契丹謂姚坤曰:「吾聞此兒報莊宗。 後周、南唐,亦各有人。 旣與後唐之時代極爲接近, 量方面,誠微不足道矣。 五代優人,後唐可考者較多。 除普通俳優外, 有宮婢二千人,樂官千人。」其盛可知。 此所列 渚 於 數 雖無其他伎藝之紀錄,問及歌舞。 應同認爲戲劇優伶。 總數二十五人。五代史記 他如吳、蜀、 但此輩在李天下 南漢、 後漢

杜洪---五代史四一鍾傳傳:

黄巢攻掠江淮, 所在盗起, 往往據州縣"……江夏伶人杜洪者, 亦據鄂州。 楊行密屋政之, 洪頗倚傳爲

育尾。久之,洪敗,死

洪以伶起兵,有與羣雄逐鹿之意,亦較特殊之人物。

高貴卿-吳王楊隆演與徐知訓爲參軍戲時,高正以優人侍酒, 第三章十七節(十二)<br/> 徐楊

**合演」。以上與二人。** 

周匝 見五代史記三七伶官傳, 稱爲「嬖伶」。 曾為数坊使陳俊等求刺史, 以報私恩, 莊

宗許之。 時親軍有經百戰未得刺史者,莫不憤歎。 事叉群通鑑二七三。

民稼穡 著:而不聞其他過惡。」另有優語四條,均見編末附載之五代優語: 敬新 條, 磨 新磨 已近於戲劇, 優名, 附群三章十七節(十五)。傳叉曰:「時諸伶獨新磨尤善俳, 一作鏡新磨;河東人。爲莊宗所籠惜。 伶官傅見優語四條。 其語最 內 縱

景進——伶宜傳稱其與史彥瓊郭門高同爲敗政亂國者。又稱:

侍,兼御史大夫上柱國 四方藩鎭,貨賂交行,而景進最居中用事。……軍機國政,皆與參決。 官至銀膏光祿大夫, 檢校左散騎常

朱友職事,詳朱傳。 五代史二六孔藏傳,謂莊宗欲寘識於法,因進得解。 查所據。 而徙朱於外,終殺之。 莊宗性耿聲伎, 寵用伶工。」注:「如以伶人陳俊、 莊宗初疑不信,羣伶官日夜以爲言,進又使人詐爲變書, 進之惡, 僅次於郭門高而已。 儲德源爲刺史, 旋又使代王正言爲租庸使, 事並見通鑑二七二至二七四。 以獨樂工嚴旭爲蓬州刺 告朱反, 亦進之力。 王易詢 班宗 史。 (曲)史三: 乃惑之。 進議殺

叉張 (憲傳中, 史彦瓊 稱 史爲莊宗之 %官傳曰:「自留守王正言而下, 「嬖伶」。 莊宗因事益怒憲, 皆俛首承事之。」 謂 史曰: 「我與羣臣博, 趙在禮之叛亂入鄴, 須錢十餘萬, 乃史所縱。 IIn

憲以故紙給我。 福自恣, 酸忽將 查所據、 佐 我未 曹鶛雛中國優伶史乘載史彥瓊語:「賊尚未至,等到來的時候,再發兵, 渡河時,庫錢常百萬緡,今復何在? 」史爲憲解之,乃已。 通鑑二七四稱其 難道嫌 威

莊宗戲言其將謀亂, **給官傳曰:「郭門高,** 郭恐, 名從謙; 門高, 乃激軍士,於莊宗困在汜水時, 其優名也。」郭以優進, 而嘗有軍功, 以爲親

果亂,

莊宗死焉!

事並見

遲矚?

待

通鑑二七四、二七五

軍指揮使。

黄世明 與敬新磨同事莊宗。 陶穀清異錄稱爲「老伶官」,見編末優語「冷飛 (白」條。

唐朝美 莊宗時之伶,有詠橋 詩,見編末優語。

朱國賓 陶穀清異緣「么麼門」云:「莊宗時, 伶官朱國賓, 天資乖戾, 衆皆畏懼。 以其閩

人,號爲『蟲使』。

段疑 俳優得幸於晉王,頗有膂力。 與步 楊婆兒 軍 都指揮使張朗, 通鑑二七一 <u>ا</u>و 後梁均王 晉王賜名,以爲刺史, 兵夜渡河襲之。 龍德 二年五日 **詣 旦登城,** 月云:「晉衞州刺史李存儒, 康 · 拍 飲。 執存儒, 防城卒皆月課, **遂克衞州。**」 本 縦歸1 姓楊, **五代史平話唐史下** 八月。 名婆兒, 莊宅使 以

亦載之。

以上後唐九人。

安悉香 通鑑二六八注引九國志, **謂前蜀王建太子元膺**, 因唐襲稱兵, 乃遺伶官安悉香,

諭 軍 使全殊, 率天武甲士以自衞。 亦見)歐史, 稱「伶人安悉香」。 按安乃胡姓;「安悉香 乃優名,

影射安息香。以上前蜀一人。參看附載五代優語「聖瑠璃」條

家樂 陶穀清異幾:「王桁伶官家樂侍宴。 小池水澄,天可見。 家樂應制云:"『一 段學瑠璃。』」

詳下文附錄五代優語,茲著其人。

孫延應、王彦洪、胡圭、 趙廷規 後蜀廣政三年, 四人同爲教坊俳優。孫王俱部頭。 孫之藝

尤能!因謀反,被誅。事詳三章鷹口神隊引蜀檮杌。

楊于度 —— 一作活度, 乃優名。 弄· 猴, 與猴共爲戲<sup>,</sup> 詳次章末節引太平廣記。

**汁**孄春秋五七

云:「楊千度,本優也。」以上後蜀六人。

尚玉樓——五代史記六五南漢世家第四主劉晟云:

常夜飲,大醉,以瓜置給人尚玉樓項, 拔劍斬之,以試劍, 因並斬其首。 明日, 酒醒, 復召玉樓侍飲。 Æ

通鑑二八七:「南漢主……嘗醉, 之尚玉樓,卽被斬之樂工也。」以上南漢一人。 戲以瓜置樂工之頸, 試劍, 逐斷其頭。」 胡注云:「歐史伶人謂

〇六四

靖邊庭殺團練使田令方,騙掠州民,奔趙思綰。 靖邊庭 通鑑二八八後漢乾祐元年三月:「以王景崇爲邠州留後, 至潼關, 守將出擊之, 其衆皆潰。」關注"晴" **今便道之官。** 魏州伶人 娅也,

何氏姓陇日:"靖姓, 齊靖郭君之後。』風俗通曰:『靖姓, <sup>單端公之後。」」蓋杜洪之流亞也。以上後漢一人。</sup>

李花開 優 名。 後周世宗時陳州伶人。 編末優語引陶 岳五代史補, 載 語 則。 以上後周

之半進難。 廣陵市。 **國春秋十二之說亦與此異。** |中漸高 乃陽何處尋漁父 ? 舜笛聲聲憶漸高。」 繼事南唐字昪;詳編末優語。 **漸** 高 漸高, 舞袖升殿 有優語「雨懼稅」, 優名。 ,併飲之,內金盞於懷,趨出,遂死。通鑑二七六載此事, 始在吳爲樂工, 馬令南唐書二五謂异受禪, 可能出於科白類戲。清奧省勵什關宮詞:「辟穀長辭廟算勞, 吳多內難, 伶人不得志。 以酒鴆吳朝老將周本, 漸高常吹三孔笛, 乃異鴆徐知識, 非鸡周本。 嵯峨殿旁列 資藥於 |本以

酒

**{**+

楊名高 馬書二五云

楊名高,本名復; 名高,其侵名也。 萬黃幡綽,著笑林,頗行於時。 辭鄙不

著笑林事,已詳五章劇本一節之末。

楊花飛 保大初,居樂部。 陸游南唐書謂其曾向元宗歌水調詞, 寓觀。 編末優語據馬書, U

此事屬王咸化。 光緒三十年(一九〇四)陳佩忍有南唐伶江楊花飛別傳, 宗旨 雖正大, 而除歌水調

病外,更無第二件事實,全作空論而已。原載二十世紀大舞臺第一期,今見晚清文學叢抄**,** 

£ 威化 感化,可能爲優名。優戲取名如此,意義何其重大!編末優語載其語三則。 馬書二

五云

王感化,善謳歌,聲韻悠揚, **淸振林木。** 繋樂部, 爲歌板色,.... 有癰。 元宗管作浣溪沙二闋, 手寫腸胳

詩話總龜引談遊云:

(化)

後主即位,感化以其詞札上之,後主感動,賞賜感化甚優。

王感化,建州人,隸光山樂籍 建州平, 入金陵教坊。 少聰明, 未會執卷, 而多識。 善爲詞, 口潜捷, 滑

稽無窮!

毛先舒南唐拾遺記作李鳳化。

李家明 五代優人中,以現存資料論,家明之藝最高!觀其流傳之優語特多, 已可以知。 腸

冉二五云:

李家明,廬州西昌人。 談諧敏給,善爲諷辭。 元宗朝,屢以談諮進課。 後主即位,家明老而 袓

宣和畫譜述韓熙載夜宴圖, 有祖無頗跋、謂圖中有敎坊副使李嘉明兄妹觥籌交錯之態。 吳任 

このみぎ

見三章十六節(十八)。編末附載優點

中,另列家明語七則。 以上南唐五人。

十六人。 連磯子及阿布思要。 他如上文五章音樂節論胡樂,會述及李阿八,乃開天間擅鼓架之人 才, 京戲所謂「場面」中之重要分子也。本章著錄演員之餘, 而唐戲音樂之屬於鼓架部門者最多。足見如李阿八者,雖非戲劇演員,却是戲樂之主要樂工,猶之 能忘情;用申其意於此,爲後此繼續研究者留一課題。亥章大國節見唐優人劉吃陀奴,若以今日數臺上表演軟工 之標準衡之,亦應贈優伶,惟時代不詳 以上優伶與非優伶演員,共錄九十八人。內女優九人。姓何康曹安米石等,原是西域族系者, 對於此種與戲劇直接有關之藝人,實亦不

## 第八章 雜考

### 一、唐詩與唐戲

闢此 唐詩中,而唐詩之作用,遂亦發展於唐戲以內。——此乃極自然之趨勢,必不能覓, 唐代自帝王以至平民,自成人以至兒童,鮮不欣賞戲劇者。因此, 錄,自難得後世之一般了解。然而此二藝固同一貫徹於唐人之精神生活中,論廣度,戲尤甚於詩 戲之大部分在非文人手中, 不了解之體。 雖然,此特從常情度之耳,其他更有時會所推演,義理所 般人之意表者,亦皆本節之所願闡明。 一課題,爲今後多方面繼續研討之先導,則未嘗不可耳。 爲後人對於唐代文藝比較最了解之體,惟詩之歌唱情形餘外。戲,爲後人對於唐代文藝比較最 唐詩之大部分在士大夫或文人手中,其發展、表現、保存、流傳, 雖有可貴之發展與表現, 情因學識與資料之限,以下所言,在質與量,均有未至。 却無保存與流傳之道。 規範,構成唐詩與唐戲問之特殊 唐戲之情形, 乃不知不覺流露於 既未經 俱較合理 亦必不可少也。 時人之具體 關 而 有 ħ Нţ 唐 若

第八章 雜考

唐 戲情形流露於唐詩之間者, 上文七章六十節內所見, 不勝枚舉!姑列其要者十餘條以見

**鉢頭戲之內容甚寬,賴張脳詩證明。** 

參軍戲之脚色制度等, 賴李商隱詩 丽 明朗。

傀儡戲之效果, 賴顧況盧綸等詩以 凌現。

踏謠娘之說白、表演、戲場情形等,

賴常非月詩證實。

**西涼伎之意義、情節、說白、表情等,賴白居易詩而彰** 

蘇莫遮之詳細內容, 在張說所作之歌辭中。

鳳歸密爲歌舞戲之假說, 據岑參詩而成立。

瓶上桑故事料曾廣泛搬演入戲,看唐詩習用羅敷作獵豔對象之代詞便知。詳三章**鳳歸雲** 

舍利弗戲之始於盛庸以前, 賴字白歌辭證明。

軍人演戲,在司空圖詩內,已完全肯定。 「早稅」之意義, 因有白居易杜尚鶴諸詩乃益著明

〇六八

弄孔子之廣義, 有羅隱詩可爲例。

樊噲排君難之內容, 有李賀張碧諸 詩 側 面 説 明。

唐人 所謂「戲劇文體」,有顧況質休 諸時,輪廓乃定。

樂棚、錦筵,以至唐代戲場之情形,

俱賴元稹白居易諸人之詩透露。

爲戯曲。 至於唐詩之作用、發展於唐戲中者,因唐詩之一部分原是聲詩,原充歌辭,原有曲調, 如蘇莫遮、舍利弗、「旱稅」等所有,今猶得見者,皆五七言詩體 也 故普遍被採用

曲,非 唱 Mi 詩中每有代言之作,已敏感唐詩與戲劇之關係。<br />
但同時因藏於<br />
金元戲曲皆用雜言,以爲非雜言 中之用五七言詩, 辭,當然便不能有戲曲 辭 對 除上述: 不 所謂長短句歌辭者, 雜言之曲不能作代言而入戲劇,遂又否定詩體之爲戲曲歌辭, 便盡情作代言,演故事。 兩種之外,更有兩點應予補充者:一日詩體之關係, 一日詩義之關 在音樂、 或戲劇云云,則去事實更遠矣!其故蓋在唐聲詩之歌唱情形,迄宋大白於世, 歌唱種種方面, 有此三種誤解存在,對於唐詩與唐戲之關係,遂難灼然洞察。 **均有異同可辨。過去求我國戲曲之遠源者,** 又堅認唐代所謂「戲弄」中, 並連帶認爲盛唐旣尚無雜言歌 ÌĖ 係· 無 、說白, 詩 體, 專憑五七言 見唐 卽 指 不成 人絶 戲 曲

欲 説 眀 此 概括之意義,宜先借周史所述,作爲研討之資。 周史日

八章 雞考

絕句 中國戲劇所用的文體,一大段時間是長短句的曲子的專利。 其七言四句一段,無論西皮二黃,唱起來都不會拗嗓。 對稱爲「君」爲「爾」,自稱爲「吾」爲「我」, 就歌辭而推及文辭,則唐代已有所表現。雖不必即爲脚色們用劇中人的口吻去歌唱,但劇本的體制,不過是 種代言體,……劇本最重要的部分是對話,所代言者不止一人一物。 衍變而來。 與其說這一時期沒有劇本,不如說這一時期沒有南北曲。 皆現身說法, 如果略加賓白,實與戲劇無異。(六五頁) 不啻岩自其口出。 而曲之所以爲曲,却是從詩 白居易詩有池鶴八絕句 若以今之皮黃劇詞相比較,..... (六六頁) 尤其是五七言 葲

這時期(指唐)也許在未爲人知的民間,已其有以唱詞爲主的簡願的戲劇了。 例 當時若有劇本的寫定,恐怕也是五七言詩。 則今日皮黃劇的唱詞的體制, 如踏搖娘之傳自河朔, 可轉着它的遠祖了!(七 即其

**謂詩變成詞,** 好寧謂詩變成曲後, 由曲子的聲調的曼婉而變成詞, 不過這曲, 却是唐代的詩的歌唱而已。

(九〇頁)

百月

五七言詩爲戲曲。 此中含意甚多:(一) 唐無劇本, 因唐僅有齊言歌辭, **唐無劇曲歌辭**, 唐戲曲句法若爲七言, 尚無若南北曲 祇在唐詩內已見代言體而已, 即可能爲今皮黃戲辭體之遠祖。 雜言歌辭之故。  $\Xi$ 頗合近代皮黃戲曲 唐若有劇本, 至 唐既 之形 必不外以 歌詩,

詩便成曲 ; 旣成曲 , 唐代之所有,或所能;(11)(五)則從雜言或詞曲一方面說,周氏認爲乃唐代之所無,或所不 因得轉變爲詞。— **|此五層內,(一) (三) (四)** 均從齊言或詩一方面說, 75

所謂 或戲曲。上文五章劇本節所舉字防等之業及零星流傳之戲曲十餘首,已足以應周氏之此 一期 望。 舍利弗等, 唐代文化並不一寒至此 **霄溪頭**人與場上人一文內, 鳳歸雲孟姜汝等爲明例也。 論乃七字句在皮黃歌術上嫌太短促,七絕未能逐句叶韻, 段,無論西皮二黃唱起來都不會拗嗓」說,恰恰相反,可參考。 按所謂(一),在三章鳳歸雲劇內, 誠然爲五七言一類之明例, 頗值研討。 ———須賴普通「文辭」中所見,指如白居易池鶴八絕向等並非入樂之詩。來表示歌辭: 因唐之戲曲體裁, 曾討論「詩人之詩,若唱做皮黃則如何」? 用李白清平調三辭爲例,結 所謂 (四),不過想像或者偶合而已, 已有申論。 但若謂齊言以外,唐代便無雜言之戲曲, 顯然齊言雜言彙用, 周氏爲唐代尋求戲曲, 亦不合皮黃之用。 並不偏於一面。 未必有何理解 頗見苦心, 與周氏 如上列「學稅」及 可尋。近人徐凌 顯非事實, 「其七言四句 惜未得其道 則有

**均未見其合。因「詢」「曲」二字,** 所謂(二)(五)兩層, 是一事、 搵 並非兩事、 乃論唐代雜言歌辭如何產生, 兩體。浩唱所用、舞辭所用、戲辭所用,同此一事、 有元以前之意義,曲乃詞之聲, 劃乃曲之文。 及與劇本之關係。 物, 唐宋皆然。 二字對內, 倘按諸實況, 乃聲與文之分; 唐则主聲而不主

見鑿納· 劇緣學情 南北曲 唱起來 竟 主聲矣。 謠集雜曲子之詞體, 五七言詩。」原書八九頁。 辞下節音樂。 劇 餅 曲 有 所在方是劇本所在,唐無劇本乃因 體 旭 裁、驗 稱 則學 各有風格;在應用上,各有境界。 型唱辭· 都 兩種不同。 排 如 交並 沼難引半賀詩序中所謂「南北樂府」。 不會 何形 曲 例 然則唐代固早已有如南北曲 諸 子 如 事 周氏 拗 成劇本? 丽· **溪** 實,或推 或 能· 與元以後之意義,尚專指唐宋燕樂所用之辭, 原認定"凡 周氏所取,乃元以後之意義,而用來論唐人之如何歌詩、與唐戲之如何有本,自大 有劇本,又安見唐無劇本,乃因無南北曲型唱辭之故歟? 「曲子詞」 爲雜言多、齊言少, 然則皮黃戲亦不用南北曲型之唱辭也, 諸 於是認如韓偓之香盛集詩爲「曲子詞」。 垭 論 種 加心 者, 凡劇本之唱辭,乃專用南北曲,聲文並重;若嗣,已不歌唱, 種問題,宜作整體研究,過去如周氏之廳慮,顯然已不必存在矣。 均無 爲雜言,唐五代 遂曰:「其 無南北曲型唱辭之故, 非雜言不 周氏諸説,尚有 型之雜言歌辭,何至便類 即所有之大曲内, 明山子 可」之限制。 歌辭中皆五 嗣 前後矛盾、未能 曲專指金元南北曲所用之辭,所謂「宋詞元 雖 不 自唐迄清, 叉稱|唐詩之七言四句, 亦並不以五七言爲限, **豈亦不可能有劇本歟?** 知屬何體 七言詩, 却未按敦煌曲内, 周氏所言, 貫處, 制 歷代齊維 並 無雜言之辭 不能有 換雪之: 以大曲例之, 專供交人陶寫之用, 如旣 言歌 認 劇本歟? 不但唐人 仍有雜 無 唐劇本 辭 皮黃戲旣不賴 南 後見唐五 北 如 曲 西皮二黄 何應用 當 曲 言 型之唱 所 是。 中之 參看三章 生文而 亦 在也。 編雲 不 在修 代 於 #

之故。 叉云: 辭,無 生, 並 画旋? 詷 ٨· 致 "如無聲" 詩 此一問題, 清· 者 溏 (雑言稿 <u>щ</u>. 至於 (九三頁)「認眞說來, 不因 在, 纖毫之別。 循此 周氏謂 入· 舞· (H), 則詩成徒詩, 齊言之歌唱而生。 曲子 意義以進,乃造出此種詩生 涉及唐宋燕樂中 ,茲不赘 **щ**. 詞 詞 詩之本身, 謂詩先能唱, 入戲曲, 體是詩的 中, 詢成元以後之「與詞」, 樂府是漢魏六朝的曲子, 既有齊言在, 歌唱 以充歌辭, 雜言體之如何產生, 原已是曲, 齊言自因配合另一 變成曲、 而 形成 曲曲 曲成案頭而非揚上之啞曲。 郇 何· 周史 (八九頁) 而後方變成詞, 須由詩 九三頁。 朋 詩是唐代的曲子, 示 詩、 生詞之回旋 型之曲調而有 菱詞? 即一般所謂詞之起源, 其實 詞· <u>亦</u>云: 不然。 路線, 嗣便是兩宋的曲子。」 茂通!原已是詞, 曲三者, 更何爲先行變曲, 亦因局守 一歌詩名 在唐代, 在, 雜言之節, 何其扭捏! 一曲, 如果有聲, 「詞」「曲」 者雖然「並騁」, 已成通稱, 自始至 已詳敦煌曲 因配合某 唐五 然後再變爲 刞· 終, **共至有直稱** (同,爲) 代既有 二字元以後之意義 齊言 歌· 初探 型之 却是「 辭, 所謂 詞· 雜言同 『曲子』 卽 五 曲 作一番 可 直 分鑣。 及 初 調 無二 曲子 唐聲 爲歌 者 接· 而

有 居易 說 池 白,已如五章五 ц. Г 體之爲代言, 鶴八絕等作中,已 節所云 在歷代戲曲、歌曲、吟辭 有體 認。 於劇情之點明、或故事之演進, 有時加 入少許 中, **襯字,則詩體之爲代言,** 經.常. 有· 之, 從無不便之 僅憑說白, 龙威· 尤曼流 已優爲之, 此種情 走! 形, 所 唐戲之制 賴 K 於 曲 辭 周氏 か 白 者 木

其作

用

並

不

止

插

曲

Ī

已乎!

並 不 多。 飹 退 步言 詩 體 歌 辭 在 一戲劇 內 雖僅為! 插 曲 mi 르, 亦足以: 助 劇 情之渲染 與 發 揮, 何 況

爲用。 詩· 白的清 仍俟 歌 戲曲,皆是。 妙,或成陰陽、清濁配合之諧,字字反切清楚,而收音嚴正。 兩大型:一 上文言,周史想像其同,而 七八篇之數,其皆非一辭一譜,乃多辭 僧其原有美聴之曲 也 羅 噴曲,所 事 於此 }本 家 一日不唱反切 可為結 研討 調 曰唱反切陰陽者,自南宋之長調慢 唐詩之於唐戲,在 問題(文學道 在此種 用之辭, 語日 唐詩唱 唱法中, 調以入 陰陽者,漢魏以來樂府,乃至唐之雜曲、大曲, 乃當代才人之作, "我國戲劇不始於唐, 法分 養... 徐凌 、戲劇· 詩體方面, ... 語· 可· 精 五 粗 **得則翹其** 拞 期。 逐與雜言 種。 以供多辭之用, 有如 譜, 異。 有百二十首之多。 粗 至唐戲而益 **岩球合平仄**, 詞始, 歌曲共 此者。 甚明。 岩二者真正 〈同滿足 於此可 唐戲之歌七言四 惟求四聲之不唱錯已足。 至南北曲之崑腔而 具體。 相 精者析及四 於是一 歌舞 其女周德 戉 同之點, 附 原因多端, 說 類戲之歌唱需 辭有一辭之專譜, 日 近代之皮黄, 句, 擊。 華唱楊柳枝, 其在不唱 極 我國歷 說詳 **岩唐人之習於歌** 與皮黃戲之歌七字 或願 故雲溪友議 代曲 要, 與俞平伯先生商 反切陰陽 去上、 及一切地方 ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) 亦其重! 所 不能移套他辭 精 上去衡 ž 選 要原 詩, 唱 者 謂 句, 艦 亦 劉 歌 採 |唐· 聲· 接之 原 因 乎 曾

曲

春

?

如

有

之

分

匤 正 ,次章參軍戲節已群陳。 唐詩與唐戲之關係,見於詩體方面者, 而此種託諷 匡正,歌舞類戲亦復有之,不限於參軍戲。 尚不及見於詩義方面者大!<u>唐戲之意義</u>, 西涼伎 唐代諷刺 **吳高於「託諷** (四大諷 戲之

刺劇之產生, 最高潮, 端在中唐德宗憲宗兩朝。 歌舞類與科白類各半。 現所知者, 當時實際所有, 連續有義陽主、「旱稅」、瀏闢黃買、 必猶不止此,首章中唐節已見其概。

乃唐:

| 詩       | 喩         | 諷           | 16 (-)<br>14 (-)<br>14 (-)       | 刺           | ·顺         |            | 藝     |
|---------|-----------|-------------|----------------------------------|-------------|------------|------------|-------|
| 白居易作五十首 | 元稹作十二首    | 李納作二十首      | 西流                               | 劉嗣青賞        | 早稅」        | <b>養陽主</b> | 名     |
| 首       | 育         | 育           |                                  |             |            |            | 目     |
| 元和四年至七年 | 元和四年(八○九) | 憲宗元和三年(八〇八) | 新伎約始於元和初年。(八〇六)  暫伎約始於大曆初年。(七六六) | 憲宗冗和元年(八〇六) | 貞元二十年(八〇四) | 德宗貞元間      | 時     |
|         |           |             | O 六                              |             |            | :          | 間<br> |

第八章 雜

> 形成。 作諷喩詩之時代, **德宗憲宗兩朝, 諷喻詩之最高潮,不期而然,亦端** 時代較之諷刺戲, 詳陳寅恪元白詩箋證稿。 由李紳元稱白居易三人 猶稍稍後,三家 在· 中唐. 於上

表可見

劇錄,已各詳之。此處俟說明詩義以後, 白氏之作最多、最精,而詩義則亦以白氏 再將戲與詩作綜合體驗。 四劇之義,從來無人道及,本書三章 三家 詩中, U

唐

# 自道者爲最詳、最切。白氏曰:

- (一)爲君、爲臣、爲民、爲物、爲事而作、不爲文而作也。——新樂府序。
- (二)詩者,根情、苗言,華聲、實義。——與元九書
- (三)文章合為時而著,歌詩合爲事而作。——與元九書。
- (四)「餘霞散成綺,澄江淨如練」,「離花先委簬,別葉乍辭風」之叶,麗則麗矣,吾不知其 所 諷 焉,故

僕所謂嘲風辔、弄花草而已…——與元九書。

(五)諍臣杜曰爲冗員,諫茲高懸作虛器。……貪吏害民無所忌,奸臣蔽君無所畏。……君兮君兮願聽此, 欲開壅閉達人情,先向歌詩求諷刺。——宋詩官。

(六)非求宫律高,不務文字奇。 惟歌生民苦,願得天子知!未得天子知,甘受時人嗤! 寄居生

(七)是時兵革後,生民正憔悴!但傷民病痛,不識時忌諱。——傷唐衢。

·苗言」,乃苗於說白也;曰 凡此所陳, 若移之於四劇, 幾無一句一字不合。如 (二) 之於劇: 曰「根情」,乃根於主題也;曰 華聲」, 乃華於歌鳴也;曰「實義」,乃實於效果也。如(一)(三)

並不爲笑樂而笑樂,更不爲戲而戲。 (四)(六)諸條之於劇,凡託諷匡正者,皆有其人其事爲對象,須收一定之效果。雖託 於 笑 樂, 首章正名與次章發軍戲節,既已見之。如(五)(七)之於四

文,然若重賦,若江南旱,若杜陵叟,未篇見新樂府,上文三章劇錄已引。詩旨皆通於劇旨也。四劇之中,劉剛 吟序又曰: 殊途同歸,炎願水乳,殆屬必然。而生於此時之唐人,旣讀諷喩之詩, 刺者,宜莫白氏若。 白氏新樂府內上陽白髮人及陵園妾等相通。 各額其所業,共收一效果,誠吾國文藝史上罕有之盛況, (旅传)的存在最安公演。 **|養買根本未演,「早稅」之義,旣屢見於諸詩,餘二劇又皆爲白氏所目覩,** 元和之際, 得天子知,遽遭權相戮矣! 應忘者,瀕喻詩之作,未得天子知,甘受時人嗤而已,作者初無更甚之危害也。若輔端之爲「旱稅 此世詩 李實、 敍 焦湖作獺」劇, 人,早已不作;惟有劇人,心尚未死!」乃知中唐詩人與劇人, 「貞元元和之際, 劉闢 正「旱稅」演出, 心靈上之感召,不僅統一,且益渾化而深沉矣!三章十七節科白類諸劇之 皆貪與奸也;苛稅、 雖詩較晚出,不必即受戲之影響, 於五代詩人之昧於其視, 察南史等之爲義陽主,未得天子知, 與輔端就義之時也!其事豈亦在白氏聞見之中數?吟中雖並無此 予在長安, **遂使鼓虛而口杜,惟聞戲諫與優箴,** 責買, 閉見之間, 皆民之「病痛」與時之「忌諱」也。義隱注之旨, 而聵於其聽,不爲民間疾苦有所聲, 有足悲 然而作詩之精 爲難能而可貴 者, 且被南荒逐矣!白氏與元九書又日 因直歌其事, 神, 同時復看諷刺之劇,義陽主與四 種種又不待辨矣。白氏秦中 į 處· 同· 雖然, 與編戲、 則熟習當時戲弄之盛行 環· 境· 命爲秦中吟。」貞元 識者於此, 演戲之精神, 對· 同· **曾憤慨曰:** 更有 目·標· <u>ご</u>, 填 正與 <del>+</del> 굶 諷 爲 朗

罪之加! 忌之時 此一代之諷刺劇,將不復能產生一本,勢必使我國戲劇史上之此部分,將黯淡無光,平庸失 完· 乎哉 中 憲兩朝藝人受刑戮, 志 世 忌 成其艱難之任務者,所 自承其悔 未 則 就 此·在· 誧 而 悔已生,終未若身已危 隱。 辭 悔已生, |次章變軍戲節內,對於唐宋諷刺劇家,經常周旋於虎口之中, 義 與受謗者爲質樸。 **余遭理**: 極 ·美 言未聞] 惜 **遭斥逐,** 世,而君 以深致崇敬,至再至三,而不能已也 而務已 (盛聖, 劇本被禁錮, 因諷刺戲之遭遇惡 兩朝之實際遠甚何 ! 成· 。 向使藝人之動搖 **故直其詞以示後**, 乃· 寫· 誠何開明之有, 般·詩· 多,知諷喻詩之未成文字獄者, į 怯懦,與書· 元氏但能為 酰胺媚諛之語而已, 人心 心 使夫後之人謂今日爲不忌之時焉。」 郵. ·上之動: 而元稹新樂府序猶曰:「世理則 生. ·措·大· 搖 入 好, 與 と 顧慮多而計 懦 以憂危震域, 然而譜之成, 亦幸耳, 較不已 遠不如 血肉生命, 白氏 夫 **色**· 者; 終·未· 詞 不 直 德 霄 斯· 君.

係, 樂府 樂府辭」 指 戲 即不妨於此論之。 諸 HH <u>.</u>F. 而言,亦可能爲普通歌曲, 曰 述 雖是詠 詩 新樂 醴 與 府 實 詩 事, 者, 義兩層 白氏新樂府序日 皆唐 却 非演故 而 世之 一之,則又有詩篇 事, 新 或講唱伎藝、如變文中所用之吟詞。 硹 ::「其體順 也 本無情節 以 其 辭 洏 如 何化 當不能 實 肆, 樂 可以播於樂章歌曲也。」樂府詩集九〇敍「新 府, 爲 斻 曲 接 一辭之一 而未嘗被於聲, 充 作 間 戲 画, 題。 但旣不能完全脫 **垩多為** 此所] 故曰 謂 新樂 曲 戲中之插 一辭,雖 府 也。 戲曲之干 不 曲 必 而已。 按新 卽 훀

故白氏之日 對於唐代樂曲之知識,誠然尙甚淺狹,若就已能體會者言之,竊疑如白氏五十首之辭,終須經過一番 **|大朝樂府狐兒行之法,以唱自氏新樂府。此法乃將原辭劃爲若干逼,配入大曲各種緩急之節拍中,見毛奇齡皇言定聲錄。** 無定字,繫之於意, 七言絕律體。 步,至多如變文中之韻語,付吟諷則可耳。故自氏於城鹽州會曰:誰能將此鹽州 改造重編以後,方能真正入樂歌唱。 雖曰已「順而肆」, 民俗傳誦之文學。」「樂天之作新樂府,以詩經、古詩爲體裁,而其骨幹則實爲當時民間之歌曲。」 陳氏會一 其旨朋甚。 ΊŁ 擬以唐變文之「三三七」句體,謂白詩乃用詩經、樂府古詩及杜詩之體,改進當時民間流行之歌謠 」正謂原有新樂府之城鹽州,不過爲曲詞之材料而已。必俟「翻作」以後,方能被管絃, 榧 再曰:「實則樂天之作」 改進, 贝休古塞下曲曰:「誰爲天子前,唱此邊城曲?」近人陳寅恪元白詩箋證稿於白氏新樂府 「樂章歌曲」,意中未必指戲曲言。 視同韓愈於「古文運動」中,以古文筆法作傳奇,乃對當時民間流行之小說有所 唐人唱長短句歌辭, 究不知與當時何種樂章之體格相似, 不繫於文。. 乃以改良當日民間日頭流行之俗曲爲職志。」 此與定句、 皆必有 一定之曲調。 其已[順 定字、 而肆」者當仍有效,而且需要, 惟即以普通歌曲而論,唐人歌詩、吟詩, 定調者, 究有何! 若白氏在新樂府序則又曰:「篇無定句, 「白樂天之新樂府, 恰恰相反。 種歌曲可以容納其辭。 類新樂府之五 亦是以樂府古詩之體, 究竟是否為民間歌曲, 特尚未臻直 曲, 翻作 當時或用大曲 十篇 接 歌詞 多數川 付歌唱, 歌唱之地 改進也。 改良當時 尙 聞至 白氏 須 Ηi. 侚 落

之體, Æ, 然後始可付之歌喉,聞之「至尊」,流傳之入里巷,採用之登舞臺, 之原作而 陳氏 府 三家題旨, 俗 俗 氏新樂府之成品, 詩 曲 職 曲 竊恐未 為其藍 之說,不 志 與 丽 無從牽附。 一戲 矣。 改 多同盛店 改良, 良, 曲 ķ 間 本 ? 白氏之於樂府,爲時、爲事,爲君、爲臣,爲民、爲物 能無 乃三家之間互相倡 所留存之一 總之,事實與陳氏所言正 例如劉禹錫就建平之兒歌, 樂曲 則較 何 察也 乃「篇無定句,句無定字」者,茍不經翻作,勢難直接歌唱, 況向 調名, 切 ; 作又在李元二家之後,多用二家之原題、原旨, 詳見教坊 消其就 種隔閡,有待居間作一番轉變之後方能通。 · 記箋前, 俗 和 曲 中一共同之問題。 而改良, 一相· 反, 略見數煌曲初探論時代。 改爲竹枝, 並非從俗曲改良為新樂府。 則遠矣!且此等新樂府是否就當時民間 今專就白氏 所改成之七絕體, 至於辭體, 加 作,繫於意,不繫於文, 以充作戲劇中之插曲。 (所作) 旣篇無定句, 體會廚詩與唐戲之關係 並 言之如此, 非完全獨 正. 確 當知其 須從新樂府 合音 句 無定字, 曲 創 並 而 亦有 非 便異於樂曲 能 流 嵐 謂 何 翻· 行之歌謠 從 改 鸭。 未 其 爲 此 首首 就 Ŕ 該 者,於 俗: 又 若 兩 俗 耳。 浀. 請 樂 以 # 旧 家

樊噲入鳩門,王棨賦西涼觀燈, 他 至於唐末小賦之題材內, 日資料累積充盈時,當另有「唐賦與唐戲」之述,姑附識其端緒於此 有表現戲弄者,晚 周繇 賦夢舞鍾馗, 唐 骨具 辽 萷 幻 所 雜 無 揉, 林滋 頗 乏賦 具戲 劇 木人,其最著者。 意 呔 惟 屈疑 似 他 如 尙 徐 無 夤 確 賊

### 唐傳奇與唐戲

劇之說,唐爲傳奇,宋爲戲文,……」或因陶說而變,實非陶氏原意。 陶宗儀 輟耕錄曰:「唐有傳奇, 廢而傳奇作, 唐 傳奇與唐戲、從正 傳奇作而戲曲繼。」陶氏並未指傳奇卽戲曲。 面 看,全無關 宋有戲曲、 係。 前人之說,有雕擬者,有實辨者,辭費一番,了無作用。元 **唱**韗詞說 金有院本、 明朱權太和正音譜「 胡元瑞莊嶽委談辨之日 雜劇、 諸公 調 調林 須知」曰: 又云: 「碑 官 雜

**占陽樓**, 劇者, 駢好神仙,故撰此以惑之。 其書頗事藻績,而體氣悱弱, 小說書名,裴鉶所撰 傳奇」之名, 何得以「傳奇」爲唐名! 宋人叢曰「傳奇體」, 不知起自何代。 中如藍橋等記,詩詞家至今用之, 則周以爲文也。 或以中事迹相類, 陶宗儀謂唐爲傳奇,宋爲嚴証, 後人取爲戲劇張本, 然什九妖妄寓言也 蓋晚唐文類爾。 元爲雜劇, 因展轉為此稱, 然中絕無歌曲樂府, 非也。 髏 晚唐人,高駢幕客。 ||唐所謂 不可知。 「傳奇」, 若今所謂戲 |范文正 白是

以

記

則已指 胡氏 下文當有以答之。 指唐傳奇原爲小說,非戲劇,誠然。 講唱本或劇本矣。 曰'氣體俳弱」,正是傳奇近似劇本處。 明羅昕物原一八云:「夏桀始設侏優倡戲,…… 然謂其中「絕無歌曲樂府,若今所謂戲劇 **岩**宋人所謂 「傳奇體 戰國時始有小說書, 者。 「傳奇」 然乎? 否· 乎·

唐

## 始有傳奇曲本,及逃臣小唱。」可參考。

生小說體之傳奇,何以獨不能使產生戲劇體之傳奇,一如印度所有乎?是乃中印 若改譯 創 女愛情之團圓 或從梵劇 最扼 作。 近 要之一 為其 若傳奇. 人許地山梵劇體例及其在漢劇上底點 m 來。 他 名詞, 點,顯深究性劇人士,謀所以徹底解決也。三章舍利弗劇後另詳 婀 加創作, 。」果**爾**, 類。 如 惟此曰「傳奇」, 則曰「雜串」。 **梵劇在唐代,卽已傳入中國矣。** 異聞 或 「誌異」 乃許氏用我國既有之文體名稱, 對於「傳奇」, 淵滴滴, 等, 想亦 無 又指爲傳說, **述梵劇體裁, 不可**。 **梵劇入中國後,** 而許氏速 約 以 以譯梵劇某體之意而已。 分王者或天神之俠義, 「傳奇」 既已影響唐代文藝, 曰:「唐之 兩國 爲最普遍, "傳奇』 戲劇淵 源 ī 使· 產· 及 問 間 設 題 男 有

雲麓漫 有時祇覺形式不同而已。 四 分,低情節與戲曲兩項 蓋此等文備衆體, 項 (表示而) 如 二人文五 鈔八, Ę 謂「唐世舉人……投獻所業; 章所述, 唐人所寫之劇本雖不傳,若所寫之傳奇小說,則傳者 可見史才、詩筆、 唐 情節正見史才,而戲曲正見詩筆耳。 岩其本質之主要成分,實無二致,則非胡氏如上云云所及考也。 人確寫劇本, 議論」。 但不傳, 踰數日, 傳奇之主要成分, 未知內容究竟如何, 叉投, 謂之 倘專就此等相同之點求之, 較劇 『温卷』。 本多 頗 料亦 多。以與歌舞戲之劇本相 3不外故 議 如幽怪錄, 論。 事 若劇本之主要战 芨 曲 俚奇比 可取唐代 宋 趙彦衞 白 異 較 科

便無從 愈為. 做到。 不但已具對唱之歌辭,並已表現情節,且尚略見場面、念白、及人物之行動與科泛者, 歌 全部傳奇,按必要標準, 舞戲之劇本尚遠,正胡氏之所會注 再汰其雖有詩歌而 近, 爲代言,見情節也。 乃愈覺難得! 逐層沙汰, 瓶稱 詩」, 此最後之一 重 未云「歌」者, 先汰其未附見詩歌者, 者也。 **汰**,直用戲劇標準, 進一 步,更汰其歌之祇有散唱, 因詩之用在吟諷而已, 其嚴已超過胡氏上文之所 因無此卽無以見曲辭也。此層全唐詩已完全 不必合樂歌唱, 並無對 辨! 唱者 於戲劇· 唐碑 中有 因 亦 如 此 去

體 若本章首三節所云,不啻兼逐其影。 種種套曲中,窮跡代言演故事之作品而不可得,結果祗得楊萬里一篇歸去來兮引, 再有本節,爲作別一面之補充也。 以較汪氏所爲,似乎尚不爲忤,亦不爲過。 於唐稗中,作如上之一再提鍊, 人之言, ,,彼此本質一致者,不妨詳爲採究, 劇 無故 本譬猶形如上所云, 事 非對 唱 亦未附見科白、場面之說明, 接近 於最後所得, 請申其理解與實例如次 劇木之唐稗, 形固住,影亦 恣其借鏡, 祇明其為鄰 此於上文第五章首節已論劇本之後, 多所啓發, 佳· 乃其影。 誠以 近之體 而王氏 唐劇資料久湮,參校無從,若其 本書以上七 未足爲病耳。 而已, 遂信爲元 並無支離之斷, 章之事,正踪 人套數雜劇之前 **古王國維** 以十二首曲 所以不厭求詳 跡. 於所見兩宋之 或過分之求 唐戲之形; 在 鄰 ijţ 近之文 代一

|使十五 及元明 之戲劇,並在當時之戲劇。 五傳奇。 曲雜劇者頗多。」魯退中國小說史略八, 從來無人過問,實不容不問! 種之外。唐代傳奇予後世劇本之影響,既如此矣, 其對當 求得動人之故事。日人鹽谷溫中國文學機論講話六, 奇異的故事, 小就戲曲新考內論元曲之故實。 自宋起,已先竄用「傳奇三二字, 多求題材於傳奇中, 唐代傳奇之發達,實邁往開來,作用頗大!直接作用在後世之小說, "謂「大曆以來的傳奇小說, 淸 近人汪辟疆唐人小說序例云:「唐入小說, 王氏綠曲餘談說傳奇之義, 雜劇傳奇目中,見姚氏今樂考證、 所以小說、 故轉而把 諸宮調、戲劇、都可稱為『傳奇』。 唐傳奇稍稍著開之作, 每成為後來觀曲中放事的源泉」" 『南曲』一説作『傳奇』了。」若直接搬演唐代人物之史寶或傳說者, 試看|宋官本雜劇段數、南宋南戲目、見近人錢南揚南戲百二錄。 唐宋元明凡四變。 驯 首章去蔽曾認庸傳奇之發達, 以指講唱, 唐之傳奇, 元明人多取其本事, 工氏曲錄等書。 |元明人多本其事, 馮沅奉古劇戲彙(二九頁)云"人抵『傳奇』的意思, 宋末乃逕用以指戲劇。 論唐傳奇云: 明人凡操觚填詞作劇者,每先向唐傳奇內搜討 幾乎均已有戲劇爲之表現。 其會經比勘, 各體戲劇所演之故事,採自唐人傳奇者,已舉不 演爲雜劇、 「後世的戲曲小說, 作雜劇, 時之戲劇, 爲唐歌舞戲所以成熟之五大原因之一, 認為戲劇故實與唐傳奇內容 **政**傳奇, 傳奇。」又驚驚燍後云:「唐人小說影響於元明大 如東嘉羅玉傳奇是。 多取此以為材料。」 抑曾同樣起作用否? 而影響遂及於曲」。 而間接作用, 如上所引 張炎滿江紅題が 就是傳述或傳唱一 金元院本名目、 不同 叉云: 班嶽 林庚中國文學簡 不· 但· 者, 猶在上: 遺佚 委談 元明的戲 此層雖 在 有趙景深 **後・世・** 審 後盤 述 以 椿

實卽 及義陽主劇之演義陽公主戀愛故事, 懷 勢所必至, 尙不可得, 而外,尚未見有敍述故事之文字, 如 疑 話,亦尚 對於此問題之一明確答案。 唐代曾有演劉阮故事之歌劇。 非代言體,其與阮郎歸與阮郎迷曲名間之關係,尚難於接近。 遑 可不俟多 論 戲曲! 證 而從定也。 程于帆郭景純曹堯蜜遊仙詩辨異, 分明已後世傳奇之意味, 爲之宣達情節, 雖可舉之例證今尚不多,初唐合生戲之故事, 上文三章待考諸劇 惟曹唐之作畢 均可爲潤, 一竟爲故 求如宋趙德麟商調蝶戀花鼓子詞之於會與記者, 調曹作 八 派郎 事詩 詳次章合生及三章義陽注劇。 「每事以數章分 條, 祌 E, 曾據 並 詠 漕唐 未指明 問題所在,首爲曹詩於韻 題為敘事, 或言妃主情貌,或列王公名質,以 所 爲歌 作 劉 但此爲 詩則抒情, 調。 朊 故 雖文字明 事 邳 實與趙詞大 詩 所 必 Ŧī. 首, 語. 白

序等等。 ) 勒, 明爲歇辭, 關 係,胡· 夫 郋 唐傅奇之本身,原爲專門敍述故事之散文而已。 嚴然劇 元瑞旣失之於前,吾人今日亟應注意及之,不當再忽。 又多爲雙方對唱, 旣如此, (本,符合舞臺串演之需要矣。 Æ 構成劇本之重要成分, 各作代言, 前後映帶者。 是不得不認爲唐傳 實已一一 乃其中竟有維見韻語,插於情節之間, 具備 更於情節之敍述中, 脊. 其現狀 與唐戲弄間 一 雖 仍爲 亦 曾說明場面、動作、次· 種突出而! 體 製 且, 祇 L微妙之· 須稍

類」,已是創見。

惟以題敘事外,

可能尚另有敘述,

說詳下文(

指

加

**}** 海"「漢武上嵩山 登大愚石室,起道宫。 **使**董仲舒、 東方朔等齋潔思神。」 太平廣記五〇引

詩所載之節文,而據纂異記,略增原有之對話如下: 纂異記 全篇爲嫁女詞,亦有未合;編詩者無可如何,乃姑擬其作者與詩題如此而已。 嵩嶽諸仙」,並不適合。 場兩事,後爲嫁女,而前則勸酬。 「嵩岳嫁女」 篇, 因據本事,登場諸仙並不屬嵩嶽, 全唐詩三一則列爲 兩事之間,若卽若離。 「嵩嶽諸仙」之嫁汝嗣十二首。 嫁女詞僅佔三分一,餘皆勸酬 特假地於此以活動耳。 按以 原文甚長, **全文首尾**, 此詩之作 所歌, 茲用全唐 者爲 故稱 實寫

降階。 然復新市朝云。 花燭滿室,有雲母雙車,偕羣仙下。 **元和癸巳**, 自然,二書生衞符青、李八百也。 盤筵,若有待者。詰之,云:「今夕上清神女,嫁玉京仙郎,羣仙會於茲嶽,將藉君禮導升降耳。」言訖, 入幌環坐,飲。 洛陽田璆鄧韶, 名利如舊,可以悲歎耳!」穆王把酒,請王母歌,欲曰 王母曰:「瑶池別後,陵谷幾遷移! 博學有文。中秋, 頭之,漢武帝、唐明皇至。 韓中坐者爲西王母, 出建春門望月。 未填, 向來觀洛陽東城, 相者爲劉綱, 遇二者生, 穆天子至, 侍者爲茅盈,彈爭擊筑者麻姑、謝 邀至其莊, 寒樂,王母避位拜迎,二主 已坵墉矣! 池館臺榭, 定鼎門西路, 麥陳設 恕

「動君酒,爲君悲且吟!自從頻見市朝改,無復瑤池宴樂心。」

王母持杯,穆天子歌曰:

「睾君酒,休敷市朝非。早知無復瑤池興,悔駕驊騮草草騎。

歌竟,與王母話瑤池舊事,乃重歌一章曰:

泛曙光紅。 「八馬迴乘汗漫風,豬思往事憩昭宮。 崑崙回首不知處,疑是酒酣魂夢中!」 宴移玄圃情方洽, 樂奏鈞天曲未終。 斜漢露凝殘月冷, 流霞杯

王母酬穆天子歌曰:

「一曲笙歌瑤水濱,曾留逸足駐征輪。 人間甲子週千歲,頭境杯觴初一 \*\* 玉兔銀河終不夜,奇花好樹

鎭長春。悄知碧海饒詞句,歌向俗流疑誤人!」

**酒至漢武帝,王母又歌曰:** 

「珠露金風下界秋,漢家陵樹冷翛翛!當時不得個桃力,等作浮蝗飄隴頭。」

漢帝上王母酒,歌曰:

「五十餘年四海清,自親丹藥得長生。 若营盡是個桃力,看取神仙簿上名。」

漢帝把酒曰:「吾閒」令厳能歌。」召丁至,又遣王子晉吹笙以和。歌曰:

「月照驪山露拉花,似悲先帝早升遐。 至今猶有長生鹿,時邁溫泉望翠華。」

漢帝持杯久之,王母曰:應須召葉靜能來,唱一曲當時事。」靜能至,獻酒,復歌曰:

幽薊煙康別九重,貴妃湯殿罷歌鍾。 中肾扈從無全仗,大駕蒼黃發六龍。 **妝匣尚留金翡翠,暖池猶** 

漫玉芙蓉。 荆榛一閉朝元路,唯有悲風吹晚松!」

第八章 雜考

唐 戴 养 下册

歌竟,帝與諸仙慘然!

於是黃龍持杯,車前再拜,說:

與天齊休,慶流無央!

仙郎賜奏樂仙女,俄進法膳。仙女捧箋、筆、硯至,請催牲詩。劉桐詩曰:

玉爲質兮花爲顏,蟬爲鬢兮雲爲鬢。何勞傳粉兮施渥丹,早出娉婷兮縹緲間

茅盈傩妝詩曰:

「水晶帳開銀燭明,風搖珠珮連雲清。休勻紅粉飾花態,早駕雙鸞朝玉京。」

巢父催妝詩曰:

「三星在天銀河迥,人間曙色東方來。 玉笛瓊蕊亦宜夜,莫使一花衝曉開。」

詩入,有環珮聲,引仙鄭入帳。廖醑華命相禮。 禮畢,符青八百引璆解辭。 王母各賜延壽 酒 杯, Ħ

Ŧ

「可增人間半甲子。」送出莊門,四五步,失所在。

上列敍事一段、歌八首、 **祝辭一首、催妝詩三首,其本身之含意、** 體製、 作用, 並假設從劇本

方面加以考量之結果,均頗有可述者——

歠 ——八首中,一二爲同調之長短句,乃第一組;三四同爲七律, 乃第二組;五六同爲七絕,

事 乃第三 ,阴皇既在揚,且亦重要人物之一,宜有答歌 組 ·皆雙方對唱之辭。 餘二首爲七絕、七律, 今缺,傳本· 則各自散唱之辭也。 (或有: 供文。 按情節, 葉艠能歌明皇 榯

爲歌辭, ,所用辭體,參差錯落,亦頗自然;不類案頭之虛構而已,極似適應場上之用 長短句辭與七言絕律,恰爲唐代朝野所有樂曲歌辭中,同時比肩流行之兩大體裁。 確切可信!原文皆作「歌曰」。並爲唐歌辭中齊雜言並用之一極好實例。 者也 各組 對 唱, 原文指: 與末 八八首・ 散 唱

夜, 暗 他。」同此意趣。第二組二辭, 之宮人,又可隨時應詔還宮,……此類事旣多,自無怪民間風氣或文藝題材, 早已爲人所弄矣。 也! 白居易、吳融輩之小詩內,都有曲盡女冠於邪之態者。 ÷ 未· 克· 調侃 益不 並非無故矣。 元承 監, 組二 離綺思。 戲劇 解均 意味非常濃厚 遂近優俳。 代言, 而曹唐遊仙,、必聯生旦, 群三章末節之(八)版郷。 蓋如朝中 第三組飾,王母嘲漢武,漢武之答極冷雋, 穆王追念舊歡, 呼 ₩ 恣縱如此, ,1 封女道士,乃選妃之先聲而已。 應, 曹唐小游仙詩:「九天王母數錄眉, 接近關答體。 亦見唐代三教之中, 意尙蘊藉。 表示王母雖衆仙之主, 歌調中如女冠子、 若王母之酬對, 惆悵無背倚桂枝。 道教本甚輕麗,仙家人物, 又如宮人無聊 意亦殊輕道家。 宋儋云:「道家有爲恋情之說者, 雖嫌詞句誤人, 臨江仙、 悔不長留穆天子, 亦眷戀人間, 都與沆瀣 時,可以入道, 操此三組 天仙子等之所刻 氣。 却恨銀河不 情之所以益藻 都入俗情, 任將妻妾住搖 歌辭所 致遭 既人道 홲 穆王 愈

# 王母實居主角地位,王母又何嘗是嵩嶽之仙哉!

以本 故 相 所· 同來點綴, 謂、吟唱」、「答歌」、「各歌」,可供此處參考。按馮雙珠即三元夫人, ,吹簫,合節而發歌」。 同 朝故君,亦與穆王武帝 末散唱二首,意境不相屬,遠不如上文之對唱者精彩緊凑。 此旣託爲羣仙,作神話,自無復歷史時間之限制。 當更無礙。 顏眞卿魏夫人仙壇碑銘, 又謂西王母降,「擊節而歌,歌畢, 同場,似不宜。惟此與南宋劍舞內,使公孫大娘與頂伯之同場舞劍 記四眞仙下降夫人家,「吟唱, 他若孔巢父葉靜能輩,傳說旣列 馮雙禮珠彈雲璈而答歌, 見集仙傳。 其間旣可能有佚文,自當別論。 太平廣記一一「大茅君」條 各命玉女彈琴,擊 餘眞人各歌 仙班,使之 不 明是

與前此之齊雜言歌辭體有別,官也。 祝辭 黃龍車前所發,旣指阴爲祝辭, 辭旨穩洽,允符祝辭之體用 當然不厭, 但諷念而已, 近於說白。 其作 四言八句,

詩 詩曰「催粧」, 並在歌外, 事亦明甚。 雖不歌, 應朗吟, 而介乎歌唱與念白之間

內容皆不常,不及歌辭精彩。

引

齡 科 賜酒·等, **拜迎、環坐、把酒、持** 皆科也。 杯· 上·酒、 慘· 然、 再· 拜· 賜· 物· 進· 膳、 請· 詩· 相·禮· 剑· 猿· 入· 帳·

Ļ3 祝辭 固 近於白, 而話舊、請歌、召歌、 賜酒等場面中, 亦必然有白, 都可想像而得, 不

#### 賴言傳矣。

場面,應古劇之通例也。 「女媧坐而長歌, 場面熱鬧, 叉不能算結局,愈覺故事重心在勸酬。但如作戲劇看, 說 中,對演目連傳者,演 實難 亦未有說。 更就情節與故事言之:如作傳奇看, 立,已詳首章去滅節內。 堪與勸酬並重。 正氏於戲曲考原中,謂此女媧洪压等所演者, 聲淸暢 西遊記者,由元迄清,初未見王氏因其演仙怪之事,遂嬪之於戲劇之外,足見其 文選李善注曰:「仙倡,僞作假形,謂如神也。」以仙 而委蛇; 試按西京賦所寫漢代歌舞戲之故事, 中唐鮑溶會仙歌亦可參考: 洪厓立而指揮, 勸酬之意義實高於婚禮。婚禮事旣平常, 被毛羽之蠻曬。 則娇禮中花燭滿堂, 實仙怪之事,不得云故事; 但於曲 原即「總會仙倡」, 度曲未終, 爲神, 升 降 進 雲起雲飛」。 未得其義, 退, 新人始終默默, 與·此正· 環· 珮· 亦· 極· 一符。 於一總 鏗 쉟 而 講·

輕輕激裝, 龍言鳳語何從客! 耳有響兮目無蹤。 杏香燃燃, 花張錦織。 王母初自崑崙來, 茅盈、 王方平

在側。

來墮地。 青毛仙鳥銜錦符,蘸上阿環起居王母書。 冠劍低昂蹈舞頻,禮容盡若君臣事。 始知仙事亦多故,一隔銀河千歲餘! 群玉字, 多喜氣, 瑶臺明月

願言小仙藝,姓名許飛瓊洞陰玉磬敬天聲。樂王母,一送玉杯長命酒,

第八章 雜考

唐

碧花醉,簸揚揚,笑賜二子長生方。二子未及伸拜謝,蒼蒼上兮皇皇下!

第二首中「始知」以上並非對原辭有所省略,是認爲阿環上書之語,在演至此處時, 曾經照 讀 但所

讀究竟是何語句,不知

乎? 題 均可参考。 中 奇· 尾,便接近「總會仙倡」之歌劇劇本。 五六年十二 會仙倡,猶是古歌舞戲之遺意。 亦有 ·梅嶺泉曰:「侍從非常客,俳諧像列仙。」末三字分明是化裝表演戲劇,而曰「俳諧」, ·小説與戲劇之間種· 首章溯源節並北魏雜伎中有「仙人」, ıήı 唐 唐竇庠觀樂云·曲裏三仙會,風前百轉春」,三仙相會之劇, 傳 總會仙倡」,或演衆仙,有如梁戲上雲樂者乎,抑孫氏借「俳諧」泛指戲劇, 期引西京賦「總會仙倡,戲豹舞鶻 但如張武宴薛王山池序稱。他倡侑樂, 奇內見詩歌者,旣已全部爲全唐詩所採, |種重要關係之一,可得而尋跡者也。 首尾裝以田鄧二生被邀,及「失所在」,便是傳奇小說; 可能亦「總會仙倡」。 唐代歌舞劇及其劇本之部分情况,正可由此揣得,亦即當時傳 中費替酒」, 則泛指宮佼或內敎坊而已。 六章道具節, 裝扮 姑選其緊歌辭而含有戲劇性者 成古人或神 近人孫穎談談古代擬獸的舞蹈舞蹈通常一九 述王術所為「蓬萊採蓮之伎」,總會仙倡之規模益大、 當是「總會仙倡」之類。 人而歌 竊認唐代此項! 舞的 伎 九事, 人, 實際仍是歌 果唐 謂之『仙 場兩事之「總 掩· 去· 列表如次。 科白 睌 A此項首 唐 倡。 類 孫 戲 戲 魴

就

此所列

九事以觀,有七點可言者

第八章 雜考

| (七)洞庭龍君    | (六)與彩纜  | (五)靑薫                 | (四)洛川         | (三)張雲容         | (二) 曲龍山仙     |                  | 作       |
|------------|---------|-----------------------|---------------|----------------|--------------|------------------|---------|
| 麗 龍 君      | 彩 騰     |                       | 仙女            | <br>  容<br>  ~ | 仙            | 為緣諸仙             | 品·<br>  |
| 宴柳 教詩      | 해<br>네. | 叩<br>柱<br>歌           | 答張<br>鬱歌      | 合婚詩            | <b>翫</b> 月詩  | 嫁<br>女<br>詩      | 詩       |
| 詩          |         | . <b>y</b> .          | 歌             |                |              |                  | 遊       |
| 微          | 歌       | 歌                     | 歌             | 歌              | 歌            | 詩祝 歌             | 詩       |
| 古風         | 七組      | 七稱                    | 五 経           | 七組             | 七經           | 七八四七七雜<br>絕句言絕律言 | 體       |
| 仙仙 女二      | 仙女 -    | —<br>仙<br>女<br>一      | 仙女一           | 仙女三            | 玉女一<br>東皇等仙三 | 三世等仙十            | 仙       |
| 柳毅         | 鍾陵      |                       | · 张           | ·<br>辞<br>昭    |              | 河 田 昭 塚          | 凡:<br>' |
| 高宗儀鳳中      | 文宗大和末   |                       | 玄宗時           | 憲宗元和末          |              | 憲宗元和中            | 時代      |
| 愛情故事       | 愛情故事    | 愛情故事                  | _             | 愛情故事           |              | 意男<br>味女<br>極情   | —<br>其  |
| 】<br>】<br> |         | <del>ず</del><br> <br> | <b> </b><br>: |                | <br>         | (5¢)P3           | 他       |

一〇九三

鑆 舞 下册

(八)水神 (九)湘中蛟女 唐 答鄭生歌 **警溪夜宴詩** 歌 詩 歠 五七騷七七古古律 律絕風 七古 神神 女八 二 仙女 鄭生 |蔣

(甲)全部乃道家之神仙 故 事, ति 多 华屬於愛情

武后垂拱

H

愛有 情舞

故事

(乙)故事所託之時代,初盛中 晚唐皆有。

(丙)男主角多半爲書生,卽措大;如入戲,脚色非生卽酸。

(丁)無一無仙女者,且多半亦爲主角;如入戲,脚色當然爲旦。

(戊)歌辭以七言律絕爲多, 雜言與古風亦時用。 古風或騷體之在唐代, 欲合樂歌唱, 亦無

不可。如六朝樂府孤兒行,尚有唐大曲節拍之傳本;嚴體可入季樂

(己)九事中,以(一)與(八)規模較大, 歌、詩各別。 登場者每至十人以上。 **龍語之體裁又甚複** 雜, 而 L

(庚)九事中,場面最宜戲劇, **韻語與說明文字最近劇本者**, 終 推· 「嵩嶽嫁女」, 餘皆

〇九四

不及。 至於稍稍改編,便成歌 舞戲之劇本,則 (又九事 中之一般情況, 初不以(一)爲限。

說所列七十 爲 求唐傳奇與 餘調名內, 唐戲之關係益爲著明, 有本事而屬於道家神仙一類者, 另有兩宗變考資料, 可以取八調;另一宗爲曹唐遊仙故事詩十 應於此作比較研究:一宗爲三章概

褲 其本事乃屬於傳奇小說中神仙一類者,則雖無歌辭,並不得其本事之詳,仍應視同上表內之九事, 章劇錄之首節概說內,及末節待考諸劇內,均無從表現。反之,已列在三章概說內之曲調名, 且將直接懷疑其曾有戲劇。查三章首節曲調名內,合乎此項條件者,至少有巫山女、河濱神、二郎 **上引逸史,謂章仇棄瓊鎭蜀,訪道術,遇四酒仙,** 事,人所習知,合於搬演,惟須看在傳奇之文字中, 調之戲劇發展, 未知是其說否。 尚有同 太白星、 上表內之九事,有本事、有歌辭,因而指出其有劇本之傾向。 | 風神仙 阮郎迷、 在次章灌口神隊、 若河資神與大郞神,則事均不詳, 故事者,不過從其名稱上尙無從發現。 大郎神、 羊頭神、 神白馬及待考諸劇各節內, 神白馬八調。 **奏閒。** 尙有待於傳奇中之發現。 曾作如何布置。太白星向指酒星, **警溪夜宴所歌、麗玉歌公無渡河** 其中二郎神、 玄宗問召孫公, 已分別有說。餘 但其歌辭均無曲調之牌名,致在三 阮郎迷、 對曰:「此太白酒星耳。」 此八曲外, 四調, 羊頭神及神白 太平廣記 巫山女之故 其他 曹娥歌怨 設者 曲 為馬 74

## 江波三疊,不得謂之「無曲牌名」。

來綺思 首內, 第乎? 遊 正 仙詩五十篇 附錄全文,其體裁格調,已足爲餘篇之概。 慰情聊勝於無而已。 此 「仙詩百首著名,而別有大遊仙詩, 曹唐, 事之明例。 見十一件事, 元芝菴昭論日: : **幻想;而訪道遊仙、入山遇豔等,** 字堯賓, 設者以爲十七首即其中之僅存者, 唐才子傳謂曹 志趣濟然, 桂州人。初爲道士, 曹唐初爲道士,後舉進士,不第, 每事少則一首, 道家唱 情。 卽仙家故事詩十七首, 所· 謂· 多至五首。 乃觸緒環生。 後舉進士, 不第。 茲錄十七首之全部詩題如次 |道情 者,應兼包俗情在內, 有凌雲之骨」,始作遊仙詩。 其中當以劉阮遊天台五首爲重點。 或者有之。 其有假設生旦, 沉鬱下僚,而有遊仙詩、 體製特殊。唐才子傳八謂暫會作「大遊 於懿宗咸通中, 唐士子倘失意於科舉,蹭蹬無聊, 作傳奇或戲劇一番 果爾, 方是全面: 累爲使府從事。 則又何必舉進 故事詩等, 耳。 三章之末, 曹詩 者, 以外 十七七 工水 竊調 E 亦 瓤

(一)漢武帝將候四王母下降。

漢武帝於宮中宴西王母

(11)劉晨阮肇遊天台。

劉阮洞中遇仙子。

仙子送劉阮出洞。

仙子洞中有懷劉阮。

劉阮再到天台,不復見仙子。

(三)織女懷牽牛。

(四)王遠宴麻姑蔡經宅。

(五)粵絲華將歸九嶷,留別許眞人。

(六)穆王宴王母於九光流霞館。

(七)紫河張休真。

(八)張碩重寄杜蘭香。

玉女杜蘭香下嫁於**張碩**。

(九)繭史攜弄玉上昇。

(十)皇初平將入金華山。

(十一)漢武帝思李夫人。

詩題或長或短,參差錯落,顯然在表明重要情節, 乃就敍述故事之文字中, 節略而來。 迥非一般唐

第八章 雜考

一〇九七

詩所 景純曹堯賓遊仙詩辨異謂其凡 韓氏」,王樹有「風濤飄入鳥衣園」等, 詩題目之常態, 女 故凡 以動 難 其用詩者。 爲七律,雖甚流暢,但敍述而已, 認 白頭吟、昭君、綠珠赭題,既皆可以帶講帶吟,則謂曹氏專綠華杜蘭香等詩,原供帶講帶唱、或帶講帶吟之用者, 題 謂 爲 记詩者均日 曲 黄衣道士亦講說 」者, |或劇曲| 然則其故事之敍 此旣爲詩而非歌,於例應在汰之列。 得 亦非 Ē 而汰之。 唐代詠史詩之講吟,民間、宮延俱有, 般唐詩之體與用也。 此雖亦! 述, 謂為 「一 所用之本, 原作何體 一事僅存一首者, 非代言也。 同 趙一解, 詩體,因不見故事之敍述,旣無所指 乎? 或者近之, 甚類元人劇本結末之題目與正名」 魯迅中國小說史略十三述青頭高騰之題與解, 上表就全唐詩選列仙家九事, 日 彼於同一詩體中, 己詳六章劇本及說白二節。 可能爲傳奇小說, 皆有佚篇, 要未必爲戲劇之脚本。 甚是。 或指明爲唱歌, 想原作 亦可能爲說唱本。 云 云, 在汪邁之該史時中, 明 已專取其用歌者, 毎事必 可以参考。 而詩 何則? 如流紅記 具 體 或指明為題 (首尾, 近人程 又非代言, 詩十七首, 當無不可 已有採桑婦、 有 韓愈華山 竹葉題詩藝 庶幾 Πi 帆 當 汰 概 汝 **郭** 미 遬

# 茲再就上三種資料,比較其異同如下表——

事, 亦有白有歌 除 表 內所列三種資料外, 王母所唱)已敍入孟郊列仙文! 尚有太平廣記 引集仙傳, 稿,茲附見於稿末「補說 載 西王 母等降茅盈 內, 可參考 、因、衷三兄弟 家故

於此可作一結論曰:唐代向稱儒、釋、道三教並行, 其反映在戲劇方面者, 亦堪稱爲平均發展。

| <del></del> ,    | <del></del>     |          |                                                  |
|------------------|-----------------|----------|--------------------------------------------------|
| 事故事詩             | 本事八曲            | 事傳 有附款九  | · 资/<br>料 · 比<br>· · · · · · · · · · · · · · · · |
| <u> </u>         | 故他              | 神        | . 共<br>. 同<br>. 點                                |
| 至表現情節、           | 能調 制曲           | 唱,附科泛者。  | <br>  特達<br>                                     |
| 表現故事,甚           | 。<br>既有曲調,即     | 作代言對     | <br>  \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\ \\     |
| 證明其詩是            | 曲調名而外           | 育尾仍是傳    | 缺                                                |
| 歌湖,<br>辞湖,<br>不能 | <b>,</b> 一無所有。— | 奇小說之窠    |                                                  |
| 唱本 葉             | 可能原             | 已具備      | . 戲                                              |
| 爲傳               | 為影曲             | 已具備劇本之成分 | <br>  劇<br>                                      |
| 本等,成             | 11#             | 成分       | 阔                                                |
| 係說               |                 | J        | 係                                                |

儒 ĥ יטכי. 讇. 凡,或如劉阮入天台,俗情濃郁, 於戲劇 俗情 劇. 有弄孔子,釋有弄婆羅門,俱已足以代表。 雖· 丽 更可產: Ż. 作. 必 肾· 田· 性。 神. 欲 価點化, 長生術 ī於唐人, 生高級之生且戲或歌 加 適度之想 寫張天 與飛昇說, 而使之i 像者, 帥· () 傳· 呂. 雖古今來之騙局,但因想像過於美妙, 乃後世此兩類 奇· 洞· 又孰不羨慕!前者所謂「騙局」可以產生:黃冠點化」之戲,後者 無 。 動 化 賓· 榔٠ 戲劇化· 洲· ·f-. 漢戲有女媧 等. 若道 戲, 濟, 所· 家之戲,雖不 爲, 不· 但· 殆· 無· 近世劇中如織女洛神嫦娥上元夫人等,其故 浒· ·於劇本方面, 压故事,梁戲有上雲樂,店戲有列仙文等。 不首經唐人之手。 能指實,但三数之中,以道数本身,最 人皆廿心受騙。 受唐傳奇之惠極大, 茲於確 切資料所示之 更有天仙 即於伎· 历· К

第八章

維考

藝方面,必亦直接受唐戲弄之惠不少! 鑫看五章表演節末, 論科泛。 方面之內容,無從完全指實。 然治我國戲劇、戲曲、文藝、文學者,舉不可以不顧及此也 徒因史料湮微, 唐戲久閟,

## 三、唐變文與唐戲

字爲說白部分之標識一點。 擬, 體認,語已在五章歌唱一節。除此兩方面外,就唐變文之傳本,與唐戲弄之資料間, 必同様用 尚有數端可言者:日兩伎時代之先後,日兩伎關係說之保留, 日脚本形式之比擬, 日題材情節之比 蓋初步啓發, 演唱 | 之比較中, 唐變文與唐戲之關係最爲顯著者,以現有資料言,莫過於維摩訪經變文唱白分清, 日「戲劇文體」之比擬。 「白」字爲說白部分之標識, 體察未周, 其相異之點與相同之點, 猶俟續爲充實耳。此乃初稿之說,續據有關資料及說明。 因由此點可以推知"唐戲亦必有本,其本之形式亦必曲白分清, 此五端或已得有鮮明之印證, ——上文五章說白節旣已詳之。更在變文「講唱」 均有意義;由此對於兩種唐伎,可進一步作更深切**之** 或僅能說明問題而已, 參看五章技藝劇本(乙), 尙無積極 相互對照,亦 且即用「白」 與 本内亦 貢獻, 戲曲著 戲劇

近人目不覩唐戲之本,意不存唐戲之事,但旣覩唐講唱之本—— 變文矣, 遂就後世戲劇之立場

但 絕· 並無 唐戲劇 合理, 亦未嘗 波瀾。 究上,每每隨 Πij 與食,乃人類之本能,在我古伎藝中, 於一餐,亦極· 郭湜高力士傳曰:「或舞經 推 無變文 一變文在前之明徵,暫時略而不論,如此設說,斯無病耳。 囯 唱,來啓發· **海唐** 詳討 者有先 實化 然對甲與乙之本質與實況如何,則初未嘗多識也;對甲乙二伎同時並存並盛之可能性如 其 我國 (源旁 在 稍 
 滿唱,在代言與彼述方面雖不同,
 也 時隨地動心發念曰:「甲豈出於乙歟? 戲 前. 後源流之主從關 稍 最我,領導· 常、極自然之事 出 裁抑。 , 戲劇在後, 因 曲 則其歷史觀之判斷, 於外 嘚 白 國,爲時甚早, 無用 今日考我 我,我始能 轉變, ·而戲劇乃出於變文之主觀。 係。 殆受 説話ご 此等· 等· 阚 飲食同 此種 潾 府變文之啓示 岩在 但料 早已分頭進展。若合二者而成一伎,亦猶之人類合飲食二事 唱之伎 從何準確? 確定顯然太過 餐 滞明同 國 印度民族自 初唐甚至唐以前 丙, 者, 在演故事與唱白 與影 限於資料, 此乃近人研究上之一 則大可不必 乙先而甲後歟? 塲. 繩 承. ? 能之, 應 歟 ? 故 曰 近人之歷史觀念太強者, 本節内容, 再行上 有關 已見五章戰行節引周紹良語。 我民族何誓不自能之!而 已早有之。 推至唐變文而 無用之兩點則 我國戲劇之唱白無用, 變文之傳說,雖最早者 」樂於此等處矜其 溯。 種偏嗜, 專求唐變文與唐戲之關係 其實 講: 至於有關戲劇之史料 極。 相 同。—— 與. 叉信 且任意發展。 創獲 變文 在古伎藝之研 闭 **歪唐已昭** 必有待· 時代上旣然 此 侚 H 在 猶之飲 · 縣 於 丽 尮 倘求 佛教 Ŋj 唐 何 其 遂 則

劇 阴相 漢魏 則後也。參看次章傀儡戲節討論問題(庚)本源問題 光六朝] ,祇可以外求,不可以自發; 百有. 初 唐 更盛 據首章各節。 或謂 凡既有歷史觀念與民族信心者,當無從抹殺史實, 唐講唱 蒯 有, 唐戲劇則無; 亦無從憑空推 斷 講 唱 面 刞 先 強 誷 戱 講

唐戲雖 件,及其他零星散在國內外人手中者,又有若干, 劇之關係, 顯然尚有未盡未實,未足全信,於勢不得不暫予 爲 之著明爲「變」者。 無難器, 萷 餘四分之三完全公布 未完全公布, 確定,對 得見者僅一 何 無 以 僅有敍述 傳 謂兩伎間之關係今日縱有所獲,其說尙須保留歟?曰:唐變文雖有傳本百餘種, 於兩 木 甚至直接有加於唐戲者, 其間出入基大, 說話而 部分。 向達 **位本身之瞭解** 而其事、其制、其名, 倫敦所藏敦煌卷子經眼目錄 Ē, 國人對於變文體裁之認識、吟唱之分判,俱尚在初步醞釀之中; 亦有認爲變文者。 對於世人, 尙無定說, 程度, **豊不等於第二敦煌石室之續被發現!** 無定準。 既深淺明昧不同 唐宋典籍所紀且 變文 殊難 預測。 當然無從貿貿然更進 含義, 保留. 굸 大之可與「散文」 何况英 內容同一未公布 所經 如此, 數百條, 而徐圖進展耳。 瘷 眼 知此, || 者纔| 對於兩伎間之關係,凡今之所 「駢女」, 許多方面 及倫 4 步,肯定其與外在之關 法藏亦不免。 敦 **期足而三;小之可以僅限於傳** 原藏 且所 敦煌卷子在 反較 其中有加 謂 四分之 變文之有木者 關係」者, 日本所得卷子約千 倫敦 於變文及其 ďΩ 如秋胡: ٢ 者, 係 在變文或 怚 小說, 《能言者, 爲明 爲 内容尚 設使 國 如 本 與 内目 竧 名 通 何 戲 其 稱 體

於所謂「 戲弄傳說之本身無從自表,必有待於讀者之理解有所說明,介紹於世, 方面,亦有必須保留者耳。 解,根本偏頗,不必其當,或初步裁度,不必其精, 關 · 保 」者,又何能必其有加,必其皆準!斯於「是 之當保留外, 則雖已集天壤間所有 資料於一室, 更有初步過程中, 方始成立。 設岩吾人於此之 而面對之, 在「識」:

狩野君 介紹之後 等。 爲有闕文之部分,茲 語. 原卷原狀不可知, 亦卽二者形式上可以比擬之第一點。 與說自分清。說自一律較過語低三格。 唱白分清,以 「白」字爲說白部分之標識,乃今日從變文脚本中所得)唐戲脚本之第一種暗示, 111 . 文內。 曾從倫敦 非劇中人 ・ 茲站循前節著錄傳奇「嵩品嫁女」 原鈔木無行款, 所藏卷子中, 、 口 氣 , 用省略符號「……」表出。 而爲第三人之說明語, 鈔得一失名變文, (二)韻語按叶韻分章,章或二句、或四句、或六句、或八句, 無段落, 類此重要情形,尚有另二種暗示,與另二點可比擬者在。 祇有四處特別作小字偏行而已。 (五)原鈔本之錯字,已改訂不少, 原卷作小字偏行者, 有白、 之例, 有唱, 將原文整理一番,表現如下"(一) 韻 公表於倉石武四郎寫在目 茲改用括弧表出。 此鈔本是否完全不失 其不能 ĦĴ 者 仍之。 [連變文 四 旧人 水

娑婆世界,高下不平,富貴貧窮, 本性各異。 種時不能自種, 祇是怨天不平。 見他貴富家榮, 我即終朝

困!(佛子上)

第八章 雜考

一〇四

「上無片瓦可亭居,自長身來一物無。□勤夫妻頻咒怨,祇求富貴冤貧軀。

見覓富貴百千般,不道前生惡業牽。蓋得肚皮脊背露,脚根有渡指頭穿。

朝求暮乞不成餐,有日無夜着甚眠?唯恨前生不修種,垂知貧苦最艱難!

財?可借却娘娘百疋錦,衡教這裏忍飢來!」 得這身侍爾來,數人不省傍妝臺。洗面河頭因擔水, 自家早是貧困,日受饑悽,更不料量,須案新婦一處作活,更被妻子說言道語。」(道甚言語出?)……「億 梳頭坡下拾柴回。 煎水沸來無米煮, 何時且遇有資

他兒壻還說道理,道個甚言語也?

「娘了今日何置言?貧富多生惡業牽。不是教娘子獨如此,下情終日也飢寒。

初定之時無衫袴,大歸娘子沒沿房。娘子容來我空手,索何口媒人叫秤量?

娘子既言百疋錦,娘子呼我作馬上郞。彼此赤心相奉侍,門當戶對恰相當。

白日起身無飯奧,夜頭擬臥沒氈眠。大漿要夫展腳睡,凍來直似野雞盤!」(佛子佛子)

娑婆國裏且無貧,拾得珠金亂過與人。 弟子收來重資座,合掌齊聲請世尊。 資座既成諸天總, 彌陀即便自

乘雲。將爲化生來說法,定證金剛不壞身。

門徒切娶審思量, 念佛更燒五分香。 **累來不守三歸界,** 如何生死作桶梁。 欲得手作長寫貴。 無過念佛往

#### 西方。

## 合掌階前領取傷,明日聞鐘早聽來。

文内所· 結語 故事,大都聯篇晁牘,洋洋數千萬言,從無如此簡短者。 已云「合掌階前領取偈, 理, 故事爲貧家夫婦二人,互訴困苦, 多四百餘字,至多歷半小時,即唱說完畢, 旣貧困,不應娶婦, 行曰「佛子佛子」。此處乃忽接故事以外宣揚佛法之語,七言十六句,而全篇遂畢 語· 出· 曰 欲得千年長富貴, 道甚麼言語也?」 「佛子上」, 有韻語, 繼以其婦吟唱訴苦,七言八句, 皆七言叶平, 應即此意。其夫上場後, 致復遣累於人。說白之末曰「更被妻子說言道語」,下面原接小字偏行曰「道 繼以夫再吟唱辨白, 明日聞鐘早聽來」, 無過念佛住西方」, 並未標出樂曲調名, 宗旨在勸入修福種德,接引西方, 何至遽申明日早來之約?佛家講唱, 吟唱七言十二句, 七言十二句,亦全是代言。 其辭已舉, 全是代言。 全爲宣揚教義而作。 故可認定其體裁爲變文。 但分明爲殘本,非足本也。 如此簡短, 辭舉,原又作小字偏行曰:「他壻還說 繼以說白。 扮夫者爲僧, 人間 富貴無常, 蓋中間已有大段之殘闕也。 **汖句下面**, 說白全是代言, 全篇雖 舖陳. 文内原作小字偏 原叉作 不足貪 經義, 具首尾, 因現所存 表 :小字偏 或數? 戀。 示 結 者 其 身 枚 道 家 覷

按就夫婦二人所已唱念者審之,情意僅見端倪而已,並未發揮盡致,可能在原文此處下,尚有不

第八章 雜考

詳,亦無上場之表示,要不至卽由扮夫之佛子兼任。然則傳本於此處,必又有殘闕無疑。 少妙論, 婦互訴困苦之一幕戲劇,事並不奇,上文次章弄婆羅門節、與七章非優伶演員一節中之「和尚俳優」, 字外,對於演員上下場及唱辭開始前,亦可能有類似之說明語也。至於在和尙俗譯中, 某上」或「某某云了」,形式上可謂全無差別。足證當時之戲亦必有本,本內除在說白前有「白」 前之説明語,可能亦去此不遠。比之後世劇本用「唱」或「白」各一字皆爲冗, 見四處偏行小字, 對「佛子□□」作「佛子佛子」,未有何說明,亦是遺憾。「道甚言語出」,胡忠有云:「此獨宋元劇本中『外呈答了』,『內間云』, 均 已詳 之。敦煌變文集用巴黎嚴此文另卷,上,字屬吟句,作「上無片五可亭居」,甚合;惟「佛子」二字仍可指為出場表示。 道甚言語出」, 傳本所有之大段殘闕, 與「他壻」云云, 均極重要!「佛子上」與「佛子佛子」七小字,可能皆為脚色上下場之說明語。 都屬第三人口吻, 應卽在此。 扮夹者爲僧,有「佛子上」之説明, 雖尤合於講唱所有, 料當時劇本中,寫在門辭 扮妻者何種人?未 比之元劇中「某 插入貧家夫 原本中所

之形式 北平圖書館館刊十卷一號。 此第二三種 力面 至二伎在題材與情節方面,亦倘有一 **暗示與第二三點比** 文內,列舉變文情節與史傳不合之處,曾曰 擬 演員上下場之說明及唱辭前之說明, 點可以 比擬者。王重民敦煌本捉季布傳文校錄 仍皆屬 伎 廊 本

斯爲瑕累,唱自詞人,的是精彩處!明於此,方足言史傳與俗文之關係也。 情節與史漢傳文多不合。 深潛至周氏堂階下, 不脫 時代色彩,第二加入個人想像,而後方合於社會心理, 周氏夫妻凝是鬼神一節, 然正因具此種種不同之點,乃其所以爲小說也。 季布不知新使重到, 將死歷史作成活戲劇。 疑周氏懼罪輕 蓋詞人演繹史事,藻繪劇情, 棄 如篇中所寫, 節 施之史傅 季布 夜

ŧ

戲劇之需要,並不拘守史實。茲復有捉季布傳文之不拘史實爲旁證, 此 入一劇,曾引 上文三章敍晚唐樊噲排君難劇, 中 戲脚本今雖不傳,若從唐變文寫目連董永昭君秋胡伍子胥蘇武李陵等,用神話 若唐赋,並非俗交,亦不免焉,可補圧說之不足。 **殆亦可得其大概**, ,唐同時徐夤之樊噲入鴻門賦爲證,說明唐戲取材及情節, 相去必不甚遠。 因北宋人之傳此戲日樊噲排閨, 王氏所 論 祇及唐代小說、唱詞、戲劇之種種俗文爲 將排 其事乃益昭然! 與· 近· 踵 與鴻門宴前後二 代戲劇無 與歷史爲題材之諮 殊, 由 [此可知] 重在滿l 事, 本 足· 如 唐

爲題 之作風相符。 有其 | 無限眞實 」 之特點, 耐, 變文傳本中更載與揚張維深張義 **毫無假借**。 雖 在戲劇多為諷刺, 今敦煌變文亦即以敦煌地方當政人物之真事實爲題材, 於義陽注、 今在變文則爲頌揚, 潮功績之二篇,若與唐戲情 劉嗣責買、 以王衍 方向大不同, 爲戲」 形合看,亦頗 等, 但取材上不如宋元以後之戲 均 直用 時人 正 具豐富之意義。 與 唐 眞 姓 戲無限真實 眞 專實 唐戲

第八章 雜考

劇 之風度,無· 之爲諷刺者雖未嘗見, 之木 近更轉棄十二時之曲, 講唱,「多處少實」,語見夢深錄論傀儡。 無 所觀,但從種種劇說中衡之,唐變文之取材與作用,較之唐戲, 施 不可, 共十七首, 無往不宜;作用之廣, 料唐戲中之爲頌揚者必然不免。唐人任 有辭有序, 上河西道節度,以頌徳政及祥瑞, 甚至非避免當時與人真事不可者, 每出後人想像之外。敦煌卷子內, 亦可爲例。 何伎藝都具真實、自然、活潑、 雖 已覺莊重有餘,而恣肆不 變文之本所傳甚多, 有張義潮所派使唐沙門悟真, 彼此則一也。 自・ 由・ 戲劇 用

季布傳文修辭中之戲劇性問題。 曲 並 至於「戲劇文體 非普通雞曲。 **弘再錄其後二首於此** \_方面**,** 可聚 上文五 兩事爲例: 章論劇· 一乃孟姜女劇曲與秋胡小說中 本,曾錄敦煌曲搗練子 四首, 對 演孟姜女故 話之相 近 事, 處 訂為 乃捉

堂前立,拜辭娘,不覺眼中淚千行!「勸你耶娘少悵望,爲喫他官家重衣榻」。

《父娘了,入妻房,「莫將生分向耶娘」。 「君去前程但努力! 不敢放慢向公婆」。

何 曲 乃代言。 演 紀梁 尾 既殘,乃不能專憑現有部分,確定其體制。 將離 敦煌卷子中 家 赴 役,先別 有寫秋胡故事 母, 再 蒯 者一 妻。 卷,首尾均殘。 首曲 全巾! 按現有部分, 杞梁 咽, 首旣殘,乃不知原文標題所以 後曲 全是散說, 並無一句韻語, 前三句 杞梁 唱, 後二句 表示體 孟姜女唱, 其體與 制者 如

小 將其所述情節中,秋胡將雕家遊學, ·說爲近,實不得謂之變文。 既然傳本不全,難保韻語不恰在後面殘闕部分, 先別母, 再別妻 一點,與孟姜汝劇曲比 較,實與 姑假設其爲變文。 有相近之處 若

君將 誓言已訖, 「……今蒙娘教,聽從遊學,未審娘子賜許已否?」其妻聞夫此語, 不覺眼中流淚, 身求學,此愜兒本情。 整順容儀, 喚言秋胡:「汝且近前, 行至堂前, 學問得蓬一朝,千萬早早歸舍!」 义手路娘曰"f......兒今辭娘, 聽娘有之語。……」||秋胡舒母了手,行至妻房中,…… 遊學二年, 心中悽愴, 願娘賜 語裏含悲。 許。 啓言道:「・・・・・・郑 其母聞兒 啓 娘子 Ħ

劇此二 之此二曲着眼。 此所謂相近之處,或者是當時民間文藝中之一種熟套,戲劇用之, 曲前後之說白如何,可從秋胡文此一整段語句着眼,欲揣秋胡文之韻語如何,可從 類此關係,從雙方今日僅有之傳辭中,或尙有其他可以發現,有俟續檢。 講唱亦用之。弄人欲揣孟姜女 **法議女劇** 

奇、文字最為雄渾之作!因之…近人每由此聯想及唐戲,感覺唐戲為「形」,而此殆其「影」也。 最引人注意者已不在且連變,而在捉季布傳文。捉季布傳文確爲今日所傳唐變中規模最大、情節最 與唐戲關 **空**想而已, 首章 去廠節(十九)論對於體裁之曲解,曾述及清末有人誤唐之目連變爲目連 係中最早之認識。 言之無從具體。 其時唐變之傳本尚未發現,所論當然難期正確。 因唐戲中並未發現會演此同一故事之說。 如蔗史之於戲劇, 近年變文大白於世後 戲,此殆 認為 對 3於唐變 然 兼有 此 亦

馬庫 || || || || 資 倘無任何憑藉,何能架空,過渡其文學性, 「文學性」與「演 散雪」等存在,則今日言唐戲之文學性,不得已仍當就此等處以求。 梸 嗣文等」。 然後再 故事,特其本不傳,庶幾可如本節上列種種,所以藉唐變之表現,來比擬唐戲者, 與 此意甚 劇 番臆 陛 兩 測 篝, 方面 恒 惟此說尚難立。 在,又謂據所傳唐之劇 歸之於唐戲?唐戲旣有劇曲數支存在, 因變文如捉季布,雖有文學性在, 畢竟屬於變文之所有。 曲數支以觀,並非無文學 他日倘發現唐戲中 ·性,「其文學 有齣! 從而 性可看季布 目如二 確 曾演 增加 團 季布

此外,周史上十頁。亦曾論變文與唐戲之關係曰:

唐代…… 所具的影響,不惟故事的敍述,已完成歌唱上二個階段, 然是受了當時詩體的影響,其不同者, 係雖不是緊相銜接着的,其間自亦有脈絡可尋 還有一 種文體, 也是值得提及的, 亦僅交詞略爲通俗。 **那便是敍述故事的所謂** 即句法的組織, 但因篇幅較長, 「變文」。……其體制採用七言句, 也和近代的皮黃劇最相接近。 可作細膩描寫,..... 其予後世 這 Ħ

間 按周氏於變文中韻語之句法與體段, 劇本節之討論問題內已引。 尙 有「脈絡可勢」。 周 意中殆認||唐戲與||唐變文之唱辭乃同一體制" 史原文並 謂皮黃戲唱 考索尚未詳至, 詞之體 制 難以遽認其與近代皮黃劇「最相接近」, 可能 以 **唐戲脚本中之五七言詩** 實 、則變文韻語, 動 爲 遠 或其

唱,不是吟:彼此相去甚遠,難於強指其同。至於皮黃戲之七言唱法、 句,又無曲· 以爲亦難於相同,持與周氏相反之理由,已見五章劇本節之討論問題中, 注意探尋唐變文與唐戲間之種種關係,則方向極是!宜追踪前進,廣其範圍,而嚴其取拾 .調之名目與片格可指,是吟,不是唱;而唐戲中之唱辭,則悉爲樂曲, 與 (唐詩歌之七言唱法, 茲不複。 惟董周二氏能於 有一定腔測, 是·

#### 四、梨園考

版 下, 起,祇嗜好俗樂中之法 較深,故樂園樂工之名,較顯於太常樂工。太常雅樂所以娛神,太常俗樂所以適應典 弟子 及黎花園之名目。 者各數百人,入居宮城之內,特加 出身於黎園, 唐黎園位於長安北面,芳林門外之禁苑內,乃專門訓練俗樂男樂工之所。因俗樂爲人所好,入人 有樂園一頃,黎數百株,肯聚繁密,望之如車盛。5.(王褒有雲陽記;雲陽乃鉤弋夫人葬處。) 以教法曲。 <u> [[]]</u> 黎園弟子 四字, 東都洛陽,亦沿此意,在太常寺內設黎園新院。 曲,賞羯鼓, **复假而** 「棃園」二字, 訓練,政餘並親自按樂, 遂初步成爲樂工弟子之代詞。 三輔黃屬四:「樂園, 而厭辱惡, 其影響頗大,於是當時凡爲人所愛好之樂工, 且侵入太常, 糾其訛誤。 於是作第三步之借用, **次**一步, 此唐棃園發展之大概 玄宗選男女樂工之精 宮内遂有「皇帝 寒陽宮記曰:"温陽車 禮儀式。從玄宗 有太常黎 世。 也 | | | | | | | 宜皆

第八章 雜考

唐 黎園 ,均在力求俗樂伎藝之精進,以邀帝妃等電 麒 其 組 |織之性| 質,

之誤 限於唐戲認· 後一步,將| 梨園 二 梨園 亦有 隊, 以 人· 散樂卽全 者,於是、皇帝 有黎園 面不承: (認為基) 範 按 一二歌唱表演卓絕之天才,無從掩沒,遂與音樂同時供奉。 '圍,均僅在奏樂耳。 夫歌舞尚且非樑園之本業所在, 痲 非· 在 歌· 考 種 、認唐代· 識之外, 隊·或· 碰, 教坊, 黎闌 節, 舞 叉 設置之動機 タ 除・ 有戲, 從 詳 未嘗入棃園 弟子」中女弟子之自然發展, 辭· 辨· 反· 從· 其 而 、源委, 更非· 有 一面却含含糊糊、傳說唐代黎 用· 以· 所發 而責備唐代「棃園弟子」於戲劇太無 劇 表示優伶, 展。 劚. 俾今後之治我國戲 換言之, 若 因 凡女樂, 般 表· 示· 終唐之世, 人 於 必難超! 戲·班· 乃無事 犂園 劇 或戲業, 史 串·演· 闌· 脱 者 歌舞, 是· 撆 字, 戲劇・ 於此 我· 何況散樂中之演戲乎? 典 貢獻, 已覺乖 國. 色相綜 與宜养院之內人抗衡。 戲劇 有 旣 若論其本業與一 事· 。 剜 豊· 不· **舛**, 較端 合之限 有習 創 造 之 實· 與· 廖·者· · 杜之甚歟 慣 正 一之觀 所<sub>,</sub> 用 制, 棃· 園· 更. 法 般之作 念 因. 鮮能 二二字 記· 自盛 已 種・ ! 純燥 頗 不 承· 種 而男弟子內, Щ 通 必 關. 訛 無· 唐 此本 再以 係, 沙。 起 器樂 俗 則 15. 原. 每. 有 後· 世· 自當 章 凡屬 宮 歬-丽 般 所 最 樂. 린

削 人及近人之沿訛情形,數陳大概,其次再及唐代黎園 爲 表示棃園考之所以作, 旨在對 近代戲劇史家一 種 辨正 並非對唐戲本身有所闡明, 特先將

聽其自然,

初無

意於更張

Ħ

玉敍家風,唱的是風花雲月燦園樂。 ] 明初朱權丹丘先生曲論云 「題末色緒仲良寫真 樂」而 早期以梁園與戲劇相聯繫者,如上文音樂節論散樂,曾引宋陳你藏一話腴, 陳氏以爲散樂之事屬於唐黎園樂部,其意中已認黎園之任 曰: 「活脫、黎闌子弟家聲舊。」、水滸金傳八十二回說明末色曰: 「說的 務在 一戲劇 矣。 謂當時稱諸樂工 南宋 張 炎 是敵金 蝶 槶 花 日

皇所賜。 (紀, 清代於優伶戲劇、如不稱「鞠部」,便稱「棃園」。 日華林園。」南北朝各有華林園, 教坊樂」,或「雲韶樂」、「仙韶樂」等耳。 黎園樂」三字,乃指某種樂曲而言,並不能謂其卽指戲劇。在唐代,向未見有此名,而祇見「太常樂」、 裴松之注:「按芳林園即今華林園, 作 唐梁園所在之際苑,已稱蓮林苑。詳下文。 然則日 \_ 意謂玄宗時,凡以樂賜勳貴者,原卽謂之「棃園樂」, 戯曲至 附始盛。 別名明心鑑, **造華林園、** 玄武湖" 其原名即曰梁園。許下節論樂順和師引。 在隋謂之「康衞樂」,唐謂之「樂園樂」、宋謂之「華林戲」,元謂之「昇平樂」。 商典二·主首官志: 且皆為讌遊之地。 齊王芳卽位, 上文四章擬大木大節引組書, 魏齊光禄寺統七署, 如清乾隆間,莊隆奎序梁園一背,曾日三『梁鳳樂』者 改。」通鑑一四四胡注曰:「華林園」 甚至考證古今戲劇之第一部書, 華林戲」者, 七日帝, 学禁黛林木等事。 足見此義之流行,不但廣,而且 究不知其何據。 已略見。 等於日一黎園戲」耳。三個法概志文帝 魏明帝所樂芳林園也。 南朝如南史三一張水傳, 其名之早如此,並非問始有。 宋謂 革林 **乾隆間假名黃幡** 後避齊王芳諱, 渫 調宋文帝元京 矣! 亦罕 劉廷 唐明 改

也。 |独 機在 重 **黎園,亦未妥。** 新錄論初唐之合生戲曰「唐玄宗梁園之戲,又本於此」,則顯然不合。 阛 又若嚴長明秦雲攝英小譜小惠條。 曰:「演劇助於唐教坊、 雜 左右皆匿笑。 **按縣張大司冠忻,夫人陳,大學士文端公之母也。** 會,張龍胡曰:「燗尊府檠園最佳!」 胡古樸, 誌日 歌 至於更能代表一般社會之用一黎園二二字者,有王士順古夫于亭雞綠 曲 盛於唐之黎園,故今名伶人爲『黎園子弟』。 不曉文義, 張與中丞胡某爲姻家 帆應曰:「如 黎園子弟。」 指歌 何稱得黎園! Й |王說應即 胡有優伶 而 不 雖 指戲,較 兼 凶 帶敎坊, 不過老棗樹幾株耳。 部 於朱權 是。 Ξ, 則 於意仍 可據 但 浀 兩夫人宴 論之 如 Œ. 側 棠

之 ! 黎園 乾隆間字汝珍作鏡花緣, 正 一文,謂 所謂「棃園 而等端自然流露, 說 明清初以「杂園」二字代替古今演戲之優伶, **|李氏書中對則天以後之人事名物,曾多方安排,以求不失時代之先後,若於此點,未免疏忽。** ,則從無演戲或歌舞之說; 戲頭「莆仙戲 此戲之起源,傳說在唐明皇創設黎園之時, 亦復欲罷不能耳。 (者,爲之說明。 **罰武則天時軒轅國內演** 岩指宮內之黎園, 明人謂唐戲曰「黎闌樂」, 華東戲曲 已到一熟極而 褟 戲祝壽, 則創設於則天之孫、玄宗天寶間, 種 介紹第 但也找不出和唐朝時輕園有關的證 已出於棃園。 流」地步, 集 雖無文獻依據, 載陳 嘯 岩指木編下 李氏 高顧髮非 於此, 羽有 作 近 乃 文所謂禁夷之 雖爲有心人, 飞 祖 福 建 幅 時 壉 的 建 何 莆 得 黎 此 潮 ĪΗ 躑 有

秀川 東門外江東村女子、入宮,其弟隨往,帶回梁園子弟,曲藝因之傳播民間。」蓋亦附會之談耳。 莆仙劇小紀云 :「莆仙劇始於何時,無考。 傳說謂始於唐明皇時, 高力士使閩粵, 選江采蘋

近人蠡測黎園行的祖師究竟是離文內,曾曰

兩個字?恐怕和作文章用典,是相似的道理能

根據「黎園」二字, 則唐明皇做戲行祖師,實是十分相當!可惜「梨園」二字乃是借用。 爲什麼要借用這

當,則相當之故,便是借用之故,何以又問「爲什麽要借用」?結論疑此種借用類乎文章用典而已, **此說內容矛盾,** 對於唐之樑屋,在我國戲劇史上,並不認爲名詞借用或運典而已, 並不實在,與「相當」之意雖矛盾, 之責,則未觅太過!茲舉董周徐三家之史殼爲例。 事, 却頗中肯。 此種取代,確不過是借用或運用而已;論實際,二者並不相常。 頗爲費解。旣曰 「相當」,必有其故,何以又是「借用」? 旣曰「借用」, 者用以說明近代取「黎園」二字,作優伶或戲班戲業之代詞一 董史四曰: 而須其實實在在、 **詎意近年戲劇史家**, 負起興廢關鍵 頗 爲相

|文宗又設樂園,教授優人和伶人以小部歌樂十一曲、「雲韶樂」二十曲。

在唐代,對於戲劇的各種措施,其中自然以置教坊黎園的最重要!

由這番話 (指准記述東西京設置左右教坊種種。) 推測: 當時的教坊情形, 常是 邊事 教歌,一 邊專教

之別, 初級、高級之分。 舞。……似乎棃園中就有點綜合教授的性質, 黎園弟子」吧。……由道裏(指崔記「宜春院女, 我以爲也就是教坊和聚園的等級之分。 集中一些已有專長,或一些案質特佳的官人,並且由玄宗親自教授。教坊女樂升了等, 如這猜測沒有錯,我以爲教坊是初級的,教授一般宮人以普通的歌舞技能。 教坊、梨園, 教一日便堪上場」一節。) 而窺見搊彈家和樂園子弟有工拙 固然爲一是二、二是一的同一 東西, 而樂園是高 **占被稱爲** 但或許有

謂之優人! 級」「高級」之分,自皆不成立矣。 黎園之無業,僅在歌舞, 坊之本業在歌舞與散樂;若從如此分工之情形以衡,則敎坊與燦園, 梁崮樂工若謂之伶人,按古義可通; 若謂之優人,雖古義亦不能通。 一機構, 更難合併以認爲一事。 因責氏先認定察園爲唐戲之重要機構,始指其中之樂工爲優人耳。 絕未涉及百戲、戲劇, 既然二者之性質與作用均各自爲各, 崔記述撈彈家之原文曰 而百戲、 戲劇乃專屬於數坊。 伎藝僅智樂歌而已, 則「綜合敎授」之說, 已不得謂之一而二、二而一。 若再從此點以衡, 棃間之本業在樂,致 其人何得 與 此 初·

樓下戲出隊,宜春院人少,即以饜韶添之、雲韶謂之「宮人」,穒賤隸也。 內人帶魚,宮人則否。 平人女以客色選入內者,教習琵琶、三絃、箜篌、筝等音,謂之「搊彈家」。 非直美惡貌殊, 佩琚居然易辨。

竊疑此搊彈家,正包含在|梨園女弟子之內。 崔記此節,正將雲韶與樂園, 用來一一與宜春院之內人

氼 級, 比 較,顯 恰與董氏所見者相反。觀下文引段錄述黎園新院,有「於此旋抽入敎坊」一語, 示內人最高! 雲都助之於戲 舞,而梁園助之於音聲。 假如從等級言,內人為高· 更可證明 級, **黎·** 敎. 爲•

周史

坊高於黎園

史五八頁 認通典一四六所舉「散樂」之四大例中, 蘭陵王、 鉢頭、踏謠娘三伎, 皆非當時創

因日

放出來。 由此,我們又可以獲得一個很重要的概念"即是中國戲劇至唐代, 假使不從俳優一方去考索他的進展,真可便我們誤認超種歌舞,便是唐代於戲劇的表見的全部了。 即令此時的樂曲,號稱最盛,而供奉內廷的樑閣弟子,竟不會於此有所建樹, 雖已略具雛形, 並非從儀式的樂舞裹解 仍須仰賴別方面傳

則誠 式的樂舞戲,於我國戲劇體裁不能大力推進,斯可懷耳。周氏此意,乃受王考之影響,詳三章獎啥辨者雜劇。 演從 周氏城梁園弟子於我國戲劇 國戲之工作,根本不屬於黎園,何能以此相貴。周氏因襲後世假託之說,而認與對黎闌弟子不滿,其 别 如周氏所言,使「此時的樂曲號稱最盛」,方是黎園弟子之真正貴職。 方傳來我國之蘭慶汪等儀式的樂舞戲,而不能自行創製新戲以演之,並不能逕行突破此 無建 樹、 無創作者,並非憾其未曾參加 戲劇工作, 至於或演外國戲, 蓋調 黎園 第子》 或· 創· 中· 派能 種儀 復 實

第八章 雜者

終於有隔矣!

徐史固不滿 唐戲無進展,即於黎園之業務內並無演戲一科,亦未 **介能認清** 

且亦進展極滯!終唐之世,此類之戲,除上所錄大面、踏譜娘、弄參軍、 玄宗所好爲法曲音樂,而樑園子弟所習者則歌舞焉。 至際園弟子所奏演,與宋元之戲曲,則尤無彷彿之似。 於敷衍故事之劇, 時雖已奠始基, 樊噲排君難 鉢頭外, 實不能 普遍流行。 乃絕少創

獲。

「進展極滯」與「絕少創獲」之說, 無彷彿之似」者,同是慽辭,並非爲之劃清責任也。 將唐梁園所奏演、與宋元之戲曲相比較, ,並不**企虛,惟未曾側**重在樂, 似尚欠明確。 與周氏同一體會,同受王考影響。 可知其意中仍謂樂園乃對唐代戲劇應負責任之機構。「尤 至對唐黎園之究否演戲 其於黎園之所奏演, 點, 則含糊其說。 從 指 爲歌 徐 氏

唐代 端正方向,以俟隨時之補訂耳。梅妮傳謂紅深廣有賦八篇, 雲韶、仙韶等,唐代俗樂伎藝之全部機構,作一結論。 下文先舉禁苑黎園、宮內黎園、 戲劇之研究者,已不在小 既然於非演戲之機構有所誤認,對彼真正演戲機構之追求,勢必反而忽略或鬆懈, 唐黎園演戲之概念,既然自明以來,迄於目前,未嘗衰歇; 故對於此種概念,今日實有集中資料,分析事實, 太常梁園及梁園新院四部分, **整園賦**其一 初步檢討,不敢謂已精確,但先於此樹立輪廓 ф, 既然於一般人外,且足以蒙磁戲 逐一說明。然後再綜合敎坊、 未許內容。 亟加 修正之必要。 則其影響於 宜 劇 森 姖

**真**· 正· 驪山 明宮即蓬萊宮。 |棃闌所在,其地仍屬後世之長安縣。 繡嶺下,即樑園地也」,未知何據,殊不可解。 一)禁死犂園・ 雅錄九黎園 之西、宮城之北、有禁苑, 試看日人足立喜六長安史蹟考內所載唐長安城坊圖, 面積甚廣。 清汪汲事物原會三七「教坊梁順 其他所謂棃園, 偏近宮城之西北 皆此禁苑內黎園之假名而 角, 在芳林門之東北, 」條:「今西安府臨潼 便知在長 安北 乃· 唐· 縣

程大昌

條

所陳者, 園弟子」。 至天寶中,即東宮, 置宜春北苑, **重按之,名曰『雲韶樂』。樂成,獻諸**黎園亭,帝按之<mark>會昌殿。」此之會昌殿也者,即在梁國中矣</mark> 而預教者名爲「弟子」耳。……安祿山獻白玉簫管數百事, 樂園,分朋拔河, 乃始正在 樂園也。 則樂園在太極宮西、禁苑之內矣。 光化門者,禁苑南面西頭第一門,在芳林景耀門之西也。 長安応义曰:「文宗幸北軍, 命宮女數百人,爲「樂園弟子」,即是。樂園者, 開元二年, 因幸樂闡。 皆陳於 梨園, 置教坊於蓬萊宮, 又令太常卿王涯, 自是音響絕不類人間。 中宗令學士自芳林門 上自教法曲, 取開元 雅樂, 按樂之地, 謂之 此之玉簫 樂於 

此條說 則均 曲 以 獻 非 |明||祭苑梁園之第一作用,在大規模之按樂,||唐人假借古名義, 其 地 叮 新書二二禮樂志, 為黎園 大合樂」之例。 謂 「代宗経廣平王 舊書十七下文宗紀: 「大和九年八月, 復二京, 黎園供奉官劉日進 每日「大合樂」。若歌舞、演 製實應長寧樂十八 丁共, 上幸左 軍

第八章

雑

龍 坊與梁園混 元殿 述 **黎園之制入廢,惟禁苑黎園之制尚** 宮內 首 即含元宫, 殿,因幸粱園含元殿,大合樂。 梁園男子部。 爲 談,未合,亦群下文。 乃蓬萊宮之別名, 程氏此條謂 存, 開 應即 高宗咸亭間 元二 對 程氏引長安志 年置教坊於蓬萊宮, 演奏法曲之樂章、 所改, 見遜鑑二〇 所謂 幸北軍 舞竜, 上自教 事, 相 沿仍稱 法曲 不應在 惟含元非, 謂之黎園弟子」, 法 一黎園。 曲 弟 文· 宗· 而 子 會昌是。 時, 詳 宫· 内· 將 下 敪 文

剆

宴詩。 賜 黎園 黎園 注 有 於奏樂。 細 「樂園亭子」之稱 毎 新書二 在京兆 柳 判官,後為雞 沈與武平一 图 黎園 有會昌殿,乃天子臨御按樂之所。 辟癘。」 〇二李適傳: 一凡天子饗會、 獵 雲陽縣,與此黎園絕無關涉,詳通鑑二六〇 均有幸樂園觀打弘詩 П 坊使,應指禁苑 或抵 蓋初 舊書中宗紀:「景麗四年, 幕夜, 唐 故事 院門常見歸 也 黎園 黎園附近並 國內 而言。 |有黎園 游豫, 二月, 騎 有廣場,可以拔河、打毬。 昭宗大順二年, ۰, 可 騎獵。 於黎園逐場, 唯字 亭, Ţīī 證 相 雞 李德裕述夢 趙造 及學 曰 分朋拔河。」武后時, 亭 撰王文幹墓 士 李克用大破王行瑜軍 得 直 從。 云:「夕閱黎園路, 廳 或園內又另有亭,可 耳 春幸 誌 **喬知之、沈佺期均有樂園亭子侍** 銘 梁 園, 疑 其建築頗 謂王 於黎園 並 於憲宗 省開: 渭 能 水 禁仗 設宴, 寨, 聚 祓 朝 除, 雸 先 獒。 亦 爲 故 便

床杜季揚 林雲石譜:「相州之北數里,地名梁闌。 、宋呂頤浩 燕魏雜記:「 相州北三十里, **黎**園

稱

有西門豹祠堂。」清徐松唐兩京城坊考一三「苑」條云:「所謂樂園者, 在光化門北。上注文與程氏雅錄

#### 訛 並錄之——

長安志: 也 南北中, 至明皇,置「樂園弟子」,乃在蓬萊宮側,非此黎園 「棃園在通化門外正北。」按通化, 尚黎園作坊。」中宗紀: 「景龍四年二月, 外郭東面之門,蓋即光化之誤,高宗紀: 令五品以上並學士,自**芳林門入**, 集梨園」, 「儀鳳元年八月,停 卽 此

嵐

門北確有其園,是實,蓬萊宮側所有,乃樂工之機構, **「棃園作坊」之義未詳,** 蓬萊宮側。 11,在近人見解中,以陳氏此說最爲明著,已超出一般之認識矣。 其光化門北者,遠在宮城以外;其蓬萊宮側者, 俟考。 陳寅恪元白詩箋證稿云:「唐長安有二黎園: 但用其名, 乃教坊之所在, 並無其菌、 詳 是虛 兩京城坊考。| 在光化門北, 惟肯定黎園有 光化 在

틴, 中皆戴「皇帝|黎園弟子」之尊號。「弟子」 常習以外之特課,亦非使孝孫逕充教師。 男子部分確址不詳;女梁園則在宣春北院。 上文引陳寅恪說,謂第 梁園在蓬萊宮側;但內徵坊地位亦在蓬萊宮側, 非廢教師而以皇帝代之也、太宗時,曾命太常少炯祖孝孫, (二)宮内黎園 此一範圍之黎園, 云者, 情形複雜, 經常在 究竟兩機構所居是否一地?再男女黎園弟子之 問題甚多。 以樂律授宮中育家, 御前」 奏樂, 其最大特點, 伎不進,數被讓,見新書九八。乃於 有誤, 乃分男女二部, 須受皇帝之指點而 部•

之 『皇帝樂園弟子』。」旣不明黎園究竟何在,又不分弟子爲男女,過於含糊。 執掌,與禁苑槃園悉同否?尤其女弟子於主樂而外,兼業如何?……勢須男女分別考查, 方得明瞭。若唐會要三四曰:「開元二年,上以天下無事,聽政之暇,於黎園自教法曲,必盡其妙, 否可信,尤覺有考查必要。若謂玄宗「自敎法曲」,與上文引程大昌雅錄說同, 其曰「開元二年」, 是 亦是問題。新書二二 種種問 題 謂

體樂志日"

弟子」。宮女敷百,亦爲「棃園弟子」,居宜春北院。 黎園法部更體小部膏聲三十餘人。…… 

舊書二八音樂志曰:湖府元亀五六九同。

玄宗叉於聽政之眼,教太常樂工子弟三百人,爲絲竹之戲 「皇帝弟子」,又云「黎園弟子」,以置院近於禁苑之黎園。…… 宮中居宜春院 音響齊發。有一聲誤, 玄宗必覺而正之,

女棃閩弟子,則完全宮廷所有,供皇帝及后妃諸王享樂,非外人所得預,然後方能向皇帝受業耳。 茲就男女兩部分別述之。 此宮內黎園男女爾部來源之大較也。蓋禁遊黎園猶是政府所轄,其作用有時獨公諸臣僚。若男 分大曲、次曲、小曲三種,各有程限。若與此合觀, 至於別教院, 既屬太常, 可略得唐代訓練樂工之情形。必不如馮沉君古優解三所云:「我們 且不在宮中之範圍內, 故另詳下文。情以典十四於

可以想像"我們的祖先,如何訓練優人,大約也是同訓練畜生一樣體。」未免失考,且太邊臆,終於厚誣古人而已。

黎園之男弟子三百人,選自太常寺所轄之坐部伎中, 專習法曲,稱爲「樂園法部」。 其中再精

選三十餘人,組爲「小部音聲」。唐李濬松窗雜錄日

子中尤者,得樂十六色。 開元中,禁中初種木芍藥。……沉香亭前,會花方繁開, 李皥年以歌擅一時之名……宜賜翰林學士李白,進清平調 詞三章。……上命棃 上乘月夜, 召太真妃, 以步輦從。 韶特選棃園

| 國弟子,約略調撫絲竹,遂促198年以歌。

宋樂史楊太眞外傳曰

十四載六月一日,上幸華清宮,乃貴妃生日。 上命小部晉聲。 小部者, 梨園 法部 所置, 凡三十人, 皆十五

巳下,於長生殿奏新曲。

竹之戲」是也,略有歌唱而已,不但未演劇,且未見有舞蹈之記載,姑從擊斃一事看: 魔山,楊貴妃生日,命小部張樂長生殷,因奏新曲」。 此十六色或三十人中,據外傳, 唐袁郊甘澤謠亦云:「值棃園法部置小部音聲,凡三十餘人,皆十五以下、 詩人、劇人,不斷加以歌詠與形象, 響,李龜年觱篥,張野狐箜篌,雷海青琵琶,賀懷智拍等。 遂覺聲聞 無限, 光景常新! 沈香亭與長生殿兩次盛集, 然而終於是音樂演奏會, 新書禮樂志稱 千餘年 應有 元稹華原粥 所· 謂· 馬 帝幸 來 仙 期方 <del></del>絲· 因

大同**女** 餘华矣。 黎園 日 如古。」又:江南遇天寶樂叟曰:「白頭病叟泣且言:一祿山未亂入梁園,能彈琵琶和法曲, 才多藝而已, 王維「紅豆生南國」詩。 至尊。」太真外傳曰:妃善擊磨, 不能遠居芳林門外。 設在宜寿 殿二事既皆以太真妃爲中心人物,則皇帝梁園弟子之成立,宜爲天寶四載以後事。 弟子倶屬 長入 之性質,始有機會於奏樂以外,兼逞歌唱或戲弄之能耳。 歌何滿子」, 上文引程氏雅錄,謂「 玄宗愛樂愛新樂, 者, 以歌舞幸於貴妃, 至於地 直接間接, 北院、號爲棃花闈者,爲期雖不久,而皰於開元二年之設禁處棃園及內外教坊者,且三十 亦然,歌乃其倜入之所擅耳。 當伊參加黎園 點,此種 是為樂園弟子者乃大同, 無非音樂而已。 開元二年置教坊於蓬萊宮,上自教法曲 而冊府元龜謂以置院近於禁苑之黎園 黎園弟子承恩横! 首章正名論| 「棃園法部」或「小部音聲」, 「小部」中之本伎, 此種情形,已是宮中樂園之變,非禁遊樂園所有。 拊搏之音、冷冷然多新聲, 戲劇行動」, 明皇雜錄及唐詩紀事均載李龜年於祿山 非其女也。 、」去聲。 其女誠擅歌舞,若大同之業,應仍在樂。 則仍在吹觱篥耳。如陳鴻祖東城老父傳謂賢昌奏發園弟子潘 並說明龜年在玄宗 白居易華原麗曰:「棃園弟子調律呂, 旣須隨時在帝妃 雖太常、梁園之伎莫能及之。」所以 ,謂之燦閬弟子」,一若「粲園弟子」之組 一、宋趙德麟侯鯖錄 削, 萷 承應, 考其時代, 曾作 戲弄, 亂中奔於江潭, 勢必長期間 從之, 段録載「架園路供奉、善 Œ 其早於女弟子之 因其位在宫中, n 乃其個 多在 知有 香亭與長 實骨可疑 在宫中, 人之多 新聲不 華清 表 曾唱 現 随

織,即在致坊內,而時間亦同在開元二年者,亦有未合。

**輩棃園弟子之下場甚慘**! 安祿 山事蹟下述天寶亂中云

樂工雷海青者,投樂器於她,西向慟哭。 禄山尤致意於樂工,求訪頗切。 陳御庫珍寶,羅列前後。 樂旣作, 不旬日間,獲換園弟子數百人。臺賊乃相與大會於凝碧池,宴僞官數十人, 樂園弟子皆不覺歔欷, 賊乃縛海青於戲馬臺,支解以示樂人,聞之者無不傷痛! 相视位下。 羣賊露刃持滿以脅之,而悲不自勝。

皆喪鑑'」 段錄自序曰:「洎從離亂, 想亂後曾稍稍回復。 伶使,及官冗食三百餘人,留者隸太常。 如寬徽院仙韶院等乃復產生。 蓋指是也。 **棃園之正式廢除,** 據新書二〇八李輔國傳:「太上皇居興慶宮、……梁園弟子日奏聲伎爲娛樂」, 禮寺隳頹,鎮簲旣移, |顧宮中樂終不能輟,有非太常所能領者, 在代宗時。 警鼓莫辨。 唐愈要三四日:「大曆十四年五 黎園弟子,半已奔亡;樂府歌章, 於是變相之黎園 月, 韶罷犂園

减

文宗紀, 就禁夷湬園之樂工選習之, **曲樂官放歸** 」。 至文宗時,宮內黎園之制久廢,惟禁遊黎園之制尚存。 **罰大和**1 三年, 八年, 「改法曲爲『仙韶曲』, 「翰林院宴李仲言, 乃相沿而仍称 法 賜法曲弟子二十人奏 仍以伶官所處爲仙韶院」。新書四八百宜志太樂署依註文同 曲弟 子 一, 文宗頗重法曲, 頗易使人迷惘, 樂。 **叉謂開成二年**, 宜· 加· 恢復霓裳羽衣曲等, 研· 辨· 舊書 宣徽院法 十七下 實

第八章

歌 稱 禁苑黎園內之會昌殿舉行, 實際亦不存, 雅錄轉引長安志語合。 又一六九李訓傳, 仙 韶 取 曲;或「雲韶樂」; 開元時雅樂, 因 法曲弟子」已並非皇帝之弟子, 亦謂翰林院宴訓, 同卷陳夷行傳又稱 選樂童按之, 宮中梁園之名目已廢, 則仙韶院祇有屬於禁苑黎園之系統下耳。——以上述宮中樂園之男子 名曰 「宣法曲弟子二十人就院 奏 法 曲」。 | 仙韶院樂官尉遲璋 | 云云。 『雲韶樂』……獻於黎園亭, 而爲一般博士之弟子。「法曲弟子」之大合樂旣在 先改稱宣徽院, 繼改稱仙韶院 足見此時對盛唐之法曲 帝按之於會昌殿。」 同卷王涯傳曰:「大和三 宮中梨園之 與上交引 已改

器行序: 教坊」 寶中, 敎坊, 也。 應在宜春院之北。 推 黎園之女弟子數百人, 上命宫中女子數百人,爲棃園弟子,皆居宜春北院。」 記屢稱 四右敎坊。 自高頭宜春、 |太真外傳日:「上嘗夢十仙子, 「兩院進雜婦女」、 其中各有所謂「內人」。「高頭」應即下文所謂 宜春院中分子, 黎園、 居東宮宜春北院。 二数坊内人」, 「兩院婦女」、 乃宮女色藝之最高者!崔記所謂! 十家. 中之「內人」或「前頭人」 並夢龍女。 其非天寶初可知。 兩院 雅錄日「天寶中」,明皇雅錄亦日 包含四機構: 歌 又製凌波曲二曲, 既成, 人, 「前頭」。 宜春院, 當即指宜春院與官春北院。 左右教坊不應有內人。「二教坊」 疑是 東宮在蓬萊宮之西南。 二宜 春北院之黎園, 「天寶中」,原文:「天 遂賜宜春院及梁 官春北 杜甫劍 内内 院

||蓟 城坊考列西京宮城圖, 審院與北院言,不應牽涉宜秋。 稱宜春宮, 此二條皆可以證宜春院與宜春北院之黎園, 又另有宜秋宮,皆米見於盛唐, 東宮內東北角有宜春北苑,其南則並列宣春宮在東。 疑是中唐以後之改制。 乃並立之二組織, 盛唐所謂「宜春兩院」, 不應混 及宜秋宫。 流爲一。 在西。 徐松兩京 斷·指·宜· 宜 春院

中,詠「女弟子」所在之棃園,甚至稱爲棃花園,應卽指宜春北院。 此兩組織中, 後一組織所居之房屋雖曰宜春北院, 其人所有之身分却爲「棃園弟子」。 茲錄六條以見義: 唐人詩

黎園子弟散如煙,女樂餘麥映寒日!——杜甫劍器行。

明日黎花園裏見,先須逐得內家歌。——王建宮詞。

黎花園中册作姐,金雞帳下養爲兒。——白居易胡旋女。

樂府正聲三百首,際關新入教育娥。——孟簡酬施先輩。

閉吹玉殿昭華管,醉折黎園縹帶花。——杜光川宮人。

雖然自小屬)來園,不識先皇玉殿門。 還是當時歌舞曲,今來何處最承恩? 羅鄉宮中

據白詩, 事. 關於楊妃由聯王邱入內太漢宮,爲女道士,由女道士入宮、册爲妃,史料頗集於陳寅恪之元白詩鑑證稿。 楊太真於結束女道士之身份後, 曾先入宜春北院。 旋就院中册爲貴妃, 乃此院中一件大 陳氏但注意為女道士

邻八章 雜考

競爭標業 酒, 度女道士,號太真,住內太真宮。」天寶四載、乙酉七月,「即於鳳凰園冊太真宮女道士楊氏爲貴妃。」 鳳凰園未知即棃園否。 唐大韶命一三〇載:「開元二十八年十月,玄宗幸溫泉官, 及册妃之時間, 其有別於男弟子,而與敎坊內人爭「前頭」地位,終乃兼以歌舞相尚,蓋勢所必至也。 乎膏樂與歌舞並重。 女伎,至唐末,雖採園之制久廢,相沿仍稱「內弟子」。 舊書二十上昭宗紀:「內弟子奏樂」,「內弟子送 謂「鍊師」」元初自黎園選爲內妓」, 宮內黎闌之女子部。 唱承恩羈網緩」,新書一三〇崔隱甫傳「黎園弟子胡雛善笛,有電」,疑亦皆女弟子。 皆是。 羅詩乃爲樂園女弟子中不得爲內人、終身未嘗承恩顧 **未及册妃之地點,未引白氏詩句。** 但已非皇帝之弟子, 上文已言,凡女樂之表現,皆自然趨於聲色之綜合, 王詩之「內家歌」,皆宜春院十家內人之歌,其伎色最高, 僅屬普通音聲博士之弟子而已。 · 乃|| 黎園得爲內人者之例。 其時正在天寶四載,足證此項棃園之置,至遲不 使高力士取楊氏女於壽郎, 他如元稹何滿子歌 者而 以言執 發。 更萬難以純 掌, 若許渾婚前 女弟子在盛唐時幾 故梁園女弟子坂 黎園弟子奏玄宗, 粹器樂爲限。 命 得後於此年。 此等入內之 錬師 孫巡撰 以上述 計序,

名而已,並未實有一闡以處。目前材料限於此。 總之:官內棃園 在 「皇帝黎園弟子」 之同一名義下,分男女兩組: 女子組直以所居之宜春北院為黎花園 男子組於黎園, 名實鬑至。 不 過 盿 在文 其空

倘依上 於 |宜・ 坊,日教坊者,又可能爲樂園, 頗廣 於劉 而歌與舞又必在女弟子或內人。又如劉禹錫酬楊互源云:「渤海歸人將集去, 詩人之筆下, 春院教坊範圍。 如趙嘏 國 詩 爲女弟子唱耳。 具群 說, 詩, 得其大意也可, 唐聲詩。 索 冷日過驪山 又謂「春風明月苦相思」等篇「皆維所製, 詞無非爲歌, 不能處處覈實 與女樂園之同爲女伎,亦往往祇顧行文之便,而通其名物。其曰樂園者,可能爲教 他如肅宗 其詩有歸黎園 云、霓裳 不必認為其事果限於梁園弟子始有。 而歌以· 不足悉依爲據也。 時蘇源明 凡詠及開天遺事中之伎藝者, 一曲千門鎖, 女伎爲多。 女弟子唱者, 諫幸東京疏,陳十不可,其七 白盡棃園弟子頭」, 但唐詩人之名叶, 亦 更有原意本在渾括男女弟子而言, 有歸敎坊內人、宮人、 而黎園 明焉 不但於男女弟子每每混稱 海詩紀事既殺李龜年唱王維 曾流入宫禁, 則霓裳乃法曲,  $\Box$ 0 則亦不能必其仍爲鑑年唱, 或雜婦人唱 黎園弟子索詞來。」 充作樂府者, 其樂在男弟子, 初未加 者。 無別, 故吾人 以 事 判別 紅 例 豆

減往年, 黎園、雜伎有盛今日。 淮東江西又修阻,王公已下, 陛下未得穆然高枕,用此奚爲! 未給廩祿 將士糧賜, **慬支**日月。 而中官冗食,

不

故應 疏見全唐文三七三,茲略參白帖六一。按此事若在天寶,黎園所掌除樂、歌、 認蘇文乃指 黎園與 雜伎兩件並列之事,不然, 即此處「棃園」二字乃「敎坊」二字之借 舞外, 實無所謂 鄊 而已 伎

俟考。

(三)太常樂園 ——上文引册府元龜五六九, 敍玄宗選太常樂工子弟三百人, 教以絲 竹之 戲,

爲黎園弟子,下文繼曰:

叉有別教院,教供奉新曲。 太常年凌晨,鼓笛亂發於大樂署。 別教院廩食常千人。

其中猶未見有「棃園」字樣也。 唐會要三三「豁樂」條曰:

太常黎園別教院教法曲樂章等:王昭君樂一章,思歸樂一章,傾杯樂一章,破陣樂一章,聖明樂一章,五

更轉樂一章,玉樹後庭花樂一章,泛龍舟樂一章, 萬歲長生樂一章, 飲酒樂一章,屬百草樂一章,雲韶樂

軰

宋郭茂倩樂府詩集「近代曲辭」引論曰:

凡燕樂諸曲,始於至德貞觀,盛於陽元天寶。 其著錄者,十四調、二百二十二曲。 义有棃園別教院法曲

**章十一曲,雲韶樂二十曲。** 

並無其圍。 既皆曰黎園別敎院, 人習樂情形:凡學成較難之大部位曲五十以上者,便任供奉;「長上及別教未得十曲,給資三之一;, 若其執掌, 乃在供奉新曲, `足見'黎園」| 詞, 而以法曲爲範 再度被借用以表示樂工機構, 重 也。 新書四八百官志, 實際太常寺、大樂署內, 太樂署條, 逃音聲 亦

同· ; 而言。 者, 據此,別發院地位實較低,凡未習得上曲者, **不成者**, 下文;若以屬開天,恐有誤。 羼入後來之曲。 其亦限於男弟子,更無待言。 便降入鼓吹署, 此院應成立於宮內皇帝黎園弟子之後。二者之業務爲教習法曲則同,其地點與人數則 隸鼓吹署」。 樂府詩集將「雲部樂」三字升爲樂之類名,擴爲二十曲, 智粗 注文中列舉舞郎、散樂、仗內散樂、 伎。 所謂「別教」,或對太樂署原有之音聲人而言, 會要所謂「十二章」,並非開天法曲之全部。 與長上帝衛官名。同,皆領工資三分之一而已。 及吾聲人之人數, 應爲文宗大和間所有, 於別教院獨未舉人數。 然確 或對宮內黎園之集體 係 開天 所 學不成 没 被此不 有, 未 詳

長安。 四)黎園新院 段錄原「熊熊部」日 此名再見於段錄, 而文字訛奪, 不能群其究竟。 應是東都洛陽所有, 不· 在·

開元中,始別署左右教坊。 樂具庫,在望仙門內之東壁。俗樂,古都屬棃園新院。 上都在延改里, 東都在明義里,以內官掌之。 (「架」原訛作「樂」。) 院在太常寺內之西北也。

又原| 拍板」條曰:

古都樂工 (原訛作「古樂工都」) 計五千餘人。 内一手五百人俗樂, 係黎闊新院。 於此旋抽入教坊, 計司

每月請料。

餓 弄 下册

陳書一 八八「俗樂部」條曰

唐俗樂部屬黎園新院,院在太常寺內之西壁。 開元中, 始別置左右教坊。 上都在延政里, 東都 4 明義里

以中官掌之。

樂部, 有組織 宜 院」應仍對西京禁苑之棃園而言。 都 轉錄古籍, 段錄旣日 具庫 」云云之上。 開元中置左右教坊,以內官掌之。 較正 其爲洛陽情形 確。 可知。 何以多至三四千人? 「古都」, 上三條內所謂「俗樂」, 不求甚解, 人數千五百,相當於非俗樂部三之一強而已,與上都別教院之爲千人者相好。 陳書 叉曰 明矣。 不辨地點東 向例如此。 「東都」, 此一千五百人又如何分別部居? 東都亦有太常, 西,不辨開天 兩條所述應皆天寶間事; 又置樂官院」, 應是一義。 惟坊本段錄日 應對雅樂而言, 有左右 教坊, 「上都」 削 後, | 在太常寺內之西北」, 爲今本段錄所無。 範圍甚廣, **渾謂唐俗樂部屬棃園新院**, 則指西京長安。 前一條內敍「開元中」云云, 惟無棃園別教院, 皆俟考。 法曲其主要也。 所謂 會造類說 兩條皆 而陳書 「樂官院」, 而有棃園新院。 謂棃園新院屬 一六引 旣 崱 是其 日 日 段錄 失也。 **未群,** 俗 在 應移在 彼非俗 쨁 部, 不知 壁」, 陳 \_ 新· 叉 古古 稱 樂

即棃園新院否。

| J. |
|----|
| Ķ  |
| 3  |
| _  |
| 7  |

| 関 黎         |                             | 統 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                | <br>*       | 坊                                    |               | ·<br>教                       |               |
|-------------|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------|--------------------------------------|---------------|------------------------------|---------------|
|             |                             | (大)                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -<br>-<br>- 左<br>教<br><b>坊</b> | 右<br>教<br>坊 | 宜春院                                  | <b>季韶院</b>    | 内<br>数<br>切                  | 名             |
| 他<br>韶<br>院 | 黎園亭                         | (内<br>教坊                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 坊                              | <i>15</i>   | 阮                                    | 院             | #5  <br>                     | 稍             |
|             | 禁芳<br>苑林                    | 左平元<br>教坊和<br>坊'前                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 延政                             | 光宅坊         | 東宮内                                  | 宮内            |                              | 地             |
| ·           | 内門<br>東<br>北                | 坊 / 前<br>後在<br>入官                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 坊                              | 功<br> <br>  | M                                    |               | · 丹  <br>  側<br>             | 調             |
| 文宗大和閤       | 至遲中宗時                       | 元<br>元<br>初<br>報<br>玄<br>宗<br>関                                                                                                                                                                                                                                                                                | 二 閲 玄年 元 宗                     |             | 拉<br>坊<br>為<br>時<br>改<br>的<br>。<br>內 | 徳間 祖武         | 設置時期                         |               |
| 舞童、樂童、      | 樂。<br>、<br>、<br>、<br>大<br>合 | 樂五<br>人以內之                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 但 散 新 優 樂、                     |             | 內人、前頭人                               | 「宮人」。         | 專聲伎· 後                       | 性質            |
| 男           | 切り                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 女男                             |             | 女                                    | 女             | 女男                           | 性工<br>別依      |
| 法樂曲         | 樂                           | 樂                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 戲舞歌                            |             |                                      | 舞歌            | 戲舞歌                          | 業主            |
|             |                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                |             | !<br> - ,                            |               |                              | 業兼            |
|             | <br>                        | 人<br>手                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 二八三散<br>人士百樂<br>-              |             | 製十家                                  |               | <br> <br>                    | 人<br>數<br>——— |
|             | 毬、拔河等用。<br>內有廣場,兼作打         | 並無<br>無<br>大<br>一<br>一<br>一<br>無<br>表<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>行<br>(<br>大<br>(<br>大 | 多工舞                            | 多善歌         | 色藝水準最高                               | 充隊舞之<br>類元後地位 | 聲散樂倡優之伎<br>開元二年 <b>重</b> 設,居 | 共             |
|             | 用。作打                        | 进门 大                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                |             | 一                                    | 人數而已。補        |                              | 他             |

伎· 女黎園之業, 上 列 唐代之四 因其業 止 種棃園 實無樂、 ,禁夾者是實, 一於樂、歌、舞而已,終未曾演 歌、舞三洛而有之, 徐皆假 A 名· 予當 宜· 春· 時 戲耳 及後世之印 疕 院 者, 象均 叉· 庬. 甚深。 中· 有· 實, 但 離 且· 爲· 近 女伎, 代人意向 餘· 皆男: 中之

肵

謂

梁圍則仍遠,

坊<sub>、</sub> 不由餘三部門之系統。 新院名目雖曰 |**棃** |園 於此 四部門,後二者屬宮庭, 須補 充說明 黎闌 實際則屬太常。 者,唐代京都伎樂機構, 如宜春院雲韶院屬教坊 削二者屬政府。 上文既已循其名目以入梁園 除民間情 系統, 鼓吹署與本題無關, 伽 形應另群外, 韶院屬梁園 考, 系 有太常寺之大樂署、鼓吹署、 於此不可不補申此義。 姑不 統。 論。 太常黎園 其他名目 別教院 . 雖多, 與棃園 應· 獙·

鼓 三部門 以 屬 廢,關於後二機 特 因 教坊,詳 玄宗 吹 構成教坊 命不過十餘年而已。 附 與教坊三者,終唐之世不廢。 初年派左右驍衛將軍范安及爲數坊使, 絶 無關。 教坊記箋訂, 與樂營之關係,實未確。 構者 其女妓於獻技之外,副業成分加多, 亦復寂然無聞,殆亦隨之而廢矣。 太常因先有宮內梨園 不轉述。 此外尚有所謂「樂營」者,乃地 若黎園,惟禁苑中所有, 近人仍有作同樣之誤會治, 訓練法 乃曰 王 全命伶魁爲『樂營將』者, 性質亦異。 曲, 仙韶之屬黎園系統, 始設別教院 貫無改。 **方上官樂與官妓之所集,** 樂營至宋更盛! 因著明唐代京都伎樂之各種部門 與新院以廣之。 宮內樂園則與天寶相終始, 已詳上文; 程大昌演繁露六 此其始也。」如此 宜 宮内 春 與 雲韶之 上列之 黎闌 旣

遂別置: 記? 後 催 世 禂 誤 樂 鋫 唐之槃園 (會黎園 寥 爲 教坊。 數 敎 功 語 之設置, 被 。 鉛 曾演戲者不 其女樂則爲棃園弟子也 諛 人誤解, 齆 胋 亦非 圃。 自宋已然。 專爲 如宋趙升朝野類要 典 胡樂。 惟宋人之誤派 黎闡 自有激坊 弟子並不以女弟子爲限 一一教坊」 在梁園、 記所載。 條, **教坊、太常三者之執掌,** 按太常、棃園、 謂唐代胡樂並屬太常掌之, 黎園 教坊 事, 激坊記 所掌之樂, 彼 此相 又何 浘, 明 從 均不 皇 舆 敍

茲 **8**. Ŀ 述 種 種, 列 如 Ŀ 表, 以資查考。 教坊是唐代擔承宮戲之惟一機構, 表內故詳其全部內

一三六

容;太常關係較少,除涉黎園名目者外, 餘均未列, 並非太常大樂署之內容僅此而已也。左右致坊之

有關學園之考訂,尚有三端補於此。

戲,百戲居多,戲劇較少;內教坊及宜春院之數反之。

據江 蘇省明清以來碑刻資料選集十五 民間戲曲類」, 裁碑文十九篇, 於明清民間對於樂園之

意識頗有表現,值得參考——

矜重於唐,而有「黎園三面」之稱。……——黎園公所永名碑記,乾隆元年,蘇州 **夫**黎圍之道, 由來舊矣!自唐迄今, 代代有之。不徒襲聲音笑貌之通肖, 無非勸善行陳(?)之大者;故

**清孫是衍於嘉慶九年撰吳郡老郎廟之記有曰** 

樂;天樂總司,即南宮朱島二十八宿之翼宮第二十二星,老郞神殆權輿於此歟?…… 恩養宮中, ……余往來京師,見有老即廟之神。 教其子弟。 光性嗜效, 故遍植桑樹,因名曰檪園。後代奉以爲樂之祖師。 相傳唐玄宗時,耿令公之子名光者,雅善霓裳羽云曲舞,賜姓李氏, **驚霓裳羽衣本為天** 

大白楊樹村一帶,即前人「梨園在光化門北」之說。 此說見於淸嘉慶間徐松著唐兩京城坊考「苑」條 所在,後世有四種說法,已予考證, 近人李尤自有文日黎園考論, 均不確, 認爲「唐代黎園是我國歷史上第一所藝術學院」, 而斷定唐代黎園應在今之恆安市、 未央區、 又謂棃園地址 未央公社

個

創

舉

# 五、附會玄宗莊宗諸說

著之間 之新意義看,即 興 加· 優 不遠攀漢晉,不近附元 各行業自發自主**之**事耳。 建 說,及有關之民間意識。 页 意 伶、或戲班、或戲業之代辭,卽一 種 · 僉曰似張道陵, 般 識 輕 唐 自然艦機與自然趨勢中長 視。如切 接 祉 戲 ,專門崇拜帝王君 關 會所有之戲劇觀念內。 雖 不 係 爲 稚、 知民間· 宋以後學 何況棃園女弟子不但作樂,且彙業歌舞,此項 「頑耍」等評。 似張 阿, 對於唐戲, 元杲。 主 近人張江 人或文 本章之有 而必須落在唐玉代之玄宗與莊宗者, 者, 岩木 囡 成之傳說 其· 徒· 帝 前節 人 確因追遠之故,未嘗忘情, 裁 顯著之例也。 所 前· 王 節所果梁園行祖 (受帝王教, 不知是唐明皇, 燕歸 節旨 樂園 承 君主何 認 來移隨筆 灣之前 非有入力者設計爲之。 在補正 對 代 於唐戲, **1無之?** 唐黎園 半所 戲劇史家之失;有此節,則 師 載樊增祥 陳, 却 奚必限於唐 種 與 有 戲 浨 「附會之說中, 種報 更未嘗 間 劇 DJ, 撰 接關 雖 後 亦不能謂爲完全無故。 黎園 是唐莊宗。」 本 無 人 亦不能指 Ή 有唐 係 直 承 追 代 館 73 用 į 接 遠之意識,潛在 楹 戲 益 所謂 關 而 唐代之「黎園 聯, 尚非· 民間 係, 行 深 正該括本書此節 댥. 業 ! 有曰: 從後世 真· 此 祖 但 在· 加 保存 種 師 在 ĴĘ. 飾 音樂上 戲 之崇奉, 麦 二二字 で優伶問 (現乃根 》 劇之嫌, 此乃從日 給· 舉 者, 学 此二 佌 代 其 却 優 所·論· 老郎 民 於封 有 作 之· 向 畤 (p Ħij 字· 代 ijij. 龘 爲

之範圍,非常確切! 趙月差撰聯,亦有「表冠託諷, 優孟如聞。 問玄宗莊宗"當年可拜傳奇祖?」等語

仿。 場之跳加官一事, 湘戲傳說,則注意之方向不同,專求其所扮演之人物,以爲是唐之魏徵、或五代之馮道 今開幕之跳加官, 以 有 凡戲登場, 翮 後 此戲劇之說加之於唐人者,初不僅於玄宗莊宗爲然,要以二人所受者爲甚耳。 先一人袍笏, 徐珂清稗類鈔曰:「院本始於金元, 即其遺意。」参看夾章十節輪假官內容, **綾**步而出, 謂之「跳加官」。 唱者在內, 湘俗讌會, 引王芝祥語。 遇有任官入座, 演者在外, 而在葉德輝 與日本之演舊戲 則出 再和 觀劇 加官, 詩 不 例 知其緣 者 如劇 壉 相

姢 有「官上加官」畫軸,則「加官」之語,當起於南宋 詢之老伶,云是唐魏徽丞相, 又俗傳為五代馮道。 以前 考張國賓合漢衫雜劇云「官上加官」之語,

漢詩日 忠 然究其極,終不過是附會而已,可以斷言。 傳說之所託 |葉詩是已。 鯁,始終如一者, 笑真成 長樂老, <del>ず</del>. ? 但凡此均未足以抵銷其選擇時代之意義,何以唐五代人如魏徵馮道 當傳說最初之起,或亦有其選擇上之標準在,是官注意者 與 「加官」之間, 李郎送過又張郎」, 又將如何附會乎? 後人對前人之附會不得其解, 用 以 嗍 馮道, 其說既出於湘中之老伶, 倘可如: 此 光指嗣; 耳· 則憑己意以再附會之, 岩魏徽 者,乃獨合此項戲劇 足見由來已久。 爲 人之端 嚴 如

他 如 盛 唐樂工雷 |海||青, 亦被附會為梁園祖 帥 姑附記於此。 福建的粱園戲文內, 謂「棃園 戲

殺。 **藝人所供奉者爲** 史上,盛唐一代確有其潛在之地位,爲不可忽。 学 詺 而另一面則從附會範圍中, 者,意固在此耳。 因 明皇 稱田 回 京 公言。」凡此,京朝戲與地方戲中附會盛唐人愈多,附會盛唐事愈廣,愈足反映 田都 封爲黎園 | 元帥。 總管, 以探討若于未知之實況。 **蒲仙** 劇小紀 命天 下 棃 云…「戲班所配田公元帥爲雷海青。 鼠 祀之。 吾人可一 曾 顯聖 面用已知之實況,證明某某附會未嘗 本書集中各方面附會之說, 一於情。 旗上『雷』字被雲遮住 雷以琵琶擲 所以 安禄 在 我國 祇 不厭 Щį 現 無因 戲劇 留田 水 被

位。 位。 位 設之兩小龕,一供黃 北京 繙掉可能亦被祀 (其中有葉法善,朱云何音。)但據戲劇老輩云:「音神向有十二,不止十位。 黄 幡純亦在梁園 削門外, 精忠廟、 繙綽, 爲音 行所祀諸神之列。 神 **舢師殿附祀牌位,有鬼音沈古,鳥音薛譚,** 世 一供羅公遠。 齊如山 其牌位書『先師黃諱繙綽真君,……』合此二人, 戲班 云:「戲界對於發音之分析頗 虎嘯 秦青, 査組 鳳鳴 多, 師殿旁, 阮 放特供 籍 等, 確得十二 尙 뀹 有特 僅 꺠 + 牌

後唐非宗、南唐李後主、 10 湯 顯耐文便知。 優 伶配先之說,至早或有於明代。 因所配何人,自始即不明朝, 宋徽宗、 金章宗」而已, 如元芝菴唱論所云, 雖在優伶間亦失真傳, 不及戲劇。 尚不過是「帝王知言律者五· 惟此說至遲要亦必有於明代, 但存 種種稱 謂而已, 人 : 唐玄宗、 於是諸 觀下文

料, 般 在· 明情况, |提倡此項之崇奉也。 附 仍俟 會之說乃得油然 示我國過去戲劇界推算追遠之意識, 補 充。
劑學月刊二卷四期, m 興。 其中要以指玄宗或莊宗者,比較有力,爱掇拾舊聞, **敬蠡测黎園行的祖師究竟是誰一文,具說較詳。** 頗在於唐五代而已, 既非欲破除此項之附會, 粽其要旨, 但以 勉成 旁觀 此節, 地 續有 位, 亦· 不. 貧

明代以戲神爲淸源師,第一 傳說淸源師乃獲口二郎 神. 湯顯祖 宜黄 | 縣 戲 神 清 {源 舗 獮 記

奇哉 予 崩 清 **清源師演古先神聖八能千唱之節,而爲此道。** 源,西川灌口神也。 爲人美好,以遊戲得道,流此教於人間。 初止爨弄參閱,後稍爲末泥、三姑且等雜劇傳奇。……

祀, 之資料中, 爨弄參鶻, 鰰 乃此敎之宗主, 然乎? 當屬附會耳。 確實所得如此。 否乎? 與末 泥、三姑旦 顯沿明代之傳說 清初李漁比目魚傳奇「入班」 二郎神事 一諸說, 使後說果是,則此所謂 不知爲湯氏就所知古今戲劇脚 也 究不知有遊戲得道之經過否。 **齣之賓白中,** 戲神,直自唐五代優伶之充參鶴者起,即已 仍認優伶之業爲「戲教」, 色,代爲想當然, 「予聞」云云, 弧 無 抑於宜 依 據, 黄 iffi 加 縣 亦 無 IJ 戲 郞 理 奉 神

**儒釋道** 凡有 的 教, 教主,都 就有 有涵養,不記人的 教的宗主。 二郎神是我做戲的 小過。.... 祖宗。 我們过位先師, 極是靈顯, 又極是操切。 不像

<u>—</u> 四

至清乾隆間,此第一 傳說似便結束,而有第二傳說起而代之,認樂園行之總祖師爲唐玄宗。乾隆刊本

萬全天匪記「一百二十行手奏祖師」曰:

唐明皇梨國祖師,南方翼宿星君。 寶元帥. 田元帥 勅封冲灭風火院老郎 温師。 清音童子、 鼓板郎 君、三

百公公、八百婆婆,吹打鼓樂、箏板、琵琶絃、一切響器凪師。

金花娘娘、三郎爺爺、神端公祖師、省山白眉、胭脂大王、御樂祖師。

理·由· 出。 也 Τħ 此條中包含人神之名目繁多, 原 子弟也。 及場面等相配合而生者,三也。此中所舉各種樂器之祖師特別詳細, 黎園 在 **[音樂**, 總 四 **夾節似爲另一系統。『娘娘』、「爺爺」、『大王』、** 袓 也 許 飾 舸 史臼 外, 而黎園 此第四 與天上主俳優之翼星相應, 尙有 樂工曾爲皇帝弟子之兩點以觀, 層比較重要! 戲劇音樂中各方面之分祖師, 不発重沓堆垛, 故紀的榮陽消夏錄日 必由天帝所勅封, 雖無從爲之清理, 則· 則老郎祖 因此而尊玄宗為總 "「百工位藝各祠 「脳師」 師、 爲戲劇、音樂、…… 却有數點意義, 等, 童 子、 若結合前節所考棃園 不知是否 郎君、 温師が 祖。 伶人祀 阴皇, 興 雖·屬· 公公、 可以體會者: 华 切之總 附、 百 婆婆皆 祖 之本業 淨、 並. Q 師, 黎園 明皇 是 <u> 1</u> 無

蓋唐明皇者,乃戲曲歷史中之重要人物也。 世俗相傳,謂棃園所配之神卽唐明皇, 亦報本追遠之意。 艦戲

## 曲 雖不始於唐,而於唐爲盛。 明皇時,尤極盛!故後代歌曲發源於此者甚多。

近 |人李鴻祺永康的民衆戲劇民衆教育第五卷第八期第七節:「民間傳說:中國戲劇起自唐明皇,所以

毎 個 戲班都 供奉 唐明皇雕像,很尊敬的供奉着,不斷的焚着香。」可參考。

|虚論 全用此 說。 循樂曲與黎園之線索,以肯定後世黎園祖師爲玄宗,於唐代情形, 堪稱吻合。 徐史

#### 一卷四章曰:

談戲者,每於伶人尊奉之老郎神,爲聚訟之的。 或謂係玄宗,或以爲非玄宗。……玄宗於黎園弟子, 多經 親

授。 雖戲曲聲樂,非創始於玄宗,而以帝王之尊, 提命優伶, 則玄宗而外, 尙不多見。 在伶人固當以

榮,而「皇帝弟子」之號,尤足使伶人增無上光輝!玄宗之受伶人崇祀不絕,理問應爾也。

側重在「皇帝弟子」方面,推衍成說,仍不雕樂曲關係, 亦是。 徐珂清稗 類鈔  $\boxminus$ 

六朝以還,歌舞日盛,然與今殿爲不類。 白唐有樑園之設, 開元朝分太常俗樂, 以左右数坊典之, 乃爲今

剧之鼻祖。伶人祀先,明皇是稱,固其宜也。

内所祀之神, 周· 此說兼以唐之梁園與数坊二者爲基礎, (匝,並足爲玉)厘記何以列舉多種祖師之適當解釋,最 列 果甚 辭。 有祖師爺、喜神、唐明皇、 進而確定今劇之鼻祖與伶人之祀先, 二郎神、 行取。 晉神五節, 近人齊如山 戲班 兹擇 較之前 其有關玄宗者, 書, 兩家說, 對於清代 略 戲 益 爲· 班 述

唐

254 174

如次

甚多。 萴 後臺 字, 戲界 誤認翼宿星君爲唐明皇耳。 神龕所供之祖師,或各廟中刑師殿所供之祖 如曰唐阴梟之太子,曾放在後臺大衣箱內安睡,竟爾死去,封爲「大師哥」,亦曰「喜神」。 所謂祖師爺,又名老郎神,其像白面無鬚,或以爲玄宗, 除祖 師外,班中頗重喜神,即所用道具假娃娃也。何以重之? 師,匾額上皆書「翼宿屋君」而已。 或以爲莊宗。 其實傷 戲界因「架園 派日 無 此

也 因 係二十年前,聞諸老脚多人所言者,蓋與蠶宿星君亦有誤會混合處矣。」 戲界現仍名曰『棃園 宜矣。……因其爲皇帝, 齊氏書內, 有唐明皇專條曰:「班中所供之祖師, 行., 而樂園子弟始自明皇。 使私人供之, 未発媒瀆, Ħ. 阴皇爲歷朝提倡戲劇最有力之人, 故不敢直書銜名, 雖非唐明皇, 伹戲界對於唐明皇確 祇名曰 祖 師 Ītti 則其尊崇 極 尊 此

퉯 在。 凡古 乾隆 顧主 一張玄宗爲祖師,而不知有敎坊關係, 今有關戲劇 間 有優 人,本江南寒 者, 書 中 士,棄儒習優, 都經考證, 應為我國最早之一部戲劇史。 襲用黃幡綽之名, 且不循樂曲、或弟子, 名霓噪。 乃至黎園之線索者, 據蠡 並著書日 測 明心鑑 納 祖 亦頗有人 又稱:棃 飾 究竟

**是**誰 文所引黎園之言日

老郎神即唐明皇。 逢梨園演戲,明皇亦扮演登場,掩其本來面目。 惟串演之下, 不便稱君臣, 而又關於體

### 統,故尊爲「老郞」之稱。

帝桑園弟子」之義,亦持此說曰: 容因出於優伶之手,立說難望典要,並無實據,不過附會而已。 母邪親扮演,粉墨登場,未知作者究有實據否,因未見原書, 唐代宮中,散樂俳優之戲屬於教坊,而與黎園男女弟子皆無 涉, 無從斷定。 近人著作 乃肯定之事。 主觀 如徐史三卷三章, 認爲其書在三百年前 今謂玄宗亦 同莊宗之 引 神 是

明皇貴妃,不時飲宴後宮,輒召諸子弟歌舞筵前。 以及皮黄等班, 劇之盛, 明皇離遇侵伶之隆,古今罕有其匹矣! 莫不供奉玄宗爲梨園祖 師也。 應受伶人之推戴與供奉者, 有時且自取樂器, 身披舞衣, 食也。 教諸子弟以歌舞。 是故崑、高 徽 唐代戲

漢,

可能 拾樂 親敎道士步虛 便能上場, 親加 兒童時曾舞長命女, Ш (策勵) 教坊 Œ 訛之關係不用。 惟 ء 難何 殺開元十一年初練習聖壽樂舞情形, |及聲讚,講平上去入。 若由此事以推,謂其並 「搊彈家」 不同於親加指授,但已說明玄宗對此等事極其耽玩,甚至經常田入諸女伎間, 而改從玄宗躬親披舞 之諸女落後。 已見三章蘭陵王節。 至戲日,「上親加策勵曰:『好好作, 衣、教歌舞之一點山發, 全唐文九二七報 天寶問道士元辨之謝表, 謂令諸女衣五方色衣以歌 曾親披舞衫, 何所依據, 以敬男女弟子 莫辱沒 舞 宜春 徐氏亦未詳。 原 院女教 歌 謂玄宗會 舞 1 <u>۔</u> 蚁 随 日  $\Box$ 亦

指 有・ 此諸據,明心鑑與徐史之說似非附會; 點 前臺固] 要 到 後臺亦要到; 對演 出固要欣賞, 設此等推想錯誤,徐史等立說依 對旁觀 練習亦 咸興 趣, ú據原闕, 則 去親 加指 則· 催· 授已不遠矣。 有仍認爲附

會。近人黃裳舊戲新談云:

**黄宗江質藥人家,** 提到過丑角的來源,說是唐明皇在後官演戲, 因羣臣都不敢裝丑角, 遂自鈎白鼻子。 至

**今**樂園行敬丑。

参軍 音, 實· 則· 其 童 其手皮帽,有兩 <u>II:</u> 便在四章論脚色中,確定唐戲有丑脚, 《作爲附會之說固無傷,若深信其有,從而引申, 即以尊 戲,參軍可 戡 **豈不嫌孟浪!** 說 ŦĿ 一相聲, 皇帝也」。 手形, Ū 視同後世之淨也 亦 謂 編末附載三, 莆氏 因 明皇捧 「丑之所以有這末崇高的地位,…… 若深信之者, 黄幡綽首而起」。 黄幡綽傳說第 謂明代之淨所戴手皮帽形,起於玄宗會捧黃首, 或在七章列舉非優伶之演員中, 與其中國戲劇簡史中對於唐代戲劇之 謂黃演淨, + 尚是問題。 條, 引南嗣敍 因 較之謂玄宗演 唐玄宗暨後唐莊宗 例如本書設若依據類乎黃 錄, 謂 就帝 <del>II.</del> 淨 爲 合理。 Ŧ 看 都 .項下, 扮 法 是對玄宗之又 優 演 ЭV. 因 中 過 增 古 不 最 原 錄 11: 協 玄宗 氏之 長 曾 調。 算 於

一附會耳,爱附於此。

澎 幡紳 傳說末條, 列朋末清初人所作磨糜鑑傳奇中廿六齣之大略。 其末齣「酬 功, 調玄宗自

蜀返長安後,便復位賞功。 之所載,頗相應合。 略見前節所述小部音樂, 宗, **分祖師也。** 像,永享香火。 便於二 書均有未合矣。 玉厘記之內容,可能明代已有,磨鏖鑑在後, 據此,老郎乃黃幡綽受玄宗之封。 並愈足證玉匣記謂「唐明皇黎園祖師」, 及機構他一役情形。 **黄幡綽偕淸音竜子執板** 雖與上項附會之說不符,而老郎、 郎君之鬼魂來朝。 清音童子應即雷 故附會其說。 乃總配師, 海青, **童子、郎君三名目,** 玄宗因命各地建 設照一般看法, 而老郎、童子、 執 板郎 君或 老郎 郎 君 等, 賀 以老郎 懷 與 玉 順 記 智之流。 庵, 指玄 *]*5.

舞, 會之一。 鞋 共五 以上述附會玄宗爲黎鳳祖 參看前文五章**伎藝歌**唱末。 編後附載黃幡綽傳說(一二)「二、燉格」往文,謂鈕少雅等編南曲九宮正始, 至附會排宗者, 師,爲老郎神,爲丑脚, 爲老郎神, 爲捧货幡綽首, 爲丑脚, 為執榼瓜,為與脚色名目, 流傳帽式, 託稱依據玄宗手編之歌樓格, 爲披舞衫, 為流 亦 傳 歌

**一節,亦五事。淸楊懋建京廛雜錄曰:** 

擦 伶人所祀之神,笠翁十種曲比目魚傳奇但稱爲二郎神, 入伶人家,諦視其所祀老郎神像,皆高僅尺許,作白皙小兒狀貌, 西遊記,盛稱二郎神靈 非明皇 也。」次香奮聞之宋碧筠 異 非伶人所祀也。 然亦但以新五代史有伶官傳, 伶人所祀, 而不知其名。……按灌口二 乃老郎神。 黄袍被體, 安次香日: 故臆度當然, 祀之最虔!!其拈香必 「伶人所 郎神為天帝貴 實亦未有 確據。 祀神, 戚。 乃後唐莊 以 **T**I: |亢 |人

第八章 雅考

云昔莊宗與諸伶官串戲,自爲丑脚,故至今丑脚最貴!……然老郎神爲何人,卒無定論。 餘嘗見伶人家堂,

有書「祖師九天翼衛星君神位」者,問之,不能言其故

面者, 師之說, 是伶人相傳,確有所祀。 呼之以玄則爲玄, 見附載唐優語「桔槔打不出」條, 其後徐氏又有說曰: 呼之以莊則爲莊。二說都起於淸初, 若寫爲寬宿之神位,尚不難得解。 可參考。 上女引徐史,崑、高、徽、 至 塑作白皙之小兒, 前所未有也。宋時已有同一故事而兼屬玄莊兩 漢、 皮 页等班, 皆奉玄宗爲粱園祖 便無定準, 聽入附·

舞。在位僅四年,而伶人郭從讓謀反,竟中流矢以死。後世優人悲之,因爲設像奉祀, 至有傅爲後唐莊宗者, 亦有理由在焉。 緣莊宗……性亦嗜劇,精於音律, 羅倖俳優。 藉代郭伶表 李天下時與聯秧歌

示懺

之意焉

是太過於玄,又不及於莊,何其戾耶!京應雜錄內之莊宗扮丑說, 之所本。 下躬親演戲, 「悲之」與「懺悔」云云, 羅錄曰:「云昔莊宗與諸伶官串戲,自爲丑脚。」若追問:究竟是何人所云? 便渺茫矣 乃確鑿有據之事, 皆徐氏在班宗之題目下, 如前章服飾節所引「御用巾裹」等說, 代優入設想如此, 皆是。 而徐氏反不信, 應即上文引董氏說丑相聲 無從證爲優人之原意。 降為聯: 袂 惟李天 歌舞。 云云

徐渭

南嗣敍錄謂宋雜劇脚色之末,

手執榼瓜,乃「起於後唐莊宗」,詳四章發軍蒼聯節。

未明所本,

或亦 此附會之說愈多,愈足反映莊宗時優戲制度,必然空前盛大!已非玄宗時所能比。凡此諸說,宜廣 事收集,分別檢討,而善爲運用,可以補充正面紀載之闕失。 其說未見。」 黲言也」! 去附會不 究竟如何託法, 焦循劇說 一 遠。 **祝允明猥談謂「生、净、丑、宋等名,** 據陸游說, 雖曰「瘳言」, 謂「紅鞋飾帶, 亦宜傳之, 始唐莊宗, 情祝氏未詳,今乃不復得聞。青木史王古唇注目:"按 有謂反其事而稱者, 施之優人」。上文六章服飾節已引。 又或託之於唐莊宗, 類i·

檢點資料,本節倘有可補充者如下——

一)以老郎神指玄宗 ——新戲曲二卷一期一九五一年五月及四期, 分載馬彥祥釋老郎及王 利

關於老郎的研究二文,內容有爲前文所未載者,擇其有關玄宗、莊宗及雷海青之說,補錄於此 **清黃幡綽撰之黎園原,有嘉慶二十四年惕庵居士序。** 頃已公布於世,內有「老郎神」一條云

技,非即老郎。 統,故尊爲「老郎」之稱。今有唐帽,爾之「老郎盔」,即此義也。 老郎神即唐明皇。 今人供翼宿虽君爲老郎,其義未詳 **逢棃園演戲,明皇亦扮演登場,掩其本來面目。** 戲中所抱小娃~謂之「喜神」, 惟串演之下, 不便稱君臣, 取其善而利於 而叉關於體

殏 曰 【梨園 出意外。 演戲,日明皇扮演,均想當然之說,日「唐 道光 問顧鐵卿清嘉錄七「青龍戲」條注云 惰, 亦難據。 **清初人早作如此附會,** 竟絲毫不疑

神是何許?乃云李氏六葉天子唐明皇!」 也。……介修劉澄齋觀察有老郎廟詩,亦作唐明皇。 案 錢元思 吳門 補乘: 老郎廟在鎭撫司前, 樂園弟子配之。 其神白 而 少年, 有句云:「樂園十部調笙簧, 路人走看賽老郎。 相傳爲明皇, 因明皇異黎園 老郎之

### **清道光間金連凱靈臺小補云**

閣聞鈴,尙作雨淋鈴之曲,異哉唐皇!眞荒唐也。當時正值流離顚沛,臥薪嘗瞻之際,尙有何心情, ……唐明皇以「黎園弟子」爲美談,楊貴妃即自縊於梨花樹下。翹首蒼天,天道好還,甚可畏也!……至劍 總未能覺悟也。..... 忘音律?無怪乎身後爲潔園所奉也。……彼唐明皇因黎園而傾國,至今黎園仍奉祀爲師,是始終不知其非, 苦苦不

#### 又三郎讚云:

三郎三郎太琅璫!三郎三郎太巓狂!邪僻奸淫汝作俑,陷盡後世好兒郎! 三郎二郎,罪孽難當一

### 均因明皇爲棃園所奉而發。

# (二)相公廟內配雷海青——清俞樾茶香室叢鈔五「田相公」條云

此雖不可考,然以海靑之忠,獻食固宜,伶人祖之亦未謬。若祀老郎神者,以老郎爲唐明皇, 國朝汪鵬袖海編云:「習黎園者,共構相公廟,自閩人始。 舊說爲雷海靑而祀,去「雨」存「田」,稱「田相公」。 實爲輕裂, 甚

#### 所不取。

知 按「田相公」與「自閩人始」說,與今日福 俞氏「輕褻」之見,無非封建頭腦 建 黎園戲演員會供「 田 都元帥」 |說見本節前文 正相符合,其

可

如前 燛 也。 戴王帽,身穿黄袍,作帝王扮相。按除設黎闌外, 中老郎廟,黎園子弟祀之, 謂「說老郎是唐明皇的比較普通」。 舉二原因曰: 如此,其題老郎畫贊曰:「人言天寶,我言同光。」却不具理由,想王氏自有見解,而今未詳 · 書所考;岩莊宗之躬預優伶,粉墨登場,則爲信史,宜乎同一附會,而曰「人言天寶, 不知王文治等原意果如此否? (三)老郎神指莊宗 相傳爲唐明皇, 至於附會老郎爲莊宗者, 或云後唐莊宗。」淸嘉錄「靑龍戲」條注, 明皂愛好音樂, 餘說在莊宗何嘗不然!而梁園固與演 清平步青霞外擴解一〇引符蝸残贅一三"「 設過樂園; 般老郎 謂王文治 戲 神 我言同光」 無 服 涉, 裝 万頭 馬氏 亦 洖 主:

轇 亥 脫 無忌,後人有此種尊崇,安見其簽?在此事中,民間之心理固較文人之心理爲現實矣。 寄蝸残 平步青同意汪鵬說, 顓頊之子名<u>老郎,聲如鐘磬,爲音樂之所自始,見山海經,今戲神老郎,</u> 以爲不可褻瀆李隆基, 祇有信山海經。 其實李三郎豁達風流, 殆即 李天下更 其 人云

四)其他附 會 江蘇省明清以來碑刻資料選集十五「民間戲曲、彈詞 類」所載 碑文内, 有關 老

第八章 雜考

ì

### 郎神之內容者尚有數說如下——

樂府也。 塑像服飾亦不典。 近適有重修之役,予爲易其祀曰「翼宿之神」。 星之精各有所司,而翼,天之 必指其人以實之,則已鑿。鈞天有樂,翼實尸之。通之於精靈,推之於本始,兵家祭蚩尤、文 章家祭文昌,馬祭天駟,車祭軫,蠶祭房, 此物此志也。 〔甲)……蘇之以伶爲業者,舊有廟,以祀司樂之神, 
 蓄雜配皆於其始作之人,以云報也。……然而記之聖賢則已貶,炫之名位則已誣,
 相沿曰「老郎神」。 其名不知何所出;其 □德撰翼宿神祠碑記, 乾隆四十

私弊混碑,道光二十七年,蘇州。 (乙)……清音、梁園、合立公所,供奉老郎神像。…… 蘇州織造府禁止老郎君廟管事人狗

八年,

蘇州

〔丙)……吳境鎮撫司前地方,向有老郎祖師 神廟。.... **梨園公所蘇州府正堂碑記,** 

二十八年,蘇州。

一五三

#### 附載

## 唐優語原四十二則,錄三十六則。

直率者亦有;其語不必以說話為限,或題詠、或歌節亦有。 必以奏使爲限,日常生活亦有;其態不必以滑稽爲限,莊言正色亦有;其義不必以諷喻爲限,或婉陳、或 所傳者縱然無關規諷,亦可窺見其人之生活與意識,足爲研究古優之助。故此處所錄,尺度較寬。 優語以在紀事之中確會見語者爲限。 改變,放文筆不統一。 惟繁文無關者,已酌予刪節。 凡雖知有語而未見,祇見其事者,不錄。五代同。 各篇文字,分用所引書之原文,朱加轉述或 古優語流傳極少! 其事不

剖心以明 武后長壽二年, 安金職語。

后韶來俊臣問狀。 安金藏,京兆長安人,在太常工籍。 左右畏慘楚,欲引服。 警宗爲阜嗣,中略。 金廠大呼曰:「公不信我言, 惟工優給使得進。俄有誣皇嗣與謀者,武 請剖心, 以明皇嗣不反也!」

附

載

引佩刀,自剚腹中,腸出被地,肢而仆。中略。朝廷士大夫翕然稱其誼,自以爲弗及也。新書一九一。

庸疏解,未洽於殊榮。 其胸,五藏皆出, 自誣。太常工人京兆安金藏大呼謂憿臣曰:『公旣不信金藏之言,詩剖心, **刃剖心**, **伙,膚上字之錫。 安金藏忠義奉國,精誠事君。往屬酷吏肆凶,潛行謀搆,當疑懼之際,激忠烈之誠,突** 全唐文二三載玄宗追封安金藏代國公制,「義不辭難,忠爲全德,保祐君主,安固邦家, 太后親臨視之,數曰:『吾有子不能自明,使汝至此!』即命悛臣停推, 通鑑二〇五武后長壽二年一月:「有告皇嗣曆有異謀者, 保明先建。 流血被地。太后閉之,令舉入宮中,使醫內五藏,以桑皮線縫之,傅以藥,經宿始蘇。 見危授命, 宣錫龍於珪組, 兼勤銘於金石! 祖奸邪之慝; 轉禍存屬, 太后命來俊臣鞫其左右。 獲明夷之貞。 容宗由是得冤。」 雖明王衡珠, 以明皇嗣不反!』即引佩刀自剖 左右不勝楚 已備於休命, 則必荷寵光之 毒, 峇 而聯 欲

#### 冷熱相激 唐初,伶人語

部主客,皆在後行, 後行改入, 侚 **書郎自兩漢已後,** 皆爲美選。 開簡無事。 考功員外專掌試 頁舉人, 妙選其人;唐武德貞觀以來, 時人語曰:「司門水部, 員外郎之最望者。 入省不數。」 尤重其職。 吏兵部爲前行, 司門、都管、 角觝之戲, 、屯田、 有假作吏部令史, 最爲要據。 虡 水、 膳 벍

與水部令史相逢,忽然俱倒。 良久起云:「冷熱相激!遂成此疾。」唐侯自際顧錄

宋錢易南部新書丁載此, 語同, 惟「水部令史」作「虞部令史」。 按此事可能原爲參軍戲, 戲中假為相逢俱

倒,並非眞角觝內弄假官戲

怕婦大好 中宗時,優人器。

裏無過李老!」年后意色自得,以東船賜之。塘盧際本事詩 中宗漸畏之。 中宗朝, 內宴, 御史大夫裴談, 唱迎波詞, **奉释氏。** 有優人詞曰:「迴波爾時栲栳、 妻悍妒, 談畏之如嚴君。中略。 怕婦也是大好!外邊祇有褰談, 時韋庶人頗襲武氏 之風 內·

牽相公處分 玄宗時優人語,已見上文三章科白短諸劇(1)「繫囚出魃」。

內財吉 玄宗開元中, **黄幡**綽語。

回羅,內靴中,走下,曰:「內財吉!」上歡甚,即賜之。 宋匡騰唐孺林五。 開元中,上與內臣作曆日令。 高力士俠大赦, 置黃幡綽口中, 日:「塞穴吉! 幡綽遽取上前

(內財吉」,謂納取財物吉也。

祔

泰山之力 凶宗時,

黄幡綽語。

黄幡綽曰::「此乃泰山之力也! 級; 故云。據雜組載……與前說不同。」 惟鄭鎰 明皇封禪泰山,張說爲封禪使。 因 職、驟遷五品, 兼賜緋服 」唐殷成式西陽雜俎前集十二。宋王楙野客叢書:「今人呼及人爲泰山, 說女壻鄭鎰,本九品官。 因大脯女, 玄宗見鑑官位 舊例:封禪後,自三公以下, 騰躍, 怪而問之, 政者為泰山有丈人 鎰無詞以對。 皆遷轉

阿姑阿妹 玄宗時, 黄幡純語の

峰

端。崖部。 有肥大年長者, 於是內妓與兩院歌人,更代上舞臺歌唱。 即呼爲「屈突于阿姑」,貌稍胡者, 內妓歌,則黃幡綽贊揚之;兩院人歌, 即云 「康大賓阿妹」。 隨名類之, 則幡綽興營詬 **僄弄百** 

子寇邊。」 唐初有屈突蓋爲長安令, 或爲「蓋」晉之轉。 康大賓或即康待賓。新書玄宗紀:開元九年四月,蘭池胡康待賓遐邊。八月,胡康願 性方嚴。 時爲語曰:「寧食三斗艾,不見屈笑蓋。」隋書崔弘度傳已載其語。 Ŧ

#### 丞相善馬經 弦宗時, 黄幡綽語

**能通於馬經者**?」 皆良馬也!以是知必通馬經。」上因大笑而語他。唐序濬松頒雜錄。 政事之外,悉究其旁學,不聞有通馬經済。 上好馬,擊毬。 幡綽奏曰:「臣能知之。」且曰:「今三丞相悉善馬經。」上曰:「吾與三丞 内廐所飼者, 意猶未甚適。 爾焉得之?」幡綽曰:「臣日日沙堤上,見丞相所乘馬, 會黃幡綽戲語相解, 按黃語實護丞相修恣 因曰:「吾欲良馬久之, 相語 而誰

#### 口眼俱飽 这宗時, 黃幡綽語。

忙遽,何暇知樂! 以至顚躓,天下何望! 憑覺則至樂,躬親則非便」,即此意 玄宗嘗三殿打毬,榮王墮馬, 上曰:「爾言大有理!後當不復自爲也。」除正臟唐語林五。天寶四載關寬溫湯御毬賦, 何不看女壻等與諸色人爲之?如人對食盤:口眼俱 悶絶。 **黄幡綽奏曰:「大家年幾不爲小,聖體又重。倘馬力旣極,** 飽, 此爲樂耳! 傍觀大家 末云

附

#### 一轉入流 这宗時,黄幡綽語

上又嘗登處北樓,望渭水。見一醉人,臨水臥。問左右是何人,左右不知,將遣使問之。 幡綽

日「是年滿令史。」上問曰:「汝何以知?」對曰:「更一轉,入流!」上笑而止。唐趙璞四韻錄內。 唐語林五引此,並云:「或曰: 鄭滁州臚於曲江,見令史醉臥池岸,云『更一轉入流』"」足見此亦可能為

鄭語,說者歸之幡綽耳。

### 賜緋毛魚袋、泫宗時,黄幡綽韶。

上謂曰:「魚袋,本朝官入閣合符,方佩之,不爲汝惜。」竟不賜。唐字潛松徵雜錄 |黄幡綽滑稽不窮,嘗爲戲,上悅,假以緋衣。 忽一日,佩一兔尾,上怪問。 答曰:「賜緋毛魚袋!

依原文,謂幡綽希求魚袋,乃案然無味。 應解爲幡綽嘲魚袋之濫施,等於兔尾耳,不足榮。 玄宗曾有兩韶

禁濫借魚袋,有一韶禁攬用服色,見全唐文二六、二七等卷。借用之風,尤以武人爲甚。 詔中會斥供緋

不還者曰:「曾無愧恥!」其事可知,足爲此說之據、

**| 宋陳叔方穎川語小卷下:「腰帶下垂,義坂於順,唐制謂之『鈍尾』,字從『金』從『宅』** 小說云: 黃幡

**綽以伶官無魚袋,** 插獺尾於腰, 謂明皇曰:『賜緋毛魚袋。』或者不知『銘尾』 所出, 逐指日 『獺尾』**,** 

非也。」

飾以金,五品以上飾以銀。景雲中韶:衣紫者以金飾之,衣緋者以銀飾之,謂之章服。』蓋有據也。」 乃以魚爲袋之飾,非古制也。 唐泙服志曰:『隨身魚符,左二右一,左者進內,右者隨身,皆盛以袋,三品以上

#### 噴帝 玄宗時,黃幡綽語。

驚慚不遑。 玄宗於諸昆季友愛獺篤,呼寧王爲「大哥」,每與諸王同食。 因食之次, 寒王錯喉, 上顧其悚悚, 欲安之。 廣幡綽曰:「不是錯喉。」上曰:「何也?」對曰:「是 噴 帝!」 噴上髭, Ŧ

上大悅。唐字德裕次柳氏舊聞。

錯帙,是散帝!」」並注曰:「幡綽優人,假戲謔之言馨悟時主,解紛救禍之事甚衆,眞滑稽之雄!」 因話錄四"「上义與賭王會食,寧王對御座,敢一口飯, 直及龍顏。 上曰:『寧哥何故錯喉』』幡綽曰

太平廣記二五〇載此事,爾出松窗雜錄及因話錄。

76

### 自家兒得人憐 玄宗時,黄幡綽語。

極中宮, 玄宗問黃幡綽;是勿見得人憐? 號禄山爲子。肅宗在春宮, 常危懼。上聞幡綽言,俛首久之。」態趙璘因話錄四。 ,」注:「是勿兒,猶言何兒也。」 對 曰:「 自家兒 得人憐 1」注:「時場貴妃觀

### 猢猻似文樹 玄宗時,黃幡綽語。

面 切惡猿猴之號, 孔不似猢猻,猢猻面孔強似文樹。」上知其遺賂,大笑。鷹鄭樂彌天傳信記。 安西牙將劉文樹口辨,善奏對,明皇每嘉之。文樹髭生頷下,貌類猴, 乃密路幡綽不言, 幡綽許。 而進嘲云:「可憐好個劉文樹, 髭鬚共類頤別住。 上令黃幡綽嘲之。

宋羅燁醉翁談錄二載此, 嘲語作,「可憐好文樹」髭鬚共類頤一處。 文樹面孔不似胡孫, 胡孫面 孔 酷似

文樹!」

#### 有耳道 玄宗時,黄幡綽韶。

拍板本無譜,明皇遣黃幡綽造譜, 乃於紙上畫一耳進之。 上問其故, 對:「但有耳道, 則無失·

#### 節奏也。」唐殷安節樂府雜學

清洪昇長生殿劇「偷曲」鰤、謂「黄家幡綽板尤精」,本此。

近人馮沅君古便解引此條,於「有耳道」作「但能聰聽」,諷喩之意乃益著,惟未知何本。

### 奉勅豎金雞玄宗時,黃幡綺語。

往。 稍遲。 |綽卽走入。上問:「何處去來?」|綽曰:「有親故遠適,送至郊外。」上頜之。鼓畢,上謂曰:「賴 固止祸者, 之耶?今且謂我何如?」綽走下階,面北,鞠躬,大聲曰:「奉敕:豎金雞!」上大笑而止。 唐南卓與鼓錄 其方怒及解怒之際, 黄幡綽亦知音。 **綽拜謝訖。** 我向來怒時至,必撾焉!適方思之:長入供奉已五十餘日,暫一日出外,不可不放他東西過 不令報。 內官有相偶語而笑者,上話之。具言綽辱至, 皆無少差。 俄頃, 上嘗使人召之,不時至。 上又問:"「侍官奴來未?」 綽又止之。 上奇之,復厲聲謂曰:「我心脾肉骨下事, 上怒, 絡繹遺使尋捕。 聽鼓擊, 曲罷後, 綽既至, 候時以入。 改奏一曲。 安有侍官奴, 及殿側, 上問焉。 纔三 聞上理鼓, 聞 | 數十聲, 鼓能料 縆

#### 出手不得 这宗時,黃幡綽語。

至階下, 也。 出手不得也;又夢橘子倒渚,是胡不得也。 黄幡綽同在其數。 得再見天顔, 有於上前曰:「黃幡綽在賊中,與大遊圓夢,皆順其情, 安祿山之叛也,玄宗忽遽播遷於蜀,百官與諸司多不知之。 幡綽曰:「臣實不知陛下大駕蒙應赴蜀。 幡綽曰:『當垂衣而治之。』 以與大逆圓夢,必知其不可也!」上曰:「何以知之?」對曰:「逆賊夢衣袖長, 幡綽亦得出入左右。及收復,賊黨就擒,幡綽被拘至行在。 **祿山夢見殿前槅** 以此臣故先知之。」上大笑而止。唐李德裕次柳氏養聞 旣陷在賊中, 而忘陛下積年之恩寵。 子倒, 幡棹日:『革故從新。』 **寧不茍悅其心,** 有陷在贼中奔, 上素憐其敏捷,釋之。 以脫一時之命! 禄山夢見衣袖長, 爲祿山所脅從, 推之, 多此類 今日 忽 而 是

#### 明皇十七專語同。

### 阿與我死也 玄宗天寶問,李龜年語。

山悚息,腰漸曲。 李林甫爲相. ,朝廷莫敢 每與語, 抗禮。 皆揣知其情, 禄山 承恩深,入謁, 而先言之, 職山以為神明 不甚罄折。 林甫命王供, 1 每見林甫, 鉄火 雖盛· 拜, 亦汁治。

○海代藤山奏事。先問:「十郎何言?」有好言。 **林甫接以溫言,** 反手據牀曰:「阿與我死也!」李龜年嘗發其說,玄宗以爲笑樂。舊書三〇〇上 中書廳引坐, 以己披袍覆之, 則喜躍;若但言:「大夫祿山時加大夫。 禄山欣荷, 無所隱,呼爲「十郞」。 須好檢校!」則 聯谷奏事

優人李蝌年爲帝學之,帝以爲樂。」 端,祿山大駭,以爲神!每見,雖盛寒,必流汗。|林甫稍厚之,引至中書,覆以己袍。 與压鉄偕。蘇亦位大夫。林市見鉷,鉄趨拜卑約。祿山惕然,不覺自磬折。 新書二二五上安祿山傳: 「林甫以宰相貴甚! 羣臣無敢鈞禮。 駱浴每奏事還,先問"『十郎何如?』有好言,輒喜;若謂"『大夫好檢校!』則反手據珠曰"『我且死! 惟祿山倚恩, 入謁,倨。 林甫與語, 禄山德林甫, 林甫欲臧寤之,使 揣其意, 迎剖其 呼干

離版。 看?」《得美言則書,或但云:『語安大夫,須好檢校!』輒反手據牀曰:『噫嘻!我死矣!』J 他事召汪大夫。與至,趨拜甚謹,祿山不覺自失,容貌從恭。 逸東云:「安祿山湄術士曰:"我對天子,亦不恐懼,唯見李相公,則凍懷。」」李林甫外傳語略同: 自解披袍以覆之。 通鑑二一六,天寶十載:「祿山與王鉄,俱爲大夫。 鉄權任亞於李林甫。 禄川於公卿,皆慢侮之,獨憚林甫。 禄山忻荷,言無不濕。 **請林甫爲『十郎』,旣歸范陽,劉駱谷每自長安來,必問:『十郎何** 每見,雖盛冬,常汗沾衣。 林甫與祿山語,每揣知其情,先言之,祿山 林甫乃引與坐於中書廳, 禄山兄林甫、禮貌頗倨。 撫以溫言, 林市佯以

伎不提,

失之尤多。

按此事可能已演爲優戲,此語乃說白,詳首章正名。通鑑改祿山口語爲文言,未是點金成鐵; 义略李龜年之

**喪驚朝野僉載謂周滄州南皮縣丞郭務靜犯姦,被鞭,口稱「忍痛不得」,口唱「阿癐癐,靜不被打,** 「阿與」猶「阿喲」、「阿又韋」, **驚痛聲。 近李京雲南志略:「男女文身,……赤白土敷面,** 綵縎束髮, 阿瘡盾 衣赤黑

極歡! 奏薦,沉吟未敢。」崇謂小客有所欲, 「唐崇來, 得教坊判官也。」 詩奏事。」 判官何慮不得!汝出, 玄宗宴蕃答,唐崇勾當音聲,先述國家盛德, 崇因長入人許小客求教坊判官, 衣,躡繡履,帶鏡,呼痛之聲曰:"阿也章』,絕似中國優人。」元時優人如此。 上乃推· 可馳馬踐殺之!」 未奏即知 去之, 小客蹈舞曰:「真聖明!未奏即知。」上曰:「前宴書客日, 玄家時, 問曰:「何事? 報令明日玄武門來。」 明日,不果殺,乃勅教坊使范安及日: 許小客語。 乃贈絹兩束。 **L** 外之, 對日:「臣所奏, 未敢奏。 **欢序朝廷歡娛,** 小客歸以語崇, 後數日, 一月, 坊中 上憑小客肩, 事耳。」小客方言唐崇, 過崇曰:「今日崖公甚蜆斗, 又贊揚四方慕義, 「唐崇何等! 崇蹈舞歡 行永巷中。 躍。 **崇辭氣分明**, 敢干請小客奏事 上密 言甚明辨, 小客 勅北 上邊 Ē 欲爲弟 我固賞 日 軍 [:「欲 軍 上 ţ

在至尊左右爲「長入」。除汪濂唐語來一。 可決杖, 遞出五百里外!小客更不須合來 Ì 散樂呼天子爲「崖公」, 以歡喜爲 「蝎斗」, 以每日

此條可能爲**准記帙文**。 散樂何以獨有「崖公」「蜆斗」諸辭?疑皆戲中俳辭。 小客屬教坊,應爲優人。

### 桔櫸打不出 医宗時,伶人帮。

打不出! 阴皇時,番胡入見,伶人譏其貌, 」宋沈作品萬簡十。 不能堪, 相與流訴於上前。 伶曰:「官家未信。 此等淚, 桔・槹・

出,豈能見之也!」莊宗素好俳,不覺大笑。」與沈氏說件,未知孰是。 訴於莊宗,其間亦有言發而泣下者。 按陶岳五代史辅,敍下列「鼻孔大、 我避諱,更辱駡之,使各垂泣告股, 眼睛深」條之後,接曰:「衆(指莊宗左右蕃部侍衞。)皆切廣, 莊宗不悅, 何也?」 新磨即正色曰:『陛下妄矣!此谐淚,便用桔槔子打,亦不 召新磨青之曰:『吾軍出自蕃部,天下孰不知!汝未嘗爲 相與

### 三郎郎當 庫宗至德元載,伶人語

明皇 自蜀 遐, 以駝馬載珍玩自隨。 明皇聞駝馬所帶鈴聲, 謂黃幡綽曰: 「鈴蜂順 似 人 ii

阩

載

幡綽對曰:「似言『三郎郎當!三郎郎當!』」明皇笑且愧之。唐鄭紫朝天傳信記:

淋鈴。) 三及潘永因宋稗類鈔二六等,並載。宋王灼碧雞漫志:「世傳明皇宿上亭, 黃幡綽:『鈴作何語?』曰:『謂陛下特郎當!』 『特郎當』,俗稱不整治也。 按據上文「圓夢」條, 知黄幡綽並未入蜀。 語應是優語, 惟出於他優耳,故仍見於此。 明皇一笑,遂作此曲。」(指雨 **雨中聞牛鐸磬,悵然而起。問** 清褚人穫堅瓠二集

禄命俱盡 埔宗上元二年,伶人語。

者,命也。 胡祿命俱盡矣,」選書二〇〇上史思明傳。 曰:「吾向夢見水中沙上, 其夜,思明夢而驚悟,據牀愧悵。每好伶人,寢食置左右;以其殘忍,皆恨之。及此,問其故, **犁鹿渡水而至, 鹿死水乾!** 」言畢如廁。 伶人和謂曰:"鹿者,祿也;水

答曰:『我夢羣題度水,鹿死而水乾,云何?』俄如麼,優相謂曰:『胡命盡乎? 新書史思明傳曰:「思明愛優禪,寢食常在側。 優者以其思, 恨之。 是夜, 든 思明癖, 據牀叱咤。 優問故,

早稅 德宗貞元二十年, 成輔端語。已見上文三章十一節。

見屈原 敬宗時, 高雀鬼語。

『我逢楚懷王, 敬宗時,高崔嵬喜弄癡大。帝令給使撩頭向水下。 無道,乃沈汨羅水;汝逢聖明主,何爲來? 良久, 』」 帝大笑,賜物 百段。唐無名氏朝野愈載 出,而笑之。帝問, 曰:"見屈原云:

『見屈原云:我逢楚懷王,乃沈汨羅水;汝逢聖明君,何爲亦來此?』帝大笑,賜物百段。」太平廣記二 句歌辭,頗可注意 四九引朝野劍載,作「唐散樂高崔惠菩弄癡,太宗命給使捺頭向水下」云云。接解頤載屈原所云, |唐高||探幕||左解||頤「見屈原」條云:「散樂||老崔嵬,善弄癡大。帝令給事捺頭向水下,良久。帝問之,曰:

乃五言四

臣見屈原,謂臣云:我遇楚懷無道,汝何事亦來耶?帝不覺驚起,賜物百段。』又北齊書:『顯祖無道, 聖明,何遽至此!』據初野僉載:『散樂高崔嵬,善弄癡大。帝令沒育水底,少頃,出而大笑。上問之,曰: 西陽雞俎續四云::「相傳玄宗嘗令左右提優人黃幡綽入池水中, 外各懷怨毒。 會有典御丞李集面諫, 比帝甚於桀紂。 帝令轉致水中,沉沒久之,後令引 復出。 幡綽曰:『向見屈原,笑臣: Щ 誚 日:我 爾遭逢 内 何

唐

一一六八

如桀|紂? 集日"向來你不及矣!如此數四,集對如初。 帝大笑曰"天下有如此癡漢!方知龍逢比干, 非 **是** 

俊物!遂解放之。』蓋事本起於此。」

高崔嵬說較具體,姑屬之。於黃幡綽語不復引。 而删「叉北齊書」以下,因其非優語之故。 按此事見北齊書及北史之齊文宣帝紀,通鑑一六六亦載之。王國維優語錄僅載黃幡綽、商崔嵬 惟據李集之事,可知前二節皆由此事化出, 餘詳上文四章處大木大節 不可删 諸說中, 各 節,

雞大好 这宗時,優人語。

文宗嘗觀鬭雞,優人稱嘆「大好!」上曰「雞旣好,便賜汝、 」唐趙璘因話録

此條雖熊,可以略窺當時後人言行地位之一班。

阿婆舞 武宗會昌四年,孫子多語。

趙國 伶人孫子多獻日號以職之曰:「相公經文復經武, 雖事威嚴,而亦以慘宿老,敬之。慘列筵以迎府公,公不拒焉。 李趙公納再鎮廣陵,鄭慘循幕江淮。 慘, 永貞二年相公權德興門生。 常侍好今줶好古。 昔日曾聞阿武婆, 既而出家樂侑之, 泊武宗朝, 如今親見阿 隃 舞者年老。 四十載。

婆舞!」趙公職然久之。南唐劉崇遠金華子雜編上,參維珠集。

羅編 「鄭傪」作「甯傪」,「舞者年老伶人孫子多」 ۴É 「伶人趙萬金」 五字。 「經武」 作 「繼武」;「狼」作

「爻」;「阿武婆」作「阿舞婆」: 均從糾珠集改。

清周廣業金華子雜編校注云:「紳,字公垂,武宗朝相、封趙國公。 其再節度淮南,在武宗四年。」

大人兩個 武宗會昌間,孫子多語。

賜之。南唐劉崇遠金華子雜編下。 嘗曰:「大人兩個, 日 觀其諧謔,亦頗爲之開頤。 「此中有樂人孫子多, 潍南,巨鎮之最一人物富庶。 更不著別人。」 用言吐氣, 嘗行讌之暇, 凡所製作, 風貌閑雅, 甚令人笑。」夫人承命, 與國夫人盧氏偶坐於堂, **率精巧**。 舉止可笑。 樂部俳優, **參拜引辟**, **軸簾召之。孫子旣至,** 公忽徽笑不已。夫人訝而訊之, 尤有機捷者。 獻辭敏悟。夫人称善, 雖魏公德重結神, 撫掌大笑而 囚厚

赤眼作白眼諱。宣宗大中初,家億語,已見上文三章科白頻諧劇(七)「紫奶」。

附

亦婦人也 憋宗時,李可及語,已見上文三章科白類諸劇(九)「三教論衡」。

陛下落第一僖宗時,石野猪器。

僖宗皇帝好蹴踘、 關雞爲樂。 自以能於步打, 謂俳優石野猪曰:「朕若作步打進士學, 亦合得

狀元! 」野猪對曰:「或遇堯舜禹湯作禮部侍郎,陛下不免且落第! 通鑑二五三,僖宗廣明元年:「上好騎射、劍梨、法算,至於香律、隋博,無不精妙。尤善擊毬。嘗謂優 人石野猪曰:『朕若應擊毬進士舉,須爲狀元。』 對曰:『若遇曉舜作禮部侍郎,恐陛下不免駮放。』 上笑 」帝笑而已。五代孫光憲北夢發言。

而已。」

續世說作「岩應學毬進士舉」。

北夢琐言下文曰:「原其所好優劣,即聖政可知也。」意甚晦。

最樂王」菩薩 膺宗乾符元年,伶人語。

成通中,中书侍郎平章事劉瞻以清儉自守,忠正佐時。中略 時路岩韋保衡恃龍, 忠之, 出瞻為

度使, 劉鄴 荆南節度使。中 皆倡和曰:「此真最藥王菩薩也!」人皆哂之。唐關遲從中熟故事 ,先與韋路相 **僖皇於麟德殿置宴**。 略 熟 [唐皇初立,用元臣蕭倣,佐佑大政。 深有憂色。 伶人有詞曰:「劉公出典揚州, 方判鹽 **鉞** 乃於院中置會, 做舉贈自代。中略。 胨 事必應大治! 召瞻飲,中寘毒而 瞻至京,俄 民瘼康泰矣! 薨。 入中 | 鄴尋投 書。 **\_** 諸 准 胩 徐人 李相 南 餇

皆以爲鄰鳩之也。」 **通鑑二五二,僖宗乾符元年五月。「裴坦薨,** 共短之。 及膽還爲相,鄴內懼。 秋八月,丁巳, 以劉瞻爲中書侍郎同平章事。 朔 ||類延瞻, 置酒於鹽鐵院。 初, **鹏歸而遇疾,** 瞻南遷, 劉縣附於南路, 辛未薨。

### 位乘變理 昭宗龍紀初,張騰韶。

懼。 公何必更追歡! 中有張隱者,忽躍 宰相張濬嘗與朝士萬壽寺閱牡丹。 」唱說,遂去,闔席愕然,相盼失色而散。五代王定保摭言 出,揚聲引詞云:「位乖變理致傷殘! 抵暮,飲不息。 伶人皆御前供奉第一部,恃寵 四面牆匡不忍看。 正是花時堪下 肆 狂, 淚, 無所畏 相·

太平廣記二五七載此, 「左右伶人」;「懼」作「憚」;「中有」作「其間一輩」;「唱訖」作「告訖」;「而散」作「一時俱散, 引南楚新聞, 「抵暮」句作: 「俄有雨降, 抵暮不息。 羣公飮酣未崩。」 又「伶人」作 張但慚恨

唐 數 弄 下奶

而已。

朱相非相 昭宗光化中,穆刀陵韶,已見上文三章科白類諸劇(十)。

內逼光訪 昭宗時,穆刀廢語。

慚謝之。 有一 丞郎,馬上內逼,急詣一空宅, 優曰:「侍郎他目內逼,但髇光訪! 逕登溷軒。 」人聞之,莫不絕倒。五代孫光廉北夢瓊眉十。 斯乃大優穆刀綾空屋也。 將 畢, 優忽至, 丞鄓

賣麩炭 昭宗大復元年,安學新語。

咸以爲前代跋扈,未有此也。 先是茂貞入闕,焚燒京城。 茂貞大笑,而厚賜,赦之也。五代孫光憲北夢瓊言。 茂貞慚惕俯首。 曰:「此優窮也! 天復元年,鳳翔李茂貞入觀。 宴罷, 何為敢來?」對曰:「祇要起居, 有言:「他日須斬此優!」轡新開之, 翌日,宴於壽春殿。 不爲求救。近日京中,且賣麩炭,可以取濟」 茂貞肩輿,衣駝祸: 是宴也, 詩假, 俳優安轡新號茂貞爲「火龍子」 往鳳翔求救。 入金鑾殿, 茂貞遙見, 易服, 赴宴。 詬之

宋江休復江鄰幾雜志:「安魯新、唐教坊優人,事李茂正。 ---**-**Η, 忤意, 將勠之, **送**逃遁 經年, 復來 茂

正日:『無容身處, 還却來耶?』 時茂正燔長安, 絕還都之望。 答曰:『暫來看大王耳。 歸長安,

足過一生,豈無容身地耶 ¹. ! ■

近人蘇兆奎新劇考原曰:「按天復時, 人,乃竟譏其暴行,玩若股掌。 安轡新者,毋亦史遷之所謂『偉者』,非歟! 全國騷亂!茂貞諸帥, 擁兵跋扈, 朝廷亦仰其鼻息以存活。 何物優

病狀內黃 略宗天復元年, |汴優人語, 巴見上文三章科白類諸劇(十一)。

驢患頭旋惡心 昭宗時, 胡超語。

間日 牽至,則喘息流汗,乃正與主人拽磑耳。 戒家僮曰:「與都知於後院餵餇驢子。」 且乞假將息。」主人亦大笑。明馮事龍古冷譚機一八。 胡鹰者, 「驢子今日偶來不得。」 昭宗時優也,好博弈。 主人曰:「何也? **停獨跨** 問甚威之。 趱方知從來如此。 **-**驢, 日到故人家泰, 胡曰:「祇從昨回, 夜則跨歸。 明早,復展步而去。主人復命餵驢 Η, 多早去晚歸。 非時宜召, 便患頭旋惡心, 每至其家, |胡倉忙索驢 起止米得。 ŧ 如前。 人

必

及

附

#### 禁月明 略宗時, 張延範語

茂貞居歧,以寬仁愛物,民頗安之。 **閂以地狹賦薄,下令權油。** 因禁城門,無內松薪, 以其可為

炬也。 有優者消之曰:「臣請並禁月明! 」茂貞笑而不怒。五代史配四〇。

會隨類說一二載紀異錄,亦有此條,語屬安譽新:「昭宗教坊安譽新從事岐,師學茂貞。時軍費不充,仍

榷油官沽,或曰:『近日官油全竇不得。』 蓋謂諸門放入松明,侵奪官利, 宜速禁止。 茂貞即令揭榜。

安轡

新日·『此事大好!若是和月明斷却,着更好!』茂貞大笑,遂寢前榜。」

天中記引易療笑林云:「唐昭宗時,財用窘乏。李茂貞令權油, 多爲諸門放入松明攙奪,乞行禁止。』 蓋民間然松明爲燈故也。 以佐軍需。俄有司言:『官油沽資不行, 優人張廷範曰: 『此事大好 史 有

例

便可並月明禁之。』茂貞大笑,松明之禁遂止。」

#### 五百年始生 昭宗時,俳優恆直語。

日 「我元勳梁王, 太祖入覲,昭宗開宴。 五百年間生之賢!」九優太史胡趲應曰:「灼然如此!四海之內 共 知。」固 敎 坐定,伶倫百戲在焉。 俳恆直頌望"先祝帝德" 然後說元勳梁王之功業,

朝延如東向。 侍宴臣僚無不失色,獨梁太祖但笑而已。 昭宗不懌,如無奈何。宋王仁格玉堂閒話

年生|個 昭宗時,教坊伶人詔

唐昭宗時,事勢爲朱全忠所持。 日, 開宴,教坊伶人概榜曰:「賴是五百年間生一個!

若是

年生一個,教朝廷怎生奈何!」除曾慥類說七引文酒精話

按此事似承前事而來,內容則異, 由恆疸在儀式中作致語者又不同。 姑业存之。 因此條專爲刺全忠而發也。 「觀榜」云云, 似爲戲弄中之說白, 與前事

何處得此膏藥 昭宗時, 王含揚語

城,無瘡痕。。會城曰:「大好!大好!何處得此膏藥?」孫光熹北夢瓊言。 我闖之!」優戰手指城上人,且令辭聽, 王先主微時, 偷驢, 遭刑。 攻東川, 曰:「我偷你屋裏驢耶! 爲守陴卒日夜叫 「偷驢賊」! 城上皆笑。 先主謂俳優王含城曰:「爲 旦, 袒背示食

宋陶岳五代史補。「王建方許下不逞、管坐事遭徒, 涓撫其背曰:『大奇!大奇!何處得此好膏藥?』J 但無杖狼耳、 及據蜀, 乃袒背, 示從事馮涓, 欲自辨。

附

載

按「含城」乃「含揚」之別寫,詳七章六節。

#### 面孔似和尚 略宗時, 王含楊語。

於廳。傾都士女就院,不令止之。婦女列次拜。 爲蜀王先主未開國前,西域胡僧到蜀,蜀人瞻敬,如見釋迦。舍於大慈三學院。 俳優王含揚言曰:「女弟子勤禮拜,願後身而孔, **蜀主復謁,坐** 

一似和尚!」獨主大笑。唐高擇基居解願。

此條北夢瑣言亦載,「列次拜」作「列次體拜」;「含揚」作「含城」;「言曰」作「鯼言曰」;「勤」作「勤古」; 「一似」作「一切似」。

## 一、 五代優語 原二十八則,錄二十二則。

掠地皮 樂沫啼時,奧伶人語,已見上文三章科白類諸朝(十三)。

焦湖作獺 聚末帝時,與伶人壽,已見上文三章科白類離鄭(十四)。

劉山人省女 後唐崩宗時,李庆下器,已見上文三章科白烦諸劇(十五)。

#### 縱民稼穡 後唐莊宗時, 敬新婚語

奈何縱民稼· 伶人敬新磨知其不可,乃率諸伶走追縣令,擒至馬前, 亟行 推宗好田獵。 刑, 髂伶共倡和之。 :穡,以供稅賦!何不飢汝縣民,而卒此地, 雅於中牟,踐民田。 莊宗大笑,縣合乃得免去。 压代使配三七。 中华縣令當馬切諫, 以備吾天子之馳騁! **責之曰:「汝爲縣今,** 爲民請。 駐宗怒, 汝罪當死! 獨不知吾天子好獵耶! **化縣合去**, 因 前, 將殺之。 詩

與蒸伶齊進,挽住令,佯為詬責曰: 『汝爲縣, 宋陶岳五代史補:「莊宗好獵,每出,未有不蹂躏苗稼。 是莊宗默然,其怒稍鬱。 百姓耕鋤增遍,妨灭了應犬飛走耶! 諫曰:"大凡有國家者,當視民如赤子,性命所繫!陛下以一時之娛, 爲民父母,豈若是耶! 頃之,恕縣令罪。」 <u>」莊宗大怒,以爲遺縣令所辱,遂叱退,將斬之。</u> 而叉不能自責, 可以指揮百姓爲兒。 更放咄咄, 뎐, 至中年, 吾知爾當死罪! 旣天子好獵, 劑合, 恣其媃躞, 伶官鏡新磨者, 忽有縣令, b諸伶亦皆嘻笑繼和。 使比尾囂然, 即合多留閒地, 忘其姓名, 知其不可, 動溝壑之 安得縱

於

犯闛

乃

妆

### 李天下 後唐莊宗時,敬新靡語。

失色,左右皆恐,羣伶亦大驚駭。共持新磨,詰曰:「汝奈何批天子頻!」新磨對曰:「李天下者, 人而已,復誰呼耶?」於是左右皆笑,莊宗大喜,賜與新磨甚厚。五代史記三七。 莊宗嘗與羣優戲於庭, 四顧而呼曰:「李天下!李天下何在?」新磨遽前, 以手批其頰。 莊宗

祇此一人,豈有兩人耶?』帝悅,厚賜之。」 通鑑二七二同此,惟作「新磨徐曰:『理天下者,祇有一人, 自呼曰:『李天下!』優人敬新磨遽前,批其頰。帝失色,羣優亦駭愕。新磨徐曰:『李天下者, 宋孔平仲續世說六:「唐莊宗或自傅粉墨,與倭人共戲於庭,以悅劉夫人,優名謂之李天下。 **尙誰呼耶!』一字之異。大有意義,宜從。 管**因爲優,

無君臣之禮耶!』新濟徐答之曰:『李天下,祇有一人,連呼李天下!李天下!尚呼誰耶? 五代史平話唐話下:「唐主幼善青律,好優伶之戲。或時自傳粉墨,與伶人共舞於庭,以娛悅劉太后 主倭名爲字天下,嘗自呼曰:『李天下!李天下!』優人敬新磨趨前, **遽批唐主頻,唐主變色,** 唐主悅, 而怒耳三你

则之。 之。

#### 毋縱兒女醫人 後唐莊宗時, 敞新磨器

」莊宗家世夷狄,夷狄之人諱狗,故澵磨以此饑之。五代史記三七。 新婚嘗奏事殿中。 殿中多惡犬, 新磨去, 一犬起逐之。 新磨倚柱而呼曰:「陛下!毋縱兒女囑

#### 同無光 後唐莊宗時, 敬新野郡。

宗大驚, 敬新磨,則"同止無光矣!」莊宗大笑,乃釋之。近代使配三七。 |莊宗大怒,||轉弓注矢,將射之。||新磨急呼曰:「陛下無殺臣,臣與陛下爲一體, 問其故。 對曰:「陛下開國, 改元同光, 天下皆謂陛下同光帝。 Æ F同」, 殺之不祥。」

熊 銅也;

#### 鼻孔大眼睛深 後唐莊宗時, 敬新磨語

箭,今天下已定,無所施矣。 左右侍衞, 鏡新磨,河東人,爲伶官, 髙鼻深目者甚衆。 惟有一般勝於人者:鼻孔大,眼睛深耳,他不足數也。 加以特勢, 大為莊宗所 **凌辱衣冠**, 龍。 惜莊宗出自沙陀部落, 新磨吊常姨之。 往往揚言曰:此蜚雖 既得天下, 」宋陶岳五代史補 多用蕃部子弟爲 血硬弓長

귛

附

### 冷飛白後唐惠宗時,敬新磨翻。

老伶官黃世明言:常速事莊宗。 大雪,內宴,敬新磨進詞,號曰「冷飛白」。除陶穀清溪錄。

### 一覺抵三覺 後唐莊宗時,敬新磨器。

唐莊宗時, 有進六目龜者。 敬新磨獻口號云三不要問!不要鬧! 聽取龜兒口號: 六隻眼兒睡

覺,抵別人三覺。」朱張世南游宦紀開一。

欽州。 游宜紀聞一: 六雄。2唐|先天中,江州獻六眸龜。3 目也。』1 | 知不足齋叢書本案云;「陳與義石龜詩云:『道人莫欺此龜無六眸。』胡仲儒注云:『江賦: 唐莊宗時,……』微仲不悅。 祇兩眼, 「東坡謁呂微仲,館其豐寢,久之,方出見便坐。 昌陽盆豢綠毛珮,腹指曰:『此易得耳。 餘四日乃班紋。 世南嘗疑坡寓言以誕呂, 金黃花,圓長,中黑;與眞目排比, 未暇轉閱質究。 端正不偏;子細辨認, 偶因見續濟雜記,有載三六目龜,出 方知為非眞 有鄉

宋孫宗鑑東皋雜錄:「一日,康坡謁徼仲, 菖蒲盆, **省緑毛酮**。 東坡日:『此趣易得, 微仲方書屐,久而不出,東坡不能堪。 若六眼觚則難得。』 微仲間六眼龜出 何處。 良久,見於便坐。 東坡日: **医普唐**莊 有一

馀同光中,林邑國營進六服龜兒,......口號:六隻眼兒分明,睡一覺抵別人三覺!』J

清緒人穫堅強餘集一有鮮考。謂劉宋太始二年八月,六眼龜見於東陽,太守劉勰得之,以獻。

詠橋 後唐莊宗時,徐人唐朝美語。

子,若個是汝人?」<br />
帝大笑,賜所御軟金杯。宋陶駿清異錄。 莊宗小酌, 進新橋, 命諸伶咏之。 唐朝美詩先成, 曰:「金香大丞相, 兄弟八九人。 剝皮去浡

聖瑠璃 後唐莊宗時,蜀伶人語。

王衍伶官家樂侍宴,小池水澄,天見 按「家樂」二字,可能爲伶官之名。果爾,上文五代優伶應補: 家樂應制云:「一段樂蹈璃! 」宋陶穀清異錄

阿爺愛作詩後唐明宗時,敬新磨語。

詩。」上大笑。五代孫光憲北夢墳言一九 日,秦王進詩,上說於俳優敬新磨。 敬新磨費美, 而曰:「勿訝秦王詩好, 他阿爺平生愛作

附

時軍榮方聚雜進士浮薄之子,以歌詩吟咏爲事,上道此言規諷之。」 將家子,文非素習,未能盡妙;諷於人口,恐彼諸儒竊笑。 按秦王李重榮, 明宗之子。此節上文有曰:"明宗戒案王,謂『吾見先皇(指莊宗)在藩時,愛自作詩歌。 吾老矣!不能勉強於此,唯書義尚欲耳裏頻開』。

僕侍中來 約晉高祖時,後屬伶人楊王虔語,已見上文次章第十二節

兩懼稅 約後腎高祖時,南唐伶人中漸高語。

進曰:「雨懼抽稅,不敢入京。」烈祖大笑。即下令, गूं 以謂優旃「添城」,優孟「葬馬」,無以過也。朱馬合庸唐書二五。 宴於北苑,烈祖謂侍臣曰:「畿甸雨, 身元初,秦籍編括,漸高以善音律,爲部長。 申漸高,不知何許人也。在吳爲樂工。吳多內難,伶人不得志。 都城不雨, 何也?得非獄市之間, 時關司歛率尤繁,商人苦之。屬近甸亢旱。 除一切額外稅。信宿之間, 渐高常吹三孔笛, 賣藥於廣陵 **進天意歟**?」 膏澤告足。 漸高乘 日, 八談語 當時

宋陸游南唐書:「申漸高, 稅,故不敢入京爾。』烈祖大笑。明日,下韶驰稅額。信宿,大雨霑洽。」 侍臣曰:『近郊皆得雨, 獨都城未雨,何也?得非刑獄有寃乎?』 優人。 **昇**元中,爲教坊部長。 時關征苛急, **腾**畿内早。 『大家何怪!此乃雨畏抽 Ħ, 宴北苑, 烈祖願

ſ

宋鄭文寶江表志云: 亢旱,何也?』漸高云:『雨怕抽稅,不敢入京。』翌日,市征之令得蠲除。」 「中漸高,嘗因曲宴,天久無雨, 烈祖曰:『四郊之外, 皆言雨足, 惟都城百里之地

宋黃朝英烯康絒索雜記七:「南居近郭云:『金陵建國之初,軍備未實,關市之利, 又江南野錄載:『李家明從嗣主游後苑,登於臺觀,盛望鍾山雨,曰:其勢即至矣!家明對曰: 而莫達於上。時屬近甸亢早日久,祈禱無應。上他日舉觴苑中,宣示字臣曰"近京三五十里皆報雨足,獨 孰謂書可信耶!] 不敢入城。嗣主怪而間之。家明曰:懼陛下重稅!嗣主曰:不因卿言,朕不知之。遂令權務半而征之。』 上因是悟之。翌日,下韶停一切額外稅。 京城不雨,何耶?得非獄市之間,冤枉未伸乎?諸相未及對。|申漸高歷陛而進曰:雨懼抽稅,不敢入京。 然近事以爲國初, 信宿之間,膏澤告足。 野綠以爲嗣主。 近事謂中漸高, 故知優旃漆城, 野錄謂李家明。 那律瓦衣, 其不同如此, 不爲處矣。』 雨雖來,必

按告安府志以此事屬家明, 十國春秋同、

柳條結絮鵝雙生 約後晉高祖時, 南唐伶人語

學先主以國用不足,稅民間鵝卵出雙子者,柳花爲絮者。 伶戲詞云:惟願普天多瑞慶, 柳條結·

居 戲 弄 下册

絮鵝雙生!」宋曾慥類說一九引見開發。

天中配四一及全唐詩三二均引,「伶戲詞」作「伶人獻詞」。

南朝天子愛風流後骨出帝時,賄賂伶人王感化語。

元宗嗣位, 宴樂、 擊驧不輟。 **管乘**醉, 命感化奏水調詞。 威化唯歌 「南朝天子愛風流」一句,

元宗輒悟,覆杯,嘆曰:「使孫陳二主得此一句,不當有衡璧之辱也!」 减化由是有寵。

宋馬令南唐書二五。

如是者數四。

秋鼎盛,留心内镇, 宋陸游南唐書及商吳任臣十國春秋以此事屬楊花飛,云:「楊花飛者,保太初,居樂部。元宗初嗣位,春 有衡瑩之辱也!』翼目,能諸宴賞,勵精庶事,圖閩弔楚,幾致強霸。」 句,如是考數四。「冗宗悟,獲杯,大懌,原賜金帛, 宴私、擊鞠, 略無虛日。 管乘醉,命花飛奏水調詞進酒· 以旌敕言。且曰:『使孫陳二主得此一語,固不當 花飛惟歌『南朝天子愛風流』

自家何用多拜 大股平天冠 約後管出帝時,南唐伶人空家明語 約後晉出帝時, 南唐伶人李家明語, 已見上文三章科白類諸劇(十八)。

殷平天冠,今已無用,家朋敢取為優服。」延政默然,慚恨 家明謔之曰:「賤工無伎,優賜巨富。 建州王延政僭號,元宗遣將平之, 俘延政於建康, 然告大王,乞取一物。」延政曰:「汝何求?」家明曰:「大 而罷。 **封鄱陽王**。 自是快快,病必。宋馬令南唐書二五 命公卿宴其第, 延政吝於賜予,

宋人五國故事:「終歸於江南,封自在王,轉改光山王,終鄱陽焉。」

給署 約後晉出帝時,南唐伶人李家明語。

大笑,因以賜焉。宋馬伶爾唐書二五。 胹 紙大押字, 家明母死, 命試學焉。 未葬。 **會元宗乘間書草字於便殿。** 家明輒於草字上署曰:「宣州上供庫支錢二百稱, 家明紿曰:「臣竊署字, 與之, 付李家明葬母。」 不疑。」 元宗以 元宗

**弑學**焉。 與之,不疑。』 宋龍袞江南野史曰:「家明母死。 家明得之, 嗣主 曰:『卿能學似否?』 朝於草字上書云,『宜州于上供庫錢二百千, 會嗣主聽政之暇,坐於便殿,書草字。 家明日: 『臣雖愚魯, 願效神蹤。 付家明安母親。』嗣主見之,大笑,因而 家明囚詐曰:『臣每竊學人署字, 嗣主乃於麻紙上大押字,命

附

賜焉。」

釣龍 約後晉出帝時, 南唐伶人李家明語。

與正濃! 元宗賞花後苑, 碧池春暖水溶溶。 率近臣臨池垂釣。 凡魚不敢吞香餌, 臣下皆登魚, 知是君王合釣龍。」 惟元宗獨無所獲。 元宗大喜, 家明因進詩曰:「玉甃垂鈎 賜宴極歡。 宋馬令南唐

十十二五.

**爆善之。**」 **璟無所獲。** 宋阮閱詩話總龜前集四六, 家明乃進口號曰:"新發垂釣興正濃, 引江南野綠及談苑: 御池春暖水溶溶。 「爆於後苑命臣僚臨池而釣。 凡鱗不敢吞香餌, 諸臣屢引致數十 瓦鱗,惟 知道君王合釣龍。

優人, 金轉子引馬命南店背後, 若誚之詩, 丁晉公應制詩曰:鶯驚鳳輦穿花去,魚畏龍額上釣遲 公言過矣! 則徒以捷給取觸,解人主顏面。 日:「歐陽公歸田錄:『眞宗一日集羣臣,賞花釣魚。 然其進詩有風道焉。 其用意曆辭,且不及一優人。靈臣自以爲不可及, 真宗稱賞, **夫緡微餌明,大魚且不食之, 翠臣皆自以爲不及也。**』 臨池久之,而御釣不食。 按李家明者, 沉龍乎! 何耶?歐

## 牛老 約後晉出帝時,南唐伶人字家明語

**嘗見牛晚臥美险,** 元宗曰:「牛且熱矣! **L**\_ 家明乘談路曰: 「曾遭甯戚鞭敲角, 又被田單火燎

閑向斜陽階枯草,近來問喘更無人!」相輔皆慚。宋馬冷南唐書二五

身。

宋黃朝英烯康糊素雜記七:「楊文公談苑載伶人王感化少聰明,未嘗執卷,而多識故實。口諧捷,滑稽無窮! 會中主引李建劃嚴續二相遊苑中, 適見繋牛於株枿上,令感化賦詩。 應聲曰:『曾遭甯城鞭敲角, 幾被出

單火燎身 獨向殘陽嚼枯草,近來間喘更無(一作何)人!』因以鬷二相也。」

化遠進日:『困臥斜陽噍枯草,近來間喘更無人!』 讀等有慚色。」 爲歌板色。 保大中,稻有龍。 元宗暑月,曲宴相臣嚴續等於北苑。 有老牛,息大樹之陰,命樂工詠之一感

止哭兒 約後層出帝時,南唐伶人摩家明語。

乃作大紙鳶,署其上云:「欲興唐祚革強吳,盡是先生起廟謨。 宋齊丘無子,晚年一子,輒死, 逾月, **猶**哭。 齊王景達勉之,不止。 一個孩兒拚不得,讓王百口合何如?」 家明曰:「臣能止之矣!」

附

尹延範族吳氏, 齊丘爲謀, 因以消焉。 乘風放之,故墜齊丘中庭。 齊丘見之, 哭亦止。宋馬冷痛唐法

宋鄭文寶江表志: 「宋齊丘鎭鍾陵,有布衣子李匡堯,累赘謁於宋,宋知其忤物, 先生設廟謨。今日喪雛猶自(一作解)哭^護王(一作皇)宮眷合何如?』; 日,宋公喪子,匡堯隨弔客造謁,賓司復却之。乃就賓來,大署二十八字云:『安排唐祚挫強畏, 託以他故, 終不與之見。 盡是

|宋沈括夢溪筆談:「有老樂工,且變簪,作詩,書紙鳶上,放入齊丘第中。詩曰:『化象爲**國質良圖,** 卒, 是先生畫計謨。 宋齊丘言,無男女少長,皆殺之。今海陵州宅之東,小墳十墩,皆當時所殺徐氏之族也。 宋阮閱詩話總驅前集四六,引江南野錄及談苑:"[李氏乃徐溫養子。及憐號, 逾月,慟哭不止。 一個孩兒捹不得,上皇百口合何如?』乘風吹之,度至齊丘家,遂絕其樓, 一個小兒拋不得,上皇當日合如何!』」 家明曰:『惟臣能止之。』乃作大紙鳶,上大書曰:『欲興廚祚草強吳, 清毛先舒南唐拾遺記用之。 選徐氏於海陵。 **齊**丘見之, 宋齊丘祇一子, 璟繼統, 慚感乃止。」 **盛是先生** 總 輒 用

子卒,左右不復通知,乃題一絕而去。 第本鄉文寶府厝近事:「李堯、廣陵布衣,常以喉舌捭阖爲己任。 宮眷合何如?』」 詞曰:『中興唐祚滅強胡, 總是先生設遠謨。 宋齊丘罷鎭江西, 今日傷雞猶解哭, **癌裹足來謁**。 護皇

清吳任臣十國春秋三二載此,謂紙鳶上書曰:「一子不能捨,如鼷皇百日何!」

五縣天子 約後晉出帝時, 南唐伶官語, 已見上文三章科白類諸劇(十九)。

皖公山色 後凋世宗時,南唐伶人字家明語。

明曰:「好青峭數峯!不知何名也。」家明應聲對曰:「龍舟輕颭錦帆風, 院公山色翠,影斜不到壽林中。」元宗慚之,俛首而過。宋馬令南唐潛二五。 從元宗還南都時,已失江北十四郡,舟楫多行南岸。至趙屯, 因輟樂停觴。 正值宸遊望遠空。 北望皖公山, 迴首

謂|家

南唐史虚白鈞磯立談云:「元宗……將邏幸都南, 而伶人李家明亦獻詩云:『龍舟悠漾錦帆風,雅稱宸遊望

遼卒 偏恨皖公山色翠, 影斜不入壽杯中。』」

公山,愈不懌。 宋黃朝英衛康鄉素雜記七:「中主徙豫章潯陽, 感化獨前, 獻詩曰:『龍舟萬里架長風, 遇大風。 英武潯陽事正同。 中主不悦, 命酒獨酌。 珍重皖公山色好, 指北岸山, 悄 舟人, 影斜不落壽 云院

杯中。 』,由主大悅,賜東帛。

叉臼: 輕融 飲牛詩曰:『會灃窩威鞭龍角,又被田單火燎身。閑背斜陽嚼枯草,近來間喘更無人!』龍舟詩曰:『龍舟 錦帆風, 「余錄江南野錄載李家明事:當嗣主時,爲樂部頭,能滑稽, 正值宸遊望遠空。 回首院公山色琴, 影斜不到壽杯中。』 善諷諫。 嗣主因働, 亦載二詩, 俛首而 首尾大同小異。 濄 談苑以感

一九〇

化為建州人,野錄以家明為廬州人。談苑謂中主,野錄謂嗣主。未詳孰是。」

載感化爲何處人。 余以南唐書考之, 宋胡仔苕溪漁隱叢話曰:「湘素雜配云: 故未詳孰是,今是正之。」 前二詩爲李家明作。 江南李氏建國, 則談苑所紀皆誤也。 談苑以應化爲建州人,野錄以家明爲廬州人。 傳三世而 滅。 惟野錄與南唐書合。 楊文公談苑以苑中詠牛詩及院公山詩, 中主, 即嗣主也, 家明, 談苑謂中主, 廬州南昌人, **盗號元宗**。 爲王感化作, 野綠淵嗣主。 洲素雜記不曾見南唐書, 前二首皆共所作,俱不 江南野錄以 未詳孰是。

「家明對日: 『此舒州皖公山也。』 因激討曰: 『皖公山縱好, 不落御觴中。』元

宗太息,爲罷酒。」

迎佛送如來後周世宗時,南唐伶人王感化語。

無窮。 江南李氏樂人王感化,建州人,隸光州樂籍。 時本鄉節帥更代,餞別, 處化 前獻詩曰:「旌旆赴天臺, 建州平, 入金陵教坊。 溪山曉色開。 善爲詞, 萬家悲更喜, 口諧捷急, 迎佛送 滑稽

如來!

」宋阮昭詩話機龜前集四六引談苑

#### 枝高 後周世宗時, 南唐伶人王愍化韶。

鷹花作羽毛。 至金陵, 要識此來棲宿一作「息」。處,上林瓊樹一枝高! 宴苑中,有白野鵲, 李琛令賦詩,王感化 應聲曰:「碧岩一作「雲」。 」宋阮鹏詩話統編前集四六月談苑。 深洞态游遨, 天與

## 生死厄於陳 後周世宗時,伶人李花開語。

落三間屋,蕭條一旅人。 不知負何事,生死厄於陳!」 製驚嘆,遽出俸以修之、 保腳區五代決稱 李穀爲陳州防禦使,三日,謁夫子廟,惟破屋三間, 按李穀於周世宗廣順初年拜平章事,累封趙國公,乞歸。 宋太祖的賜器幣,當即其人。 中有聖像。有伶人李花開進口號曰: 破破

# 三、關於黄幡綽之傳說 十三則

較詳,可合此三部分資料,作黃幡綽傳。上文八章五節內,曾見清乾隆間有優人某,襲名黃幡綽, 非上兩處體 盛唐第一優人黃幡綽,上文七章演員內已著錄。 其優語十四條, 例所能容者,因另見於此。 曰「傳說」者,有一部分介乎可信與不可信之間也。 已見附載一。 **尚有傳說種種**, 他日探討 頗

附

調黃 免誤會。 有聲,並 精通音樂, 著樂園 **參看前文八章雜考附會玄宗莊宗諸說。** 誠然; 書,考證古今有關戲劇之事, 又因 段錄 載黃「有耳道」之語,見上及應優語。 西湯維州載黃入水見屈原說, 亦談黃幡綽之傳說者所不可廢也。 在上文優語中已屬敬宗時之高崔嵬 謂 | 黄幡 **純則是拍** 馮沅 板 沾 専 古優解三 未

|緯義理將周,乃高聲大怒。……邊又應聲曰:『先生雖曰弘,義終不綽。; 座下大笑。」 讇 覓 如太平廣記二四九邊仁表條引啓顏錄:「時四門助教弘綽與弟子邊仁表 論議  $|\mathcal{G}|$ 

等立傳乎?」 關 惟幡綽「以倡戲匡諫」(下文一)、「警悟時主,解紛救禍」、「下文二),事獨不關與廢乎? M 廢,故歐陽修別傳伶官。 四庫全書提要六六, 正史必不能為若幡綽其人者立傳, 譏明陳霆唐餘紀傳曰:「其體例多學步新五代史 至|申 渐高等四人,其事微矣! 提要之作者紀的封建觀點頑劣如 乃亦 別立傳; 將 如唐莊宗亡於伶人, 傪 唐書者, Œ, 何響悟也 原不足責 必為黃幡綽 <u>-</u> <del>|</del> <u>|</u>

而 幡 **純**往往能 (一)以倡 能以倡戲 医 戲匡練。 諫 者,漆城蕩蕩! 唐高彦休娲史下:「開元中, 寇不能上。,信斯人之流也 黄幡綽, |玄宗如| 口不見, 龍顏爲之不舒。

按此條已見上文三章科白類諸劇(八)引,因扼要,特復見。

(二)解紛救禍。 唐趙璘因話錄四:「幡綽, 優人, 假戲謔之言, 警悟時主。 解粉救禍之事

甚衆,眞滑稽之雄!」

(三)諷楊妃 寧王。 唐服 耐寧哥來詩: 「日映宮城霧半開, 太真簾下畏人猜。 黄幡綽指 向西

树,不信寧哥回馬來。」

鲱 殆謂日已西斜, 已死,而寧哪二王尚存,是以脹酤目擊其事,擊之樂章。」 按楊妃因拈寧王玉笛被猜,致一度失龍,載在太真外傳 爲時已晚。 宋王楙野客叢書云:「楊妃以二十四年入宮, 驗諸張詩,事或有之。 號太與, 是時甲岐群三王 指樹之說未

四)夢引鍾馗。 唐 周 蘇 夢 舞 鍾 道 賦 : 「皇躬抱疾, 佳夢通神。 見幡綽兮上言丹陛, 15] 鋪馗

兮來舞華茵。」

如 此 **按夢遊月宮,夢遊涼州,** 夢引 鍾馗事,當時應先有傳說,然後入賦。 夢授紫雲迴曲、凌波曲等, 俟考。 玄宗在世時, 此賦詳情,已見上文五章舞蹈 即播爲傳奇小說, 唐人風氣

守程以為非是,別依法曲造成。 五)背霓裳羽衣曲譜。 教坊伶人花日新見之,題其後云 宋工休復嘉祐雜誌:「同州樂工翻河中黃幡賴霓裳譜。 "法曲雖精,莫近望瀛 鈞容樂工士 د ار **با** 

情報人<u>穣</u>學鄉補集四:黃幡綽亦是該韗之雄!未購嫻於藥翰, 而手書霓裳羽衣曲 刻 石 河中

府,大有韻致!」

按江志語 焉不詳, **褚說原出阴李日華紫桃軒雜緩,** 惟末句四字雜綴作「何也」二字。 宋沈 括夢

載

附

唐

芯 溪筆談五 所指 「滿中逍遙樓楣上,有馬人橫書,類梵字, 相傅是霓裳譜。 字訓不通,奠知是非。」 應即江

引作 阴皂, 白打 食內人長白打,庫中先散與金錢。』則『白打』似是博戲,不知公意果何如耳。」清吳景旭歷代詩話 錢」,其義自明。 胸南村 六)求作白打使。 求作白打使。 語,誤。 」又引齊雲論云:「白打,蹴鞠 吳氏云:"此以白打爲戲, 此官亦快人意哉!』味東坡語, 宋陸游老學庵續筆記: 因戲分錢。 戲也。 「余在蜀, 似以『白打』爲搏擊之意。 兩人對踢爲白打,三人角踢爲官場 即觀虛莊詩『內官初賜淸明火,上相閒分 見東坡先生手書 然王建宮詞 軸 目: 黄 굸 幡 綽 Ŧi, 寒  $\overline{+}$ 告

數里,有邨日綽堆, 七)墓曰綽墩。 故老相傳云:此乃黃幡綽之墓。至今村人皆善滑稽,及能作三反語。」 宋冀明之中吳紀聞五三韓堆, 避御名, 改曰 ,。难, 即今綽墩。 崑山 縣 西

清惲敬大雲山房雜記二:"黃幡綽墓在蘇州。」

詩云 墓。 以繩,後作小票填數黏之,至二、三十以後,輒淆眩,不復能辨。 墓上亂石縱橫, "顚狂楚客欲成雪,嫵媚吳娘笑是鹽。」又:「崑山 朋 徐樹丕 識小錄卷一「隋曲有疏勒鹽, 從來無人能記其數。 **余於往年過其地**, 唐曲有突厥鹽、阿鵲鹽,蓋關中人謂好爲鹽。 真義鎮之北十餘里名綽墩, 同行七八人共武之。 紛擾移時,大笑而罷。 相傳是唐 初書 生前滑稽, 以 坚, 時貨 故 施肩 次 幡 千. 繋 緽 吾

埏。 王佩諍 中白相人,每以反切作隱語,亦含滑稽之意。 宋以來方言,本以 陽二作[注]兩縣續修合志「山水門」云:「綽墩山, 作『色屋醮』。」 流碧精舍談藝瑣錄曰:「今與人猶言作滑稽語曰 元 有 黄幡 楊譓 綽矣。」 至正崑山郡志 『綽』爲滑稽之代詞,渾名謂之『綽號』。『三反語』或指三字反切語。 據襲說、幡綽晚年流寓蘇州必甚久。 「家墓門」小序云:「天汝綽墩二墓, 例如《噢』曰『曲一 在縣西北十八里朱塘鄉。…… · "純趣", 於玄宗死後,何以南來人居? ت **,** 誤解者或易其辭曰"綽水 而作『結屋一』、『小』曰"速瞧 **出於傳疑**, 避光宗諱, 叉不足信。」 殊耐持考。 改『墩』爲 H 崑山新 售 祉 唐 뻾

在民間,遠傳北宋未廢。 (八)遺鎏流傅民間。 宋梅聖俞詩「村裏黃幡綽,家中白侍郎。」足見黃、白二人同有遺藝,留

岩滑稽之狀。……] П 舍王佾公為語之日 :[]君…… 狀類黃幡綽。 T G.....

朱王明清揮塵餘錄:「向宗厚履方,

建炎末爲樞密院計議官。

履方美髯,

面

九)面滑稽。

舉子宿馬嵬坡,夢太真; 按 "據此可知宋時傳說,必謂廣面滑稽。 他日,舉子故投暮而宿此,遂夢幡綽。」從此說中,亦可見宋人體 當時甚至有畫像爲據, 亦未可知。 蘇軾 帖中有曰:「有 會幡綽。

附

般認爲貌滑稽而好譏刺。

十)楊著笑林。 --宋馬令南唐書談部傳「楊名高, 本名復; 名高, 其優名也。 离黄幡綽,著·

近人蘇兆奎新劇考原:「唐以來確盛行此類優劇脚本, 頗行於時。 辭鄙不載。」 且有自撰而行於時者。 寓黃幡綽

幡綽名優,託演其故事,以爲笑樂也。」

**鈔於「三郎郎當」** 託於黃,眞僞難別矣。 林,頗行於時。足知今日所見有關黃之傳說,如出唐人記載者, 氏 認楊著之笑林爲滑稽戲脚本,意頗新一但未必爲事實,上文已辨。 按此條已見上文五章首節之末,茲因欲辨傳說之眞僞, 條, 亦稱 觀上文唐優語內「兔尾代魚」 「小說」載其事。 此「小! 說, 條後引潁川語小, 可能皆指宋代 特復見於此。 尚比較可信。餘或爲楊之寓言,假 稱 「頗行於時」 楊以黃爲題材, 語 Ш 「小說」;宋碑類 之笑林。 編著笑 蘇

(十一)幡綽乃優名。 一明朱權太和正音譜"見元曲選前。 「如黄幡綽鏡新磨雷海青春, 皆古之

名倡也,止以樂名稱之耳,亙世無字。」

按其名究竟以「黄幡綽」三字見義歟? 抑義僅在「幡綽」二字? 尙未群。

(十二)明皇會捧首。 明徐渭南祠敍錄"「淨,…… 優中最尊! 其手皮帽, 有兩手形, 因明皇

## **奉** 黃幡綽首而起。」

按此事在唐宋人記載中未見,不知徐氏何本。

說, 後世 **磨塵鑑傳**奇。 須 引證 此處應姑存之。 所謂棃園之傳說, 十三)磨魔鑑演其生平。 者。 茲摘錄其大意於此,蓋有以下四種關係:(甲)雖全部是寓言, (乙)此乃眞以廣幡綽爲題材之劇本, 爲上文末章四節發還考須引證者。 近 人杜穎 陶玉霜簃藏曲提要內, 戲學月刊 (丁)又有附會玄宗之傳說, 上述蘇兆奎之說予以證實。 卷五期。 而充滿 列明末 關於黃幡綽 爲末章玉 (丙)多關於 凊 初 之傳 人撰 節

尸 虚 艩 無法教」,能祛萬種愁腸;煉五音六律, 、塵鑑,奏請三 效聖人議行。 |雅塵鑑傳奇演||唐明皇時,有一道人黃幡綽,乃西方散聖降凡。 全本分二十六齣 善奪乾坤秀氣。 因見世人忠孝節義都虧, 隐跡 玉峯山, 别 號瀟灑眞人, 逐編 胈 傳奇, 演

日配機格。 戲宗 **教聖人深獎此劇編製之佳,** 各賜 物以 表之:釋賜 歌霓裳 寶珠, 曲 道賜 金 乃, 儒賜

本而去。 二、獻格 **明皇看書上,並** 明皂在御園大宴, 無多字,祇有圈點平仄。 忽有鳳飛來, 君臣都不解,乃傳旨出榜, 1.歌且 舞。 以尾向頭、 腰、足三處擊拍, 徵求明此骷髏格之人。 遺書

耳不及聞者。」又芍溪老人序, 因定為十二紅詞,以月令相比,故此書悉準其傳。厥後漁陽之變,幾至焚遺。幸有黃番綽存之,其苗裔贈焉。蓋世人所目不及接 按明末徐于室鈕少雅編南曲九宮正始, 有鳥降於庭,身被五采,戛然長鳴。 亦有同說。 原名點懷格。 其音中律, 參看前文五章伎<u>戀</u>歌唱末。 惟滑稽識之,曰言此两池鳥也, 馮旭序云:「得一玄宗手製律譜, 名十二紅。』遂爲之搴聲諧韻爲。 有律無祠, 名為歌樓格, 非意創也。 店師其意 漢孝武

字如何解釋。 演化眞人」。 三、典敎 問「可有戲文」?黃乃獻磨塵鑑。 黄幡綽來揭榜, **詳奏宮調律呂之理,** 明皇命小內侍入梁園排練, 曲牌平仄之義,「生、旦、 封黃爲「曲聖先師、 淨、 <del>II</del>: 及「戲」

四、戲原——齊塵鑑排練已熟,明皇君臣觀賞。

大輿。 樂道、教父,指戲中另一枝節之故事,與濱邊無干。 五、樂道, 范滂亦被捕, 與母訣別。 六、救父,七、 擅權, 十殿轉輪王發放諸人之鬼魂,善善惡惡。 八、 詣獄, 九 輸迎 演漢末寶武陳蕃爲 宦官所害, **臍塵鑑中之戲,至此結束。** 黨酮

君」。 十一、早妝、十二、醉酒 十、頒行 又命扮范母之李猪兒管理各弟子。 明皇觀罷, 大悅!厚賜黃, 演楊妃事。「醉酒」駒一科「醉妃」。 降旨 "將磨塵鑑頒行天下,並改用戲文取士 並獎扮范勝者爲「精音童子」,掌鼓板者爲 曲白等均為京劇貴妃醉酒之祖本 「執板郎

十三、慶月-明皇中秋賞月,命黃編應節戲演之。

十四、歸隱 **黄鮮職歸** μĺ 明皇賜金如意,上嵌「逢店飲酒, 週庫支錢」八字。 諸弟子送行。

十五、叛葬, 十六、西幸, 十七、繡甲, 十八、獻俘 演安祿山反, 明皇幸蜀; 郭子儀勤王,

妻妾繡製軍服; 李光瓒等獻俘。

十九、三義 李猪兒、清音童子及執板郎君,共謀害祿山、未成。童子、郎君身亡。

二十、議刺 李猪兒再謀刺祿山。

**卝一、競虜** 演郭子儀單騎說回紇。

十二、破賊 李猪兒刺死祿山,盜得兵符歸郭,將偕郭賺取長安。

廿三、定計 李猪兒郭子儀定計,入獨迎明皇

廿四、迎駕,廿五、幻夢 ——明皇正在蜀思夢,郭李來迎

廿六、附功 —明皇復位,賞功。 黃幡綽偕清音童子執板郎君之鬼魂來朝。禮罷,同乘十二紅鳳

鳥而去。 明皇咸脫不已,命各地建廟,塑三人像,敕賜老郎港,永享香火。

按九宮正始編於明季,諸序作於淸順治間。此劇骷髏格與「十二紅」等說, **全與之同,** 可能係

同時或略有先後之作, 則時代宜在阴末。 杜穎陶說以爲在康雍間, 似嫌稍後。 據上文店優話 圓

附

正在長安,惟不知 知黃幡綽未隨玄宗入蜀。 作何狀。 此劇設李猪兒謀安不已,終建奇功,幾與郭子儀之功業相表裏,實以李 方安祿山在長安蹂躪樂工,凝碧池頭雷海清慷慨赴義之時, 黄應

射黃,有爲黃表白之意。 杜氏云「此劇意義無甚可取」,似不盡然。殿中數沒觉榜事, 亦不得謂之無意義。

若關於黃幡綽之種種,未必全爲磨塵鑑作者所自創,於古傳說中或亦有本,特非今日所得見 大影響。 杜氏 又曰:"劇中多關於棃園之傳說。 恐在此書未出之前,此種傳說人已流行。」此曰黎園,指後世所謂黎園 此種傳說於今尙盛傳人口。 若係作者自創, 非唐 時所有之黎園 未必能 有偿

隻脚。 遼史伶官傳:「打諢的不是黃幡綽。」宋灦聞編大慧普覺禪師語錄云:「……楊岐一 潘員 倒騎歸,擬殺黃番綽。 」又崇岳了悟等編密遊和尚語錄云三春却與吐却,算來無處著 頭驢,祇有三 要

## 四、唐戲百問

見滑稽·

闪

便

是王番綽。

比 未解決之問題,固不勝計,即在已整理之資料 **育是**。 本 書對於唐戲,雖 則所謂已整理與引申者,舛謬甚多,勢所必至, 已有多方面之研討,因 中, 限 於 其 人 名物 事 種 於事不但無補, 種, 制度不 **豬是初** 能徹底了解, 步 奾 덛 甚至遺誤! 或完全不了解者, Æ 未 取得之資 弘為便於對本 此 败

書作糾正或補充,及便於對唐戲作進一步之研討,特將上文各章節內,認爲存在之問題, 結 分十一類,彙集於此,以引起讀者注意。 自漢迄隋之戲劇中,所有問題經上文提及者,亦復不少, 因本書之主題範圍所限, 論中,茲不複。至於讀者方面,對唐戲、對本書,當另觸及不少問題, 一概從略。 其他尚有關於百問之意見,已分詳於弁言及去藏一節所附之 在此百冊之性質與方向以外 約百餘條, 郥

## 【子】 一般資料待補充者——

者,至所樂聞,敬俟敬益

- (一)就歌舞與科白兩類唐戲看,除已舉諸體外,抑尚有其他體裁,亟應補充者否?
- (二)就各種體裁看,除已列之諸戲外,抑尙有其他戲劇, 應予補錄, 或其他戲劇名目, 應予考

訂署否?

- (三)唐人各方面之劇說,抑尚有漏舉應補,甚至劇目或劇辭之發現,有應依據或著錄者否?
- (四)未經公布之敦煌卷子中,尚有唐戲辭或有關資料存在否?
- (五)五代中,尤其後漢及十國之六,歷、淸漢、陽、吳越、 南**平、北漢**。 抑尚有戲劇資料漏舉應補 者否?
- (六)遼初四十餘年中,抑尙有戲劇資料應補者否?
- (七)唐戲之敏唱、舞蹈與表演三部分,上文所述,內容更較空洞,抑尚有資料可補否了

(八)唐五代之劇作者、劇學者、演員及導演,抑尙有其人漏列應補者否?

(九)有附會玄宗莊宗之諸傳說,漏列應補者否?

(一○)有唐五代之優語漏列應補者否?

(一一)有關於黃幡綽等名優之傳說漏列應補者否?(一〇)不帰四個家個語》多版本表表

【丑】 重要資料未得善本或傳本者——

(一二)清初猶見流傳之足本激坊記,今尚可發現否?

(一三)原本無訛奪之樂府雜錄,今尚可發現否?

(一四)唐陸羽之教坊錄,抑尚有傳本否。

(一五)宋初流傳之周優人曲辭二卷,抑尚可詳考否了

【寅】 戲劇體裁不了解者——

(一六)隋唐樂志述上雲樂歌舞伎,有「寺子遊」及「登連」云云,究是何說? (一七)鉢頭戲名解如何?二字是否譯音?

(一八)參軍樁之「樁」字何義?

(一九)陸麥軍之「陸」字何義了

(二○)何謂「臟珠之戲」?何以能與假更、木人兩種戲並舉了

【卯】 戲劇內容不詳者——

(二一)卻緣伯內容如何?是否傀儡戲?

(二二)質大獵兒內容如何?

(二三)魯三郎內容如何?是否與佛教有關?

(二四)「益錢」內容如何?能與「藏珠」相比否?

【辰】 曲調或曲辭可能為戲曲,而本事不明者

(二五)濮陽女之本事如何?

(二六)別趙十、隱趙十、哭趙十之本事如何?

(二七)唐四姐之本事如何?

(二八)唐公主之本事如何?與義陽注有關否?

(二九)大姊、舞大姊之本事如何?

(三〇)急月記之本事如何?

(三一)楊下採桑之「楊下」或「腸下」、或「涙下」、或「羊下」。何説?

崽

(三二) 뿛氏暉威之本事如何?

【巳】 服飾名目中,可能有戲劇故事,而內容不詳者——

(三三)「交龍太守」有故事否?

(三四)「六合含人」有故事否?

(三五)「高常侍」有故事否?

(三六)「漆相公」有故事否?

(三七)『黑山郞」有故事否?

(三八)「慶雲仙」有故事否?

(三九)「宜卿」有故事否?

【午】 術語或專詞之含義,未能徹底說明者

(四○)「戲劇文體」 之全部意義如何?近代學者已有專門論著否?上文所述,殊 傷 膚 廓, 應

如何增訂?

(四一)唐人所謂「雞伎」之最大內容如何?能包講唱、講吟、說話、詠史等在內否?

(四二)何謂「伶黛」?

(四三)何謂「伶正」與「伶正之師」?

(四四)唐合生何由得名?

(四五)何謂「拍彈」、或「拍担」、或「拍祖」?是否譯音?

(四六) 「鹹淡」之確說如何?

(四七)何謂「斫撥」?

(四八)何謂「튦贓」?

(四九)漢之「胡妲」,使「妲」爲譯音,其原語如何?宜屬何國文字?

(五○)「蒼鶻」之確解如何?

(五一)何謂「末嚴生」?

(五二)盛唐曲名杰質,至南宋,何以有所謂「木質人」。與脚色有關否?

(五三)「談容娘」三字,除爲躋謠娘之諧聲、訛字外,有無他義?

(五四)「潑胡王」之「潑」,對於胡王應作何躬?

(五五)何謂「行主詞」。

(五六)蘭陵王何以入軟舞?

71

餀

1 = 0 %

(五七)鳳歸雲舞譜所見「令」、「常令」、「据」、「授」、「雙送裹」、「單 送 裹」、「送」、「舞」、

「搖」、「奇」、「頭」等,其說如何?

(五八)何謂「立唱」?

(五九)唐僧是否有「清唱」之制?

(六○)何謂「三反語」?

【未】 戲中所見、或與戲劇有關之名物、制度、史實等,尚待考訂者

(六一)後漢後趙之犯贓者,何以均官館隔令?

(六二)避遙娘曲調,何以會入後世之『滿洲笳吹』?

(六三)錄滿洲語音之「紗帽」、「撒麻」、「颯麻」、「薩 嗎し、 叉 馬。 果能與唐戲曲蘇莫遮之

「蘇莫」爲一事否?

(六四)踏謠娘戲曲中之和聲「和來」,能否傳至廣東徐開?

(六五)清人謂契丹曾演夾谷會戲,其說究何所本?

(六六)唐宋諷刺劇中,優人之生命安全全無保障,何以其人其事,能於前仆後繼了

(六七)殷錄舉歷朝之能優,盛唐晚唐皆詳,何以獨遺中唐,不舉一人?

(六八)唐歌舞戲之用大曲者,曲調如上列唐四姐等,其體制將如何?

(六九)唐有「嗔面戲」,其詳如何?

(七〇)新書四八百官志太樂署條, 敍「習樂」情形,有「校」、「大校」及「散樂閏月」諸說, 辭意

甚晦,應作何解?

(七一)新書所見「仗內散樂」,有千人之多,其性質如何?是否有表演?

(七二)唐代所謂「恩澤曲子」及「恩光曲子」何說?

(七三)通典謂「窟砼子」亦曾處於禁中,是否唐代禁中可以處男伎, 抑禁中之窟은子由女伎

早獻?

(七四)段錄謂傀儡子「引歌舞」,究係何說?

(七五)段錄謂傀儡子「必在俳兒之首」,究係何說?

(七六)敦煌卷子字寶碎金內,於「傀儡」二字,何以音爲力外反與五每反了

(七七)唐新翰林就職,例弄猴戲,其制之詳如何?

(七八)張晟蘇摩遮辭五首,是否大曲。

(七九)張說蘇摩遮末首之內容,何以與上四首不屬?所謂「霜前雪後」,何意?

(八○)陸羽「卷衣詣伶蔵」「卷衣」何説?

(八一)「荷葉參軍子」之「荷葉」,究何指?

(八二)劉嗣貴買之「責買」制度如何?

(八三)唐民間之「典庫」制度如何?

(八四)唐戲中,妻何以稱夫爲「阿叔子」?

(八五)腹肺容兒鉢頭詩中,有「角子羊門」云云,何解?

【申】 已立之說,尚不敢完全自信者——

(八六)蓋庭綸軍幕中所歇演之鳳將雛,究竟能爲鳳歸雲否?

(八七)段錄所舉西域人康迺、米禾稼、米萬槌等所弄,果是婆羅門,以僧侶爲主角之戲否?

(八八)「早稅」劇內作「語」、七言四句數十首,究竟爲歌辭,抑爲說白?

(八九)唐代罪孔子,究竟爲夾谷會,抑泣顏回?

【酉】 與遼宋戲劇之關係成問題者—

九○)遼初所得,旣是晚唐五代之散樂,「俳優歌舞雜進」,何以能有漢樂府之遺聲?

(九一)宋傀儡戲有「多虛少實」說,宋戲之眞實性,何以較唐滅退?

(九二)有許多伎藝、唐戲中已開展、已發達者、至宋,何以反而覺得萎縮,或寂然無聞?

(九三)宋以後戲,源於傀儡戲者多乎?抑源於唐戲者多乎?

(九四)何以唐戲曲用雜曲者特著,而宋戲曲則用大曲者特著?

(九五)唐宋合生,何以名同而實全異?戲劇之外,合生又有題詠,究始於何時?

(九六)宋楊大年詩以唐傀儡戲之郭郞,與當時由人扮演之鮑|老相比,是否郭郎至宋,已改爲

#### 人演之戲?

(九七)唐曲嵇琴子,與南宋傀儡舞隊內之鳳阮嵇琴,能有何種關係?

戊 與外國伎藝之關係待研討者

(九八)外國語音關係,與宗教爭長關係,存在於我戲劇體裁與脚色之名目中者,核實 以求,

#### 究有若干:

(九九)梵戲入中土,至我唐代, 假如曾產生我之傳奇小說, 何以尚不能直接產生我之戲劇?

我既能傳梵樂,何以尙不能傳梵戲?

- (一○○)梵戲與我戲劇之異同, 有確切不移者否?
- (一○一)「蘇莫遮」之語原如何?倘分作「蘇莫」與「遮」 兩部分求之, 如岑仲勉經過 اسا إسا

唐的 成数 弄一下册

轉」「四變」所得之結果,其可信程度究竟如何?

(一〇二)日本舞如蘇莫渚、羅陵王等,與我唐戲之蘇莫遮、 爤躞 王等,彼此內容之關係究竟

如何?名稱何以如此接近?

(一○三)日本萬歲,有謂似我之「陸參軍」洛,其伎究竟如何?

1...0

#### 補說

## 一、戲禮——周代蜡祭

#### 概說一

定本之戲劇史,究竟何時可以實現歟?每每含毫以盼,思緒萬千,四顧茫然,不勝激切! 時認眞解決,當不能再推遲。 我國戲劇起源問 題, 迄今不够明朗。 國人對此已有之努力,顯然不足。 到編寫規模較大、 堪爲定本之戲劇史前, 中間「醞醸」時期, 已覺太長。 此問 題終 須 肵 及

之前,周有「戲禮」—— 現實矛盾;其體雖止見於上古, 化,使之具體而微,當可穩攝於此四目之中而無城!「戲禮」之內容,大概如何? 曰:必其演出已含有 近世戲劇成分,特重歌唱, 相次爲倫,順理成章,史實確信如此,並非人爲安排。 故曰「戲曲」。戲曲之前,唐有「戲弄」,戲弄之前,漢有「戲象」; 而其義已貫通及近世者。此說信否,請一看北宋蘇軾對於戲劇之 **岩將我國戲劇史壓** 戲· 縮 簡

褙

稅

唐

觀・ 448 如· 何,便 न 知。 本文正 因受蘇軾觀點之震動,而 不得不發,初 非 魯莽 從事 也

糾 雜 亦 記 納 К 爲 可 Œ 見王 古丛 國 卷, 維宋元戲 氏 濉 風之「餘習」; 於此,未曾深討,了 孔子子貢 曲考於起源 對於蜡之異議, 其故 問 何 題 在 ? 無 建 曾 婚體中並 舉必頭歌舞與俳優調 **爲**王. 氏 未見巫及巫之歌舞。 所 理 解 者 Ħ. 未中: 戲二端。 凡 -的,反足・ 此 種 種 對 周之方相歐疫與大蜡索祭, 破壞「戲禮 王氏 均 無 一之理 表示。 論,不 **主於** 禮記

疏 切 史 關 的 誤 聯 無 人 准 每戡 都 肵 丽 知道 補 己,並 有 正,所貢獻於 史繼之,從巫歌與巫舞遞祭祀; 菲 雛 婚· 與· 曾「 (戲劇 加 (戲劇起) 以 申 方· 法· 之· 說 源 問 如 題 而 何. 者,並嫌 所 關. 申 聯 者 |乃「蜡」「 認爲祭典中「和戲劇最有關的, 因之, 不 切實際 臘 尙 無 間之異同與變遷, 從 知其 如 何「最 有 關 及「蜡 祇 有 **蜡祭**, 故 與 董 生 史於王 產 凡談 方 法 考之 戲 的 劇 密

将塞蛤祭與戲劇二者間可能有之溝通或聯繫, 所 儿 及 有 伊 日 耆氏 周 贻 141 無 白 從 始 國 遠遠 詩 戲劇史在首章中國戲劇的 爲 歌 蜡祭, 推 的 發 向 祭中 生 神農氏, 顯然 有 在文字 「獻辭」 而 有 此 未發明 綸 脈胎 四 斷。 句,辭對昆蟲草木作指示告戒之口 中, 的 周 黄帝 不啻否定「戲禮」, 從探討 氏未提及蘇軾之「 時代以 詩歌之起源入手, 前 中國數 戲 氣 一禮」說, 劇史長編 反王考之所謂「非過言」, 近於「攻」辭 用以探討戲劇起 二頁何。 且 從· 精工文 難 퓹. ·樂·方· 按 此 丽. 四 云「慮 源, <u>立</u>, 侚 是 鮮 觜. |周 曾 蚺 提 周

從·賴· 此以指出我國戲劇如何胚胎或起源矣。 證以後世卑視戲劇的心理, 推想到當時的雅樂, 原文云:"古代人對於音樂的使用, 其發生戲劇的可能性是很少的。」實則古郊祀中, 因其與郊祀天地有關, 詳下文述漢代之 | 戲 毎毎急用俗樂。 大家把這件事 醲

耆氏。 理。 清。 圇 是 蜡祭爲「戲 爲主張我國戲劇源於八蜡及儺之說,殊「不着實」云云,殆指如王閱運一類之浮誇太過者而言。 便誇張, 混 一很少」者;有磁之者,有害之者、矛盾如此,誠非辨不明矣。 過 其書用「戲禮」之內容,而不提及出於東坡, 尤以認蜡祭之末,舉以「致鹿女」一事,是優人「演段」之始, 按 清 假定指壳言, 鋒人 平氏於此,無甚主張,其說見三章劇錄獎唷排君難節引。 末平步青、 禮 說, 聽聞。 不捐胂農氏。 有以爲「非過言」者;有以爲「不着實」者; 王闓蓮等, 恐非誠怨踏實、 毋乃過於離 已先王考用蘇軾說, **儼若己出**, 探求我國戲劇起源之道, 奇! 蓋 亦不可。 亦將周端之所有遠遠上推, 李家瑞在其由說書變成戲劇的痕 王闓運則用以講戲劇史,而吐茹支雕, 指周蜡爲我國戲劇起源, 有以爲「最有關」者; 於事不但無 是始於距今五千三百年前之份 屬之伊善氏也 忿 借均 ΙЩ Ħ 有以爲「可 有 不求甚 鋤 害 一文内, 1 應子 如 終 间 此 未 以 漎 戍 嶞 勿

步 因查明古蜡祭中對於我國戲劇起源, 篇追隨諸家之後, 動機原在澄凊浮誇, 究竟能有幾分可言。 就「致鹿女」一 類事勘其實際可能, 路綫乃循蘇軾 「戲禮」說之全部意義, 以祛衆惑; 進

例。 證實。 解決 下文分析爲甲、 附帶集中,予以評價,則本文尚有副收獲 但結果則篇內文章已將蝔祭與戲禮作爲二元, 辨,乃其特點! 愈增現實感,直將「戲禮」說之作用,導入近代地方戲及民間習俗之範圍以內, 是「戲禮」之基礎所在, 戲劇史上一條重要理論,爲不可少。茲將此項工作之重點放在搜討周蜡本質中所有之全部戲劇性, 於此乃恍然於「戲禮」說, 我國戲劇起源之問題, 周以前之時代荒遠, Z, 丙三義。 如此,本篇之標題雖曰「戲禮 以體 應予奠定,下至如王考之「非過言」說, 此類史迹渺茫, 究竟爲助力歟? 察周蜡、晉蜡、唐蜡等之概况, 對我國戲劇, 在, 不僅有起源方面之關係, 抑爲阻力? 不可不知。 無從「着實」,遂撥轉方向, 相提並論矣。 ——周代蜡祭」,原意祇存一元,專在蜡祭而 爲盆歟? 此中是否尚多想像 分析有淡迄近代所曾有之種種「戲禮」事 至有關蘇軾個 董史之「最有關」說等, 抑爲害? 且有發展方面之關係, 求之周以後。 而已, 尚俟讀者作英明之裁 人之種種戲劇 是非所在, 難免汙誇? 因此始獲得 愈水愈近, 觀, 隨 確係 於此 Ē, 事可 此 對

先列主要資料數條如次。禮記郊特姓十一日

萬物本乎天,人本乎祖,此所以配上帝也。 歲十二月合聚萬物,而索饗之也。 郊之祭也,大報本,反始也。 蜡之祭也"主先裔" 而祭司嗇也;祭百種,以報嗇也,饗農、 天子大蜡 伊耆氏始爲蜡。

也。 位相對而祝曰:『土反其宅,水歸其徑,昆蟲毋作! 豐年若上歲,取千百。』」) **黄冠;黄冠,草服也。大羅氏,天子之掌鳥獸者也,諸侯貿屬爲。草笠而至,尊野服也。羅氏致鹿與女,** 而韶客告也。 而祭:素服,以送終也;葛帶榛杖,喪殺也。 蜡之祭,仁之至、義之盡也!黃衣、黃冠而祭,息田夫也。 及郵表畷,禽獸,仁之至,義之雖也!古之君子,使之,必報之。迎猫,爲其食田鼠也;迎虎,爲其食田豕 迎而祭之也。 以戒諸侯曰:「好田、好女者亡其國!天子樹瓜華,不歛藏之種也。」(蔡邕獨斷于祝辭作:「爲 祭坊與水庸,事也。 曰:「土反其宅,水歸其壑, 昆蟲毋作, 草木歸其澤!」 皮弁素服 野夫

## 禮記雜記二十二下日:

觀鄉射第二十八作:「孔子曰:『百日之勞,一日之樂,一日之澤,非爾所知也!』」又「弗行」作「弗能」。) 澤,非爾所知也!張而不弛,文武弗行也;她而不張,文武弗爲也;一張一弛,文武之道也。(孔子家語 子貢觀于蜡。孔子曰:"賜也"樂乎?」對曰:"二國之人皆若狂!賜未知其樂也。」子曰:"百日之蜡,一日之

### 蘇軾志林三日:

悦,孔子譬之曰:「一她一張,文武之道」,蓋爲是也。 (明邱濬大學衍義補附文云:「蘇軾曰:「迎貓則爲貓之 誰當爲之?非倡優而誰?「葛帶榛枝」,以喪老、物;「黄冠」「草笠」,以尊野服"皆戲之道也。 無尸曰「奠」;始死之「奠」與「釋奠」是也。今蜡澗之「祭」,驚有尸也。 「八蜡」,三代之戲體也。歲終聚戲,此人情之所不免也;因附以禮義,亦曰不徒戲而已矣。 「祭」必有尸, 貓虎之尸, 誰當爲之?置庭與女, **子貢觀蜡而** 不

### 唐史教 弄下册

尸,迎虎則爲虎之尸,近于倡優所爲。』是以子寅言:『一國之人皆若狂也。』」)

## 羅泌路史後紀三日:

炎帝、神農……每歲陽月,蓋百種,率萬民,蜡于國中,以報其歲之成。……葦篇土鼓,榛杖喪殺。 既蜡而收,

#### **民思己**

## 王 関連湘絲樓説詩三日:

者、蓋始于伊耆氏羅氏鹿女,其後尤盛于東周。至漢代元會,爲百戲之一。明人因遂直謂爲「戲」。內廷有 供奉班。國朝王公入坐聽戲,著爲典禮。 庚辰(公元一八八○)春,余復有覺行,承設餞席。 (指劉觀齋所設。)談次,因及京師宴集之樂。 優人「演段」 故京師公私會集恆有戲云。

### 八蜡百種萬物二

祭中人物複雜,首宜區分,不使相混, 離開經義,妄有主張;岩經義本身顯有問題,亦派可擇其與戲劇性直接有關處窺之, 四方面:甲、受祭之諧神,即所謂八蜡等;乙、祭者,天子主祭,有司襄祭;丙、從旁列席之老農,雖 欲從簡略太過之經文、與繁瑣太過之注釋內, 追求周蜡所能有之戲劇性, 而後事有所託, 義有所歸, 庶幾無滯。 周蜡有關之人人物在 事頗不易。 毋事多疑。 當不能 蜡

「八蜡」者,僅百種或萬物之代表而已。八蜡:一、先裔,即**胂**農, 廣矣,但於祭類,已降而爲「摹祀」之容納碎小者, 故曰「羣小祀」。 不但如此,羣小之中, 農者。經文中又曾見八蜡之三種待遇:曰「主」,最尊,限于先嗇,司嗇;曰「饗」,次之,農、郵、猫: 之尊,始及八蜡;而祝辭內另見草木,則九蜡矣。 又曰:百種」, 在甲以外,却是此祭中報施與慰勞之活對象;丁、觀禮之資客, 排於所謂「萬物」之外。於是此一祀羣,不惟碎小,物與人之間,物與物之間,且充滿矛盾。下文所述 也;五、貓、虎,獸也,已詳經文;六、坊,隄壩也;七、庸,蓄水池:皆物也;八、昆蟲, 蟲害,無容並包, 虎屬焉;一般則曰「祭」,坊、庸、百種屬焉。夫姞之對象,獸、蟲、草木、水土、房舍,無不包。廣則 隙相附也。 感情方面"既有鼓幕和鳴"以樂田畯,久有榛葛喪殺,以弔死亡;事理方面"既戒諸侯毋荒於色與田,又賜以鹿、女,爲蜡貢之報; 於農事不惟無功、而且有害者,有若螟蝗是。 三、農,典農之官,教農之畯;四、郵表畷,田間督耕之郵吏, 倘于醴 此種情况, 同登壇墠。而貓、虎之迎, 原爲「大祀」、「中祀」,其間品秩井然,肅雍始卒,雖欲舖 於禮之體制,實有損虧,但於戲之媒進,則極爲利便,正好激盪相生,而蹈 又爲其食鼠、豕,擬之螟蝗,則鼠、豕本身, 八蜡所備,乃上而至尊至吉之先司, 更廣;又曰「萬物」,最廣! 如諸侯使者等。 因其居處以言:——二至四,皆人 神也;二、司嗇, 張 受祭諸神, 即后稷, 下而至殷至凶之 點綴奇家, 螟蝗之屬, 又何嘗便 叉列有對 周之祖 於此 因天子 知

可得乎? 然後覺伊耆創設,姬周增修,廣耀羣雜,一至於此, **殆故爲反常,以申徼用,並非** 而又

萬物, 未足取也。

害爲神, 易。 偶然歟? 於戲,顧 **謂周蜡於受祭之對象,不設座而設尸。如王考一引晉語曰:「晉配夏郊,** 說有所未合,亦不足取。 發明水利之先哲;于昆蟲或指為滅除蟲害, 於此可見。 已直截了當,概設神座;於禮雖不復有問題,於戲劇則釜底抽薪,無可附託矣。 可不必多疑。 惟經文內之祝辭曰"「……昆蟲毋作!草木歸其澤! 蜡之對象旣異常複雜, 螟、蝗獨不能藏身於「百種」閒乎? 同來食報,太說不過,遂有就八蜡中, 猫虎之尸,乃其中之尤著者,倡優爲之, 芦三 此乃蜡所以爲「戲禮」者之關鍵所在, 實則祭祀之尸,初不限於代表人神。物凡經過神化者,無不可以設尸。 在儀式中將如何表現? 閃避字面, 大有功之人。 擅去「昆蟲」, 「戲禮」斯奠。 先儒不察,但見蜡之宗旨明在酬功, 就然難事,—— 聊以自欺而已,一知牛解, 」乃面呼其物名, **先使其人物化**, 代以「百種」者。 注釋家于八 蜡之坊與庸, 乃另一關鍵之所在也。 以董伯爲尸。」尸入郊祀, 作直接告戒;人格化之 然後以尸象之, 未思大蜡之至, 東坡曰「蓋有尸也」, 至李唐, 故曰:於 當更易 或指為 許蟲 且 坊 芨

庸、水土、昆蟲、草木,其本身之象雖不便扮飾,若一經抽象爲坊神、唐神、水神、土神, 惟尸可承,即含有此種意義在內。此於「溫」之取義, 木之精靈,乃無往而不可扮爲了、禮記正義曰:「恐迎貓、虎之身,故云 「迎其神而祭之」。」神何所托? 凲 雨、雷電諸神, 論漢角態有說,可參。故謂周蜡普遍設尸,俱由倡優爲之,因而構成「戲禮」,其事可能,其說可道。 禽獸、鱗介、贏毛諸怪,皆已取象登臺, 尚有未盡,伴下文。猶之近代演西遊、封神等戲, 極盡古「象人」之能事矣。上文二章辨體歌無戲 以至昆蟲、草 日月、

#### 活動风

之所本也, 祭,以鞭鞭草木。 人· 應依原文,始知之於嘗,盡嘗,乃「盡知」;是現實,非寓意。鞭,如何可知此?」以鞭」句倘意屬下 寒溫之性」,遂與下文「嘗百草」連貫,而不屬上文之「作蜡祭」矣。 文,必曰:始以鞭鞭草木,始嘗百草,始有醫藥」,今不然,其實可知矣。 (物無活動,即無從發生戲劇性。 論活動,八蜡中僅神農與后稷是一定人物,而經文與注釋內均不云其於祭禮經過中,有何活動。 Œ 可演爲神農在崇祭中之一種活動。 始嘗百草,始有醫藥」。「鞭」,寓意策進,促草木早日發生,正後世「打春」「鞭春」 司馬耐史記補三皇本紀, 乃搜神記等書, 曾謂神農作来耜,敬耕種,「於是作蜡 按草木内含之性, 皆解釋 鞭草木 為 如「平霧寒溫 一恭知其平毒

桶

### 由迎及角觝五

猫、虎,而未嘗一見於其他七蜡,何歟? 紫邁獨斯列八蜡名,於「猫、虎」下注:「猫食田鼠,虎食田豕,迎其神而祭之。」 <sup>未明所以</sup>。凡尸,非預居其位者,屆時入而登場,事畢出而散場;又當場飲食,均祭之通例。——凡此 必報之」,所謂「仁之至,義之盡」也;又曰:「迎猫,……迎虎,……迎而祭之也。」 「迎」字凡三見於 級之「饗」。 門,然後饗之。於此再循東坡說:「猫虎之尸, 事類,如曰:迎敵」或曰「迎戰」,猶「逆」之有曰「逆襲」「逆取」也。,史記天官書曰「迎角而戰者不勝 猫、虎之尸於「迎」之中已便不然,登場之後, 均不能算含有意志之活動;,三代之尸,基本上或坐或立而已。周禮骥器"周平尸;夏立尸而卒祭;殷坐尸。若 等敬意,有若常義之曰'迎迓」或「迎求!種種也。「迎」之常義主要爲「逆」,其引申義,當可專在某 以先嗇、司嗇之尊,其尸之登也,尚不曰「迎」, 是其例。 經文於猫、虎獨不然,有活動,非靜止。猫、虎,獸耳;在八蜡中,位僅高於昆蟲,待遇僅屬於夾 而對猫、虎之玃,則言之特詳:「古之君子,指統治者旨。 如此,日「迎猫」「迎虎」者,可能爲「鬥猫」「鬥虎」;曰「迎而祭之」者,乃俟其先表演角 殆另有何種活動。 而於猫、虎之賤,反屢曰「迎」,足見此「迎」字並非 誰當爲之?……非倡優而誰? 於此當揣「迎」字含義究竟如 經下文云「旣蟾,君子不興功」, 疑倡優於此所爲者, 同。使之, 何。 火 何

不僅猫、虎而已,同時且另象田鼠、田豕,相對角門, (後)。 異 《醴夏涫:「力相狂夫四人。」門猫、門虎之入蜡,以食鼠、豕,正猶狂夫四人之儺, 勇武之角風戲在,亦卽構成「戲禮」之主要成份也。凡周蜡事,不妨多參考周儺 經文日「使之」。 正式入蜡, 「平樂觀內弄「總會仙倡」,顯又易神爲仙, 跑 群下交。 觝進爲百戲;若其聲端,亦豈皆遠在周蜡中之猫鼠相形、虎豕爭勝歟?譬南晋寧縣石寨山古墓(據碼漢縣文 西漢墓。」)中於解放前即出土銅器甚多, 漢制大儺,以方相四,鬥十二獸,獸各有衣、毛、角,由申黃門行之;以鬥始,却以儛終。後漢常禮 虎咬着豬背。 中黃門,正倡優也。 周 蜡象之, 鼠 忠於農功,滅除田害,大有造於稼穡, 貂虎的花紋簡單, 豕獨不可以反面人物、 必賴有豕。 周儺驅疫,對象猶嚴, **姆**造平板, 至漢儺設獸究竟肪於何時。是否得諸周蜡之意。不可知矣。 內有「虎咬豬銅扣飾」一件,據文物一九六四年十二期四十三頁解釋略云:「一豬向前奔 當為此種扣飾之原先作品。」 因「百種」或「萬物」而登場乎?然則周蜡之中, 而移鬥作舞, 未云扮設疫鬼;周田中虎、 其勢並甚激烈!作用在明猫、虎確曾勇戾赴命, 然後受祭而食報 乃有豹戲、熊舞、虎鼓、龍吹等表演, 其詳則見雲南晉寧石縣山古墓墓發掘報告文字本 昆蟲 如螟 豕之門甚烈, 以驅疫鬼耳, 蝗, 此· 乃· 可因 可 能 有 原. 則. 百種」而 是現實。 已從角 漢匹京 ÌF. 無足 二. 幕· {周

及報告圖版本内(一九五六年十月編)。 圖可照交物 一九六四年第十二期暮, 惟時代須另查

前文汪名節, 述「戲弄」之古義,曾謂「戲」「劇」二字之義相承。「劇」從「刀」,「豦」聲。「豦」,

不全面, 始入禮;必其象烈,然後始作戲。以字證戲,雖遠而實覈, "虎兩足舉」。」姚華謂「豕虎之門,今無所聞。 物力變遷,古今有絕異者,不得謂豕不鬥虎。」姚君 因其有堅實之內容,與一定之根據,值得研求, 於此益信。 上說,其象可能戲於蜡中。 矣!「今」雖無聞,即以古而論:八蜡之一,正由豕虎之門而來。 豕虎之門本在野。 說文九下二斗相見不解也。 其說信有本。 造字雖取象於野,不於戲,但必其事確,然後始造字; 從『豕』「虎』,豕虎之門不相捨。……司馬相如說:『豦,封豕之屬。』一曰 **謂角觝百戲爲我國戲劇起源之一,義雖** 似尚不算浮誇。 東坡創「戲禮」之說, 必其功卓, 依東坡意, 然·後· 並如 必 疏

此下就蜡禮中所用之諸藝事,以求其接近於戲劇者。

#### 樂歌六

六變而 致贏物 致和以來之。」其中所見羽、嬴、鱗、毛、介諸物,在郊特、性經文內,即「百種」與:萬物」,可信周蜡之 蜡之樂歌, 致象物及天神。」 及 Щ 林之示,三變而致鱗物及丘陵之示, 詳於周禮春官宗伯下大司樂·「凡六樂者·一 鄭玄注:「此謂大蜡;索鬼神而致百物, 四變而致毛物及墳衍之示, 變而致羽物及川澤之示同「祗」 六奏樂而 禮畢。..... 五變而致介物及土示 每奏有所感, 再變而

樂卽此樂也。 何以云六奏旣終, 表 、殿、皆人也,無所屬、 惟六變所致,除天神外, **而禮卽畢乎? ,將用何樂以致之。且六樂之致,** 放蜡之樂誠然有此, 皆水土與動物耳。 但必不止此也。 迎神之來而已, 即使以「天神」包神農、后稷矣, 禮於此方開展, 並未送神, 若農與郵

以樂田· 教農之師。 像此 其效足以致百神降臨, **『周顯豐年之詩曰:『爲酒爲醴,烝彼祖妣,以洽百禮。』** 奏鼓笛,歌豳頌,以致慰勞, 老、物,同在八蜡與百種中。 「老」指老農; 「物」指牲畜,皆爲農事而辛苦經年者, 养官宗伯下籥章又云:「掌土鼓、豳籥。……凡國祈年於田祖,如神農 擬之說,此三句詩中並無慰息老、物之意。 國祭蛤,則龡豳頌,擊土鼓,以息老、物。」「土鼓」,以陶瓦爲框之鼓;籲, 老、物、却是一件現實之人事。 乃雅樂中一種傳統之唯心願望耳,不足深論;至於鼓笛歌頌之美, 勸休息。 李景齊釋云「蜡祭之設, 講求效果如此,宜爲後來戲劇音樂之本也 **蛤之樂章究竟如何**, 所謂「蜡祭吹燬頌」者, 所以答鬼神之功, 仍須另求。 **龡**襁雅,擊士鼓, 毋乃在此乎? 上述「六變 特於歲終之蜡中, 故宜歌頌。 三孔笛。 以樂田畯。 」此仍想 倘真足 之和, 田 詩之

#### 舞踏七

蜡之舞踏, 經 無 **一明文。** 惟周禮地官司徒日:"鼓人掌教六鼓。……凡祭祀百物之神, 鼓兵舞、 收

補

聽,乃「戲禮」不可少之成分也。 其容均盛::兵舞執朱干、玉戚,帗舞執五采緝,有柄,形如拂。 處「百物之神」,當在蜡祭所有之「百種」與「萬物」內;「山川 有節奏,即帶有舞踏形式,亦在意中。 諸神示, 舞者。」「岐」後世作「拂」。 其樂六樂,而奏六變。 如川澤、山林、土示、天神之内。故蜡舞可能用兵、 又曰:「舞師掌敎兵舞, 吹豳頭,擊土鼓,舞兵舞、拔舞。」此二舞與戲劇或百戲雖 再上文所謂虎豕間之角觝,雖狀威猛、 帥而 舞 山川之祭祀;教 ——二者、剛一柔, 帗· |與「社稷 朱陳祥道禮書乃肯定曰:「蜡之為 劇烈, ٠., 當在上文六樂六變所致之 帥 其活動仍可以合金鼓 而舞社 可以致和美, 稷之祭祀。」此 不相 涉, **医**觀 偑

#### 服裝八

野, 基本意義其串其間 者爲一類,經文指陳較多,是實;凡被祭者爲一類, **去祭者平日之公私服章更遠, 摹擬農禾。**俭元院本之專扮農人者, 蜡之服裝, 頗富戲劇性;而經文疏簡, 尊重勞動,表揚農功是也。 亦並不等於老農、老圃之實際衣服,乃具戲劇趣味。 日「禾下家門」, 有俟貫通。 河溯 源于此。 囚之,服裝之形式與色彩,俱由此出 由倡優之扮尸而想像, 其人物與意義有別之處, 與一般之祭服 詳周禮春官宗伯三司服。 是虛 祭者服 尤須 其色尚黄, 發, 分 裝, 曉。 取 象田・ 固異 凡祭

泥土,亦象秋收。故曰「黄衣、黄冠而祭」,曰「其臘先祖五祀,謂之息民之祭,其服則黃衣、黄冠。」 入草野?‱語所云,非然服也 尊此基本意義,統一服從也。 唐楊諫大蜡鳳, 見禮配正義釋月合孟冬之月。 是時,諸侯貢使臨觀於場,雖爲賓客,並非祭者,亦「革服」「野服」,或笠而至, 因論語有「黃衣狐裘」句, 遂曰「孤裘以黃」,似未合。狐裘之黄,毕竟貴服,豈

下亦日 引籥章所見之「田畯」與「老、物」或屬八蜡第三之「農」以內,或屬祭場外之羣衆內,皆可能。 (服) 其老,祝其休,變其勞,如此生愉死安,各得其分,所以曰「仁之至, 義之盡 」歟? 天子乃生祭者, 凡適亡於是歲者,則總在蜡中送其終,吊其喪,祭其鬼;凡已衰殘疲憊,不堪任使者, 弁素服」葛帶榛杖」,已儼然一套喪服, 之活對象者 是。凡此原可屬於被祭之百種中, 八蜡中於神、 對止者送終, 天子「祭零小祀則玄冕」。婚既祭至百種與萬物,常屬「羣小配」,天子應玄冕。至於「皮弁素服」,舊說認爲是襲於者之服。 此外尚有一較複雜之意義,既慰勞、勸息,復送終、吊七,與上述基本意義相輔,經文「黃衣黃冠而祭」 「息田失也」。與上逃歌舞聲容以樂田畯者則矛盾,應是分別安排在不同之兩個場面內耳。 ΑŲ 一年仍對生者勸息,但驗之五禮,言:內、軍、資、嘉。 究竟吉乎?凶乎?大概田畯、 人均不云老, 老必指「田夫」「野夫」「田畯」「老、物 去鼓籥和鳴、 亦可不在祭列, 朱綵繽紛之氣氛何遠?雖曰殺於喪禮,一 而是從旁觀禮之老農、 等而言, 上文所謂。報本 則並於蜡中敬 、老圃 據周禮司 農、畜 盖 皮· 雖· 在· 慰勞 如上 **4**: 惟

棚

祭之外,仍在禮之中;若從後世之戲場以觀,每每溝通內外,更無論矣。

矣:於此有同時代之方相與儺可參考,以作定論,並非浮誇假想。據周禮, 之普通標準,滿足一般之要求,已將使弘尸之外貌光怪陸離,蔚爲異彩。彼倡優之技、象人之業, 以偽毛鬚、飾牙爪者,又將如何歟。周禮司服:「尸,服卒者之上服,以象生時。」僅憑此「以象生時」 黄金四目,玄衣朱裳, 必有尸,尸以倡優爲之;倡優之扮飾,爲求神似,爭奇鬥勝,無所不至,則於服裝之麦現,將不勝言 更有所發展。例如上述鬥猫、鬥虎、兩足舉,相甩不解,非常激烈, 自來誇張浪漫,初不至後世始然耳。 以蜡祭之全盤服裝言,其重點應不在祭者或賓客方面,而轉在所祭之八尸。蓋如東坡說, 執戈揚盾。 料情尸不由倡優扮飾則已, 若有倡優扮飾, 登常猫、常虎之狀所能盡?其所 方相之飾, 勢必在此項基礎上, 曾蒙熊皮, 固 蜡

以八尸本身之爲貌,及下文鹿、女之僞飾等,皆可能逼真之不足, 益又進而增其華茂者。——凡此種 而移易。或搶精用粗,紆尊從賤;或旣主祭內,亦兼顧祭外;或於亡者示哀,並於生者致慰。加 種,主題之方嚮雖同,而作用則多面發展,其所以見戲劇性者,誠充沛矣。 綜上所述:蜡祭之內,時見黃衣、黃冠,時見素裳葛帶。 **情緒有轉變,** 場面有更張, 服裝乃隨之

#### 用具九

所及,表意特深者,僅一樣杖而已,其實際應不止此。被祭者方面:神農倘於蜡時鞭草木, 祭者,並不在祭者。祭者所用之一般祭具, 方相之 執文、揚盾」者,手中必然各有所執,而道具復不勝用矣! 舞者倘先後陳兵、帗,則有朱干、玉戚、五彩繒拂。……尤其八尸於服裝而外,欲顯著其特徵,有岩 蜡之用具,從「戲醴」言,便是道具。 **其作用與服裝同,** 如尊、俎、籩、豆, 故並易含有戲劇性。 牲、酒、柴燎等, 毋 脯 而其重點, 措 意。 則有鞭; 他 亦 若 在被 經文

#### 祝辭客告十

以 不及八蜡中其他, 脱古卜混之伎,不管倡伶,孫星親月石風林屏詩"「自憐太史牛馬走,伎等卜說均倡伶。」古禮中,祀之職位殊重, 其用則同: 使東坡釀成 戲禮」之概念者,益不爲無因。 蜡之祝辭,在「戲禮」內,便是吟誦;蜡之「客告」,在「戲禮」內, 若更與蜡之樂歌合看, 疑非全文。獨斷所載,於四句後,多「豐年若上歲,取千百」二句, 便是有唱而外,又兼有誦、有白,「戲禮」之說, 因之愈彰。 經文於祝辭祇見韻語四句, 便是說白。——二者體雖略異, 對水土、昆蟲、草木而 未知來歷如 東坡

補

唐

觑

何。 毛、介、水塘、坊、郵表畷、於菟、猫等之座,各於其方瓊之後,俱內向,相對爲首。」未知與此近否。 惟原 辭 四 句,是指示 告 我 貢使是人,非鬼神而尸者比,其事較爲現實;倘納入戲禮以觀, 口氣,按諸大祝所以「掌六祈, 攻,說則以辭責之。」 「相對而祝」, 又曰「爲位相對而祝」, 便尤富於聲情。 容告爲散語, 如何爲位, 以同鬼神示」者,憑證孫宗法親乃近於第五之「攻」,第六之「說」。 與祝辭之爲韻語者,又見錯綜。 可能近於戲中對白。 如何對祝, 亦不詳形制。唐關元禮敍蜡祭:「其五方神、獸、鱗、羽、蘇 客告方面:大羅氏代立王言, 使者可能尚簡單致眷, 亦成對白之 對方諸侯之 鄭·注·

#### 致鹿、女十一

所在 败 野服,蒞場觀禮。 **州豆之需**; 重要!東坡指鹿、女爲倡優所扮,王闓運甚至謂「伊耆氏羅氏鹿、女」是優人「演段」之始。 猴有度, ,與問題所在均不容囫圇混過。 循序至此, 好女樂毋荒, 大羅氏為執掌鳥獸之長官,大羅氏之下,尚有羅氏。 當有以明點祭中最後一節, 禮將畢,大羅氏復代表天子,會集衆使者, 否則均足以亡國!! 命使者歸達其君。 據經文及舊說,周宝年年蜡期之前,諸侯俱命使者貢鳥戰,以充 日致鹿、 女」之究竟矣。 因代表天子受之。 轉將鹿、女致諸侯, 事之大略如此。 此節之有, 蜡時,衆使者並 並 諄諄告戏归 若就禮說, 按鹿宜為珍獸 其中 : 好 實質 非常

大羅氏口傳「聖旨」,有戲意;衆使者野服趣蹌, 原旨以求, 而彼娟娟之女,則由男優裝旦,雖綽有歌舞之麥, 洽王化,亦並有戲意。——演進至此, 動,毋煩扮飾。 也,更饒戲意。 致 所以解釋東坡志林之說者, 其君,於蜡、 轉得 於戲,兩均無涉,當不 於是大羅氏現身說法,愷切陳詞,手指鹿、女,口伐荒亡,諸使者及觀衆恪恭 惟 貫徹 彼呦呦之鹿 「戲禮」 正復如此, 之義。 由象人僞 必究矣。 蜡已告終, 蓋於周室累年蜡祭之中, 並無參差。 飾, 與 上述角觝一幕中之爲猫、虎、鼠、豕者 有戲意。 仍深減罪孥之恨,又非若鹿豕之蠢蠢者難有表情 而由多方寓意之「戲禮」, 至於使者事後, ——此賓主兩面, 至少必有一 果否由賓館中, 亦圓滿完成。 皆由現實 次曾向貢 入物, 同, 使 領得鹿、 致 參看 Ŧ. 應、 當場行 | 戲意; 言, 女歸 下文

步、祭八蜡是人、 而 如 野人而得,故重其事而拿其服。」 人識淺,不足以探之, 何能於延展 致鹿、女,則限於告戒畋荒、色荒而已,彼此遠不相及, 骓 然, 疑經誠不必太過,若感覺問題之有關「戲禮」者,仍不當默; 而 相衡。 神間之靈威交通, !孔 統謂 不必自我蔽之也。 諸侯使者並非野人, . 此 節因上婚祭, 致鹿、女則君、臣間之政**教施** 僅着野服而已。 蜡祭宗旨, 廣釋歲終蜡時之事」,認致應、 **减激此點以建立其與蜡祭之關係,而縣緣爲一,亦殊**勉強。 皇皇然在報本、反始、勞農、休老、息民等等, 未知何以必於蜡祭之終, 薆. 女確是「蜡時之事」。 ―二者不在一 恐其中有公疑, 平· 面· 安排 义曰:"截移功成" ğ) 上; 此節 應 求 亦不知· 的解, 進 是

楊誺大蜡賦有曰:聖人之舉事也,務於崇勸戒, 傳有此事,便有此事;與其主觀求合於「常」,不如想像求通於「變」也。參看下文解來版「數體」說: 合看,則事有通則。 便反覺可取。竊意鹿、女與大羅氏當場頗有表現,已略如上文所言。雖經無明文, 「大羅之職」終是兩回事一層,亦不言而著。惟此項安排之不合理,不妨體會爲「戲禮」之又一創造, 示不德者斯亡!……是以伊耆之禮不易,大羅之職有常。」──言之頗爲中肯;對「伊耆之禮」 前之「迎猫、虎」,後之「致鹿、女」,可能爲周蜡「戲禮」中之兩幕重點。 敦否臧。 樹之瓜華, 告多藏者必覆; 致乎鹿、女, 若與「迎猫、虎」

**對後世喪禮殡儀內,都帶有娛樂活動,** 出「戲之道」,路史之何以稱「蜡戲」, 賢賦之何以稱「娛蜡」, 對晉蜡期間之社會繁榮, 分析而掌握之,於所謂「戲」者,庶可通曉, 全面意義在,設若派膽之在前,或僅偏倚一 禮記雜記下載孔子、子貢對於蜡日之狂歡,見解不同。設若從此事看起, 應如何理解,……此中實有一共同綫索, 面,則誤會將滋生。 不至因混淆而迷悯也。 換言之:"戲禮」有其不同時代之 **賞穿其間。倘預爲** 以迄志林之如何指 應如何理解,

## 戲禮三義十二

戲禮 |者,貫徹占今,其義有三。 甲義曰: 以戲爲禮,戲在醴中, 戲、禮一 體, 名義享神, 實棄

補

說

娛人。 不同 間, 此中 矛盾可言,苟非另有意義存在,均不必與「戲禮」乙義濫爲比附也。下文畢康樂與西涼技均另有意義。 ₫, 許多古戲劇或其因素,及近代許多地方戲種,允爲我國戲劇發展之一社會原因, 賽之舉俱無禁。 曰 禮 帷 名義雖以侑鬼、享神, 似較勉 乃特例。詳下文述出周。 名爲最早、最著,自孔子至東坡均有說,聯繫頗密,故於此一並交代明白,**免生**葛藤 乙、丙二義雖居側背面,且存在之時代不同, 币 日舉國全休,盡情逸樂,飲食戲豫,無所不可, 其戲1 感情,主人仍有娛資之貴,因此,矛盾突出, 有歌舞之表演,不能單獨成爲「戲禮 乙義曰:禮畢,戲機,戲以禮進, 爲 强, 歌舞、百戲等之麦演, 皆因有此蜡禮 然頗 有作用。 再則戲劇內容雖有悲歡之別, 實際仍以娛人。 而 其所謂 來, 故亦在「戲禮」一 及人員、服飾、 戲」, .]條件,因古禮多有雅樂、雅歌、雅舞, 戲、禮各別, 後世間或有以歌舞、 旣非戲劇範圍, 但爲得「戲醴」之全, 而「戲禮」斯成。 用具、 詩板:「無敢戲錄。」傳:「謂逸豫也。」種種嬉戲、 說範圍內。 其戲已爲「徒戲」,爲戲劇, 而作用都在娛人;若禮之凶者, 祝語等之渐異於常, 於本文爲附帶關係 甲義當屬正 百戲入廟祭者,介於甲、乙二 吉、軍、資、嘉四禮內, 亦不可廢。 面 而含有戲劇 古禮不因 以周蜡之所 不容忽。 從之 因其亦 以見于 不必 遊戲、 〕義· 可· 與禮 M 亚· 資主 髙 見者 而皆爲 丙 以 愽 無· 味者。 奕 一義之 此· 内 竟 發 同内 殺之 最 義 競

# 從狂歡證戲禮十三

子教之, 乃狂 所觀 濻 用, 之年終常例,擺脫禮數束縛,各自飲宴戲豫, 酒初立賓行禮,至禮終,脫屨升堂而蘇, 此 中所以敬老、息民者, 禮屬民,而飲酒于序,以正齒位。」謂蜡祭畢後,地方又舉行「鄕飲酒式」之儀注,按齒、爵爲序。 H īħi 何嘗一國之入皆參加?又明明限於「安藏而不亂」, 授情, 於此日私生活之縱飲恣遊,追歡逐樂,不守禮教之束縛, 並不在蜡祭,而在蜡祭之社會環境與影響。 禮記雜記下一節,於蜡祭本身消息,無所透露, 和爲貴 參預蜡祭,與「飲酒于序」者終屬少數人;禮記明冷「孟冬之月」,凡疏「「子貢云"。一國之人皆若狂。 所言雖 非子質唯禮主義者所及計耳。 也。 僅及張、弛協調, 原語「百日之蜡,一日之澤」二句, 一部份卽借此表現。 行無算爵。然則初時正齒位,後則皆狂。」其實參加此種克學之飲酒者,限於齒、 文武之道而已, 據周禮地官党正三國索一端」之原義為索。 何實能狂?狂說非。 同時又申孝悌之義, 盡情狂歡。 「一國之人皆若狂」, 而暗中則示禮教之藩籬, 祇反映周蜡當日民間之動態與情緒而已。 未達本意, 子貢磘硜以「若狂」爲悖醴, 若多數子質以爲「一國之人」。 因此日不但常歡, 須從別解。 無非盡量施展對建禮 並非萬人空巷, 月命與家語作 亦不妨及時 鬼瓣而祭祀 而且 一許狂, 則援自古以 形於憤慨。 萷 教。 往觀禮也, 者, 百日之 論其實, 破「禮之 可以 按鄉飲 子賞 間及資 則 蛤 礼 來 以 略

秿

皆岩狂 育篇: 勞,一日之澤」,較明。晉人職難, 縱廣, 乎。孔子方為一國之人求澤,而子貢但知支持封建禮敎。其害之烈,雖未「吃人」,亦旣傷人。 試看子貢以爲「狂」者,孔子方以爲「澤」。「澤」者何?精神不太枯燥, 苦也」,殊不可通。曰「百日」,祇爲百日上下之企數,不能爲三百之全數。倘「百日」可喻「三百日」之久,則詩三百五篇, 驰,年守而日狂也, 木意謂國人終年在禮敎之纏縛中, 此一事中,師徒之賢、不肖有如此者。斥子貢曰:「非爾所知!」 顯有難盡言處,故使子貢以意會。 「君之恩澤」, 因娛樂而弛。 何至不知?圧考一指大蜡之索萬物, 「詩一百」,以喩其全數乎?於「張」則縮之,於「弛」則誇之(詳下女),適見封建統治者對百姓無所 不用 終難以同時容納一國之衆,其說殊不現實;而謂周蜡 』孔子告以張而不弛,文、武不能。」王氏意在子貫所謂「狂」,是由於觀蜡,蜡中有戲, 如此,子貫所不知者, 亦不可通。 何過之有?實際三百六十比一,非百比一。注釋家謂「言『百日』者, 君「恩」浩蕩無極!豈能限止於「一 稱「百日之勤,一日之深」。按「螘」旣云索,「索」如謂枯、索, 不然, 實在太苦! 直孺子皆知之勞逸相間而已, 是古巫風之餘習, 一弛一張,勞逸和聞, 蜡節狂歡, 繼乃曰:故子貢觀于蜡, 略得解除, 日。之內!其餘三百五十九日皆絕「恩」 戲禮」中所具戲劇性之效果奇高、 盖孔子於禮敎, 其理甚淺, 可乎?如此, 稍裕生趣耳。 纔一日之對耳。 舉其全數,喻久矣, 孺子可喻。 便與「學」對立, 主張作適當調節, 姑無 而曰 舊說 流論郊 是年張 "『一國之人 子質雖愚, 日加 實一年之勞 而意亦明。 「澤」是 共 祀場地 欺 可以 而日 耳 竟

誇. 尼 颪 戲 張 以 鬨 劇 起源之工 齇 動 此病 當 出 於 時全國之衆, 無 作 心, 亦有不利,是非究竟,亦不得不指明也。 郑因 對於「戲禮 觀蜡遂成爲國人是日惟一之娛樂活動, 」之意義未 加 分析, 譔 上文列志林之說後, 丙 爲 Ŧ, 可 乎 ? 乃說 如· 此; 不 曾附見大學行義補之附文, 邁 分· 明· 如 此, 是另一 對 於 種· 棎 遍· 分· 求 我

義意亦同

索人者; 原未 也。 丽· 在 爲之節文者也。」管子說。 着・力・ 扎 曾背, 子 循 孔子 **殆與**蜡 如此設想,實未必誇。一禮者,治之粉澤也。 然則禮· 能愈入精神上之創傷 不過手段不 對於 蜡日狂歡之內心主張, 日之不禁狂 記. 雜· 記. 充礼子 孔子 汗. 同, 此 歡 節,對· 有何不可? 手段不 瀧 者, 求澤之圖,於古禮 П 非創傷 例耳 Ø 目: 回 人者。從蜡日之不禁狂 顧 同, 蜡不 彼周蜡中所以許入倡優, 上透露出 一 中便不妨滲入戲劇成分。戲者何?能澤人者,非 是亦文武之道、 過 羣小祀」, 大消息,何得· 歡 百禮之莊, 先王之治, 證禮中之合當有戲, 「禮者,因人之情、緣義之理, 云無? 戲意勃如, 僅 其用 此 有如 深焉, 禮 之諧, £ 頗· 順· 非 述 妄作

人推 三代之戲 尊其 循孔 祖, 醴」者,此畝字是甲義。 4 對於蜡日 愈生信念耳。 狂歡之內心主張, 曰「歲終聚戲,此「戲」字兼甲、 指伊青氏創之,夏商先之, 以験東坡 活体, 丙二義。 戲禮 不自周始;所以號為「文武之道」者, 」說之含義, 此人情之所不免」者, 頓覺開朗! 久張之弛, 志(林 乃周

豧

不敢) 幾盜鈴 天下同 『不徒戲』而已」者,「不徒戲」即「戲禮」之甲義。 此語最是事理核心所在。 鹿、女」所提問題,乃終覺不是問題矣。 不能絕滅,而禮敎尚不能開明,就其矛盾尖端, 及「報本反始」之下,……其偽甚明。推詳及此,「戲禮」之義, 「仁至義盡」之下;「致鹿、 戲,其藝而悖於禮也,十百倍於飲, 近 ĪĦĪ 命; 有,携金蘭以齊馨, 求之直逾於久饑、久渴!不僅在筋骸之舒和, 掩耳,施施而來,例如飲酒, 掩護於「禮義」旗號之下。 舉杯斟酌必不能對明月, 避及唐代, 依然如此(参看前稿), 利貴得意,以遺榮勢,孰尚我哉?」 女」必然掩於戒败逃色之下,索百種以便於登百戲,必然掩於「羣小混」 此時「徒戲」「徒戲」即乙義。 或會知心,否則便「賜也未知其樂」,層橋含娛蟾賦序"(大蟾之夕, 顧能無所遮 \_\_\_ 惟民間情形不同。 極琴常事耳, 以謀逐漸協調,除作僞外,別無他途 掩, 排除榮勢, 必也,安排爲「不徒戲」, 在「非爾所知」之輩, 便亦裸裸暴於衆乎?於是「迎猫、 亦且望心情之寬放也。 得意忘形,以會知心為樂,正賜之所未知者。 尚不能在社會公開立足,「端人正士」所 當已洞貫, 蓋處於初期封建社會 終欲其向孝悌立心, 無復留滯;上文對於「致 使一 日「因附以 般觀衆安於心, 虎」必然掩於 中, 禮 —即聚戲其 義 何 從齒 |況於 情當 亦日

庶

姓

戲禮與戲劇間之發展十四

劇已 或蒙 標準 環境 |文王, 義 仍帶依草附木之痕迹 如 並 胹 元代 疵 周 一不徒 不 凶 蔽 形 **蜡以後**, 能 戲場高懸 知 迄元 從 躐 丰 求占 其先有 成之各體 前稿曾有介紹。 限 知 川無從 地無從· 義 日 等速達, 泰定帝。 我國 制 [戲」者] 続して 戲 戲劇 約一 歷 此 「太行散樂忠都 說「解放」也。 固有 **端之韜巌也;「振葉尋** 類 遂憾其不能発於儀 本身水平之提 史上早已有戲劇運動,時間經過甚長,迹象隱現不 初· 非· 一· 千九百年, 與夫其 其 侚 標 此 藺 未 所不能; 語 義殊 悉発; 由戀至顯, 蹴而幾之事。此點值得鄭重提供戲劇史家留意。 口 潛 號之下,從而紆 非全面。 在 至於戲劇體制, 作 即以 臨盛 高。 秀在此 設若專憑運動之利鈍, 用之宏 式 戲劇 優伶專 唐階段, 由微至著之轉變,逐代有進,曾經綿亙二千五百年之久! 常 某· 作場」 根; 以爲 闊 史 徐發展,以達於他端之專業完成, ·業之純: 家 一階·段· 觀瀾索源」, 之舞 古今所有 實俱 術忽視· 有傷體制 論其劇戲環境,仍有不利 時, 已穩 度 **臺**機 而 文藝必不 儀式正於 來定其本身造詣之高 成, 論 額者,名稱仍日「散樂」, 天地正寬, 於此顧能少 囚 「要求真 難於 此時所有亦復去 免 暗. 否 於政 中. 戲劇先 認 \_\_\_**,** 非宋金 掩護· 乎? 矣。 敎 一面之存在, 拘 自開端之爲種子、仁核、卵 戲 近 ?箝之規 向 惟戲劇運動之遭 不 而不曰「雅劇」或「雜戲」等, 劇 以後之數 儀 低, 人 理想甚遠; 公開奏伎, 可减震於他端之炫 往 前· 式 加進, 中 剘· 往 律 亦· 佴 謀 於往古 "附 雞 榧 初· 知 间 解 然而此 傳 未 其形 抱 得· 欲 放。 統 加 戲 定今戲之 其. 際 形 以 周 劇 假 式 如 史詩書 汔 設起 阻· 有 時 以 脫 侚 顯 肵 遏. 戲 例 醴 岩 雛

豧

病 所接觸之民間文藝質太少, 能襲斷, 今後倘願矯治,求對症之藥,正不妨先就「戲禮」之說,一開胸膈耳。 以「眞」自命也。 邇來發現之地方古劇種, 所以衡定古劇體制者實太狹,參看下文,從東坡之戲劇觀以檢討压考。 無慮百數。 戲劇史家苟稍予重視, 便當感過去 已是大

刑 盡其義, 初非弄虛文於泡幻也。 展,毋乃奇特,出於規律以外。然人情中確乎有之, 則曰「禮法」。 姬周之治,以禮爲宗。 俟有志者別爲闡揚, 樂獨不足,事有在干戚羽毛之上者,則蒸蒸乎結於戲, 此中論點, 其運行也,如春之煦, 謹 號召 有禮之蓮, 為。 有戲之源,有文化之流風, **翕然合於樂**, 典籍中旣已萌之,然後有識之士始從而立說, 則曰「禮樂」;, 有思想之體系。 名曰「戲禮」。 如秋之肅, 此一步之進 本篇不能 森然比于

戲劇觀之另二說,曰「倡優爲之」與「戲之道」。 以 上種種, 皆自周蜡田發, 以「戲禮」之說爲中心。 以下續陳周以後之蜡祭或戲禮, 並論東坡

## 漢代情況十五

祭之重點已牛在先祖, 秦漢魏皆有臘無蜡; 其體用便不同。 漢之「臘 而不蜡」, 如猫虎、昆蟲、 專尤突出。 草木等, 雖宗旨報功。 皆無從登場, 與時間年終等大致不異, 黄冠、草笠、 野服 而所

而一, 百神, 託,遂脫離「戲禮 亦無從施展。 不 顧 及戲劇,祇循舊文,以考蜡、臘閻之一般情况而已,且斷二者爲一, 一而二的。」又云:「把『殿』、『蜡』當作一種祀典,較合事理。」 毋乃失其所宰數? 同日異祭也。」指示極精! 其性質不復爲「羣小祀」,,「便難用倡優;有莊而無諾, 此乃事實之關鍵所在,以往注釋家雖不及此,但如玉燭寶典云:「嚴者祭先祖」 既有岩本文上述種種存在, 於此實不容無判別。董史本身爲戲劇史, 諸凡戲劇化之興象, 均無所 蜡者報

劇 終始, 優 思 裝旦也。」----二家所指同一事,西漢於郊天大祀中,曾用女樂,且以男伎僞飾,並 事果若此,縱非演戲,其爲「戲禮」,倘何遺憾? 人爲假飾妓女,蓋後世裝旦之始也。」又脚色章生旦節引明方以智語:「胡妲, 斯值注意。發展現象旣如此,乃尤足以堅定「戲禮」之原則。倘「戲禮」僅與蜡、 雖然,漢代之臘,誠非「戲禮」, 而未嘗及其他之禮儀,則其事之基礎, 若在其他祭祀之中,以戲爲禮者自漢以後仍續續有之,甚且加 反爲薄弱矣。 其事究竟如何,應於此詳之。 上文去藏節引明楊慎語"「漢書郊祀志" 即漢飾女仗, 不直接用女伎。 臘二種祭禮相 今之

淡書二五郊祀志, 戴成帝時, 丞相匡衡奏:

王女樂。 甘泉泰時、紫壇, 石壇、仙 八觚宣通象八方。 人嗣,瘞鸞路、騂駒、寓龍馬,不能得其象於古。 五帝增周璟其下, 又見有羣神之擅。……紫壇有文章采鏤黼黻之飾及 臣聞: 郊柴饗帝之義, 描地而祭, 上質

唯至誠爲可。 也。……皆因天地之性,貴誠上質,不敢修其文也。以爲神祇功德至大!雖修精微而備庶物,猶不足以報功, 故上質不節,以章天德。 紫壇僞飾女樂、鷽路、騂駒、龍馬、石壇之屬,宜皆勿修

(儀曰:「祭天用六綵;綺席六重,長一丈,中「幅,四周緣之。玉飾器凡七千三百,物備具。」文內 樂」三字,自來讀爲「玉、女樂」。「玉」顏師古注引漢舊儀,指爲玉几及玉飾器。 此節辭甚簡約,原意不能盡曉。 樂志所 云『使 童男童、女俱歌也。』」漢書二三禮樂志:「以正月上辛用事情泉聞丘,使童男女七十人皆歌。」却置下文「紫樂志所云『使童男童大士十人皆歌。」却置下文「紫 尙難遽斷。 「女樂」若與「玉」爲一羣,是爲不辭,一也。據禮樂志,歌童旣兼有男女,然祀志又何得仍曰「女樂」? 之「飾」,卽前文「上質不飾」之「飾」,亦卽後文「宜皆勿修」之「修」;「飾」乃「質」之反面;凡有「飾」 或者認爲「僞飾」二字之在文內,從「女樂」起,一直貫至「石壇之屬」,不僅「女樂」爲僞飾;「僞飾」 未及玉几,「儿」,疑從「凡」字誤生。 顏注又誤「七千」爲「七十」,而略「三百」。 「女樂」, **者皆「僞」,不僅以男飾女方爲「僞」。按此一派說頗有缺點:「玉」字設如顏注之意,** 魔僞飾女樂」顯然爲一事者不相顧,無所貫通。於「仙人」則無解,於「寓龍馬」句及「僞飾」均無解。 壞有文章,采鏤、黼黻及玉之飾,女樂」,方合。 自「文章」至「玉」爲一羣,「女樂」在此羣之外; 然僅就原文揣摩, 並旁考一二資料,是非所在,已覺顯然。淺義將如何乎?曰 讀者於此之認識,可深、可淺;二者熟爲可信, 御覽五二七載漢舊 因**文**獻不足, 則奏文宜作「紫 顏注:即 无 女

三也。 物 飾爲古龍馬,而不能得其象,則凡謂「飾」者, 二也。 不能謂凡 飾 」無不「僞」,將「僞」字提空,使無內容,便可了事,五也 如「仙人」等,皆當有解而不解,並王先謙、楊叔達之業俱未竟矣, 顏氏曰「俱歌」,合唱而已,其事甚簡,其童雖「上質不飾」,逕用男或女童皆可, 皆各有所象, 可· 知· 女樂果飾爲何象乎? 四也。奏文明謂將騂駒偽 何「僞飾」爲? 必當有一名

之裝旦;或與下文「石壇仙人」同,皆以女伎飾爲仙人,玉女、仙人之一也。漢武內傳:「帝閒居承華殿, 爲代有增益, 有內容, 程度,已超過 「僞飾」,明矣。 增之「仙人」,旣皆由倡優或象人扮飾神仙, 女子曰:『我庸宮玉女王子登也。 類也。 居華山, 深義將如何乎? 曰:女樂之稱「偽飾」,有兩種可能:或如方楊二家所云, 「僞飾」云何? 有定象;所飾之玉女縱無故事,已足構成其所在之祭祀爲· 服玉漿, 於漢 周蜡中「致鹿、 **據匡衡** 白日昇天。祠前有五石日,號曰玉女洗頭盆。」張衡賦:「載大華之玉女兮,召洛浦。 已先有明 奏,可 即李善所注:「仙 笔七月七日, 微矣。 知成帝以前, 女」多矣。 王母暫來。』言訖,不知所在。: 即神仙家所謂「傳言玉女」也。 佴, 蜡祭雖未循戲劇方向以發展,詳下文。 紫炮之 則亦西京賦「總會仙侶」內 偽作假形, 禮 向曾 如 謂如神也。」並非指普通之修飾,皆可謂爲 此 宜爲西漢「戲禮」之一 「戲禮」而 「坐而長歌」之女媧或 岩「戲禮」之進步 乃以男飾女, 有· 餘。 **燃**如。 重· 點· 集仙傳"「明星玉女 玉女樂 此種「偽 猶後世 其. へ縦・ 総・ 嫦娥 與石 忽見 飾

謂

時代與內容是否相合,仍俟留意探討,以期更加着實。 以上於淺深二義,已逐點比對,後者較長,顯然可見。 惟所謂玉女樂者, 在漢樂中, 有無明徵,

於是由甲義改屬「戲禮」之乙義,當又非泰時中之玉女樂所能擬。 普通倡。 禮」,戲對禮 戲,非僅使歌唱。曰「儛像」,乃舞出一定人物之象,或某一故事之象;其脚色又爲專業之胡妲,非 具「戲體」成分,甚且過之。 妲所爲「戲倡儛像」是歌舞戲,已詳前稿,茲特說「戲禮」說,更申其義如此。 戲倡儛像。」前二句云祭禮,末句云戲舞,二渚合成「戲禮」。曰「倡」,不曰「巫」。曰「戲倡」,使倡作 玉女樂使甘泉泰時成爲「戲禮」,事屬王庭所有;至於漢代民間之祭祀, --合此三層,知其所爲,遠在普通歌舞之上,已進而爲歌舞戲矣。 言,於是喧賓奪主,脫颖而出,其伎已可以「徒戲」,直接與觀衆見面, 上文引鹽鐵論「散不足第二十九」曰「富者所名嶽, 言漢戲之發展, 以歌舞戲之本質入「戲 與王庭之大禮同, 望山川, 不復賴禮爲 有如此者。 椎牛擊鼓, 掩護, 胡 亦

#### 晉代情況十六

其次述晉。 晉代民間風俗已視 蜡日為一佳節, 至於互相慶賀。 推想王庭之奉行蜡醴, 必亦隆

特定著於蜡禮之日耳。此義於戲劇本身僅間接而已,直接在社會意義。 赋不傳。 娱 之思想,正好反映封建初期,儒家執禮尚不固,假借報功,創爲「羣小祀」, 騰歡,二者又皆在社會範圍以內,當不可偏廢。 立丙義,實有必要。 部爲多飾傷質,謾而不誕。 「禮法原不爲我蜚而設」, 道家思想視農功成熟, 固以不停,况於入道之不變乎?是以百年憂喜相參,能達要終之數,悟生生之宜者,百世不過其人。」 注文中,曾引嵇含序語, 個別之娛情也。 人道不變。 ·娛蜡」,與羅祕之曰「'蜡戲!於國中,以報其歲之成者」不同。 **借蜡爲娱可**, 運首延笄。」惟資料一一皆與禮記雜記下所見者同一性質, 標「娛蜡」二字,最爲著明。 故蜡祭、 上述子質拘執禮行,酒不及亂,平日如此, 向蜡中求娛則不必;如此乃合「生生之宜」與「要終之數」;任他憂喜 「蜡戲」乃戲在蜡中,以蜡爲戲,是甲義;「娛蜡」因蜡月而多娛, 「蜡戲」、「戲禮」均非道家思想之產物。 亦「天地之化」而已, 以發其旨。 蓋「娛」者,戲也, 序之前华曰:「玄象運而寒暑交, 遂無亟亟報成之意。 **嵇含之序**, 或娛於戲也。「蟾」者, 戲則戲耳,何爲作僞, 代表晉人務虛尚玄,賞心得意, 蜡日亦不 尤其「戲禮」, 知上文於甲乙二義而 屬「戲禮」之丙義。 **蜡日有蜡日之娱,不蜡有不蜡之** 例外, 節令至而萬物遷。 容納百種, 岩個別之娛情、 以求有附 在臂人之任真者, 禮也。 誠非晉儒所 外, 不買 晉嵇含娛蜡賦 娛在蜡禮之外, ·兴 李 ? 引入弊容之可 葙 能块, 更爲「戲 蜡娱」而 天地之化, 嵇 氏 與衆庶之 乃屬於 故於 序中 我視 Ħ 禮

唐

二二四四

戲者,稍協調之,以徇人情。 此中曲折,確可以見戲劇起源之一 斑。

於社會意義中之衆庶騰歡部分, 乃基於經濟繁榮與政治安定, 適有 裴秀大蜡一詩, 爲作深

切之說明。全晉詩二:

貨如山。 物郊甸,鱗集京師。 日疆星紀,大呂司辰。玄象改次,庶衆更新。歲事告成,八蜡報勤。 介茲萬枯。,報勤伊何?農功是歸。 **率土同懽,和氣來臻**。 交錯貿遷,粉葩相追。摻秋成幕, **祥風協順,降祉自天。方隅濟謐,嘉祚日延。** 穆穆我后,矜茲烝黎,宣力菑畝,沾體暴肌。 連衽成帷。 有肉如丘, 告成伊何?年豐物阜。豐龗孝祀, 與民優游,享壽萬年! 有酒如泉。 飲饗清祀,四方來綏。 有肴如林, 有 充

旬者, 衆矣, **竟如何,** 蜡祭一事中以觀之,爲「戲禮」寫照,其辭誠已暢足之至!在此廣闊繁榮之一臨時大市集中, 者遂覺有以謝天地,報礼宗,饗百神,進而綏靖地方, 全面繁榮。 **事蓋先在烝黎逭力,** 物阜矣, 在詩之「紛葩相追」三句中, 全無所知, 結果百物豐穰,如山如泉,消費縱情,生活綽裕。 酒酣矣, 亦難 乃有歲功告成, 推測。 歡騰矣, 至於乙義所含, 或已有所寓, 何能獨無觀賞娛樂之資?彼符於甲義之「戲禮」情况, 立下農業經濟作高度發展之基礎;然後佐以工商交錯, 不妨試爲假說也。 隨蜡日而俱來之歌舞百戲等, **鞏固皂權。** 人事旣如此滿足,自然易感 按肉酒肴貨諮端, 凡此因因果果, 作場於當時京 詩人統攝之於 下文旣另有 和群, 晉蜡 內究 旣人 畿 統治 而致 郊

周代旣尙不容「徒戲」存在,便無從以類此者想像之。漢代旣已有胡妲或秦倡或象人等所演之歌舞 帷 亦 舖 幕 u 頗 陳, 因養詩而爲晉代假設如此, 以內之觀衆; 適 合。 應不 於是 至復 「相追」 隱 「帷」「幕」固可謂爲虛實雙關, 括於 「紛葩」二字之內。 有競賽角勝之意;「摻袂」 或不浮誇。 「紛葩」 裴秀於武帝泰始二年爲尚書令, 「摻」「連」 連 者, 紅 內容誠廣, 非泛言全部市集之羣衆, 亦所謂 岩指其形容各種伎藝之華瞻, 「若狂」 此詩反映晉 者之一 = 而專指 初史實 動 態 :戲場

### 北周情況十七

深論也。 事者」。 娛人,介乎「戲禮」之甲、乙二義之間,上文於此種「俳優」,謂「可能包含戲劇」,「有指科白 名義相附耳。 興 鱗 |北 **7**27 周 蓋宇文氏以鮮卑偏弱,雖嚮慕漢族文明,而畫虎不成,每仍自爲風氣, 羸 猶 存 毛、介之神,—— 惟據前文溯源節所列史料,北周太廟初成, 姬周舊典,舉蜡於五郊。 見脩書禮樂志。 除上而伊塔、后稷,中而田畯、郵表畷等之外,亦下及「獸 却無從知其仍否用倡優扮!, 四時祭祀,竟設俳優 其事爲進爲退, 便不能 角觝之戲, 遽以「戲禮」之 Æ 娛 重 神 ĬŲį 無· 從· 演 间 猫 故 兼

## 隋代情況十八

隋,而廢於初唐。 以文脈樂爲寶禮之「禮畢」是也。 「非禮勿視」,其初何為不加擯斥,反引登殿廷,公詻衆覽歟?正以其伎大有可賞, 娛賓為不可少耳。 而 特初唐雖鰤之於殿廷,若易時易地,則未嘗曰廢;尤其民間,設原木有之,卽未必接受此類禁令之 遂致被黜。 顧文康樂終隋一代,雖安然以「徒戲」形象,續於殿廷賓禮之後,與七部樂等「部武之磬」相抗衡,若 且近猥,禮以內所不能容;須俟賓禮旣成後,另行演於禮外,彼此劃淸界限也。旣然品俗且猥,即當 意原甚空泛,但作如此用,於古今戲樂名義內,尚未見有二。 「禮畢」者, 入初唐,遇開國有爲之君,羈縻之計方周,權詐之施愈密,其戲劇形象乃覺暴露稍過,缺乏掩蔽, 爲封建社會說明種種,日:戲與體有界劃, 也。参考前文一總說盛時節論散樂及三劇錄蘇莫遮節。 隋 始用蜡,後乃改蜡。 此對東坡 至列賓禮之後,卽彰明較著,用「禮畢」二字爲樂之別名者,蓋始於隋。此二字含 「因附以禮義, 若於「戲禮」之乙義,却有一典型事例, 前稿屢於文康樂之首尾,言之已詳。其伎肇始於晉,歷南北 亦曰『不徒戲』而已」之觀察,豈非一具體而有力之例證乎? 戲與禮有矛盾;戲與禮有自然聯繫, -此中反覆轉變,殊不簡單,正好由此一伎之情况, 殊爲突出, 不算濫爲比附者, 謂文康樂不但是俗樂, 戲與禮亦有各不 朝 則 Πī

## 唐代情況十九

際已非「戲禮」矣。 王仲丘大唐開元禮於唐蜡儀注及作法,言之最詳。圧經六唐郊祀錄亦可考看。 茲彙聚九 唐代有關「戲禮」之乙義者,頗有事例,詳下文。在其所奉行之蜡祭中,則未見有甲義存在, 實

#### 點如次

(一)神———日、月、神農、伊洛、后稷、五方田畯、郵表畷,五星、十二辰、二十八宿, 毛、介等。 山林、川澤、井泉,水庸、坊、龍、麟、朱鳥、騶虞、玄武、總稱「五方神獸」。 猫、於堯、即虎。 五击、四濱, 鱗、羽、嬴、

(二)神座--五方共設神座一百九十二。

(三)祭者 --皇帝、祀官、從祀羣官。 皇帝主初獻,太尉主亞獻,光祿卿主終獻。

(四)祭暑座 ——皇帝大次、御座望燎座等。

(五)祭服——皇帝服玄冕,祀官各服其服。

(六)觀祭者 有文武侍臣,諸州使人,各國蔣客等。

說

降神奏元和之樂, 六均, 均一成。 皇帝行、迎俎、酌獻、飮福 酒、送神等皆有樂。 樂

章之嗣同太廟、地祇、昊天上帝之祭等。

(八)舞 ——皇帝降榊作文舞;太尉祭日, 於酌尊後作武舞; 獻官分獻畢, 亦武舞; 禮畢, 祭

者退,又舞。

曲 太祝持版,進於神座之左西,跪讀。 上自日、月,下至五方神獸,各有祝文, 均以

等, 唐蜡旣非「戲禮」,列此諸條,有何作用? **潍**,其故未嘗不在此,三也。 唐於此皆無明文。 種 種特殊 已位於「五方神獸」之後, 也。 翢籲,以樂田 「維年月日」起,以「荷饗」畢 周蜡是「羣小祀」, 周用尸,唐用神座,根本異趣,二也。 安排,完全不用,四 若拒尋衆之觀,祭中即使有戲處,作用 唆, 猶帶俗樂意味, 五也。 保留矛盾, 唐祀官之襄祭, 也 具名於「萬物」之中而已; 唐蜡樂舞,專 表現矛盾, **曰** : 各服官服, 可將周蜡爲「戲禮」之完整意義經過與 唐祝詞淪爲刻板文章,無復周蜡中之對祝、攻責、客 周蜡有老農參列, 一娛神。 故成「戲 無·服· ,詞則同 亦微矣。 禮。 神人、神物之間, 寓意與變化。 唐蜡雖仍容猫、虎、鱗、羽、贏、毛、介 太廟等所用,全園雅樂; 後世之「戲禮」中, 有羣衆聚觀, 周之黄冠、野 有· 類· 不僅 唐對比, 使、 有·倫, 甲義退, 服 非 客而 岩周 素 無復矛 再反證 Ë, 乙義 灰

告、王言種種生動與現實矣,六也。

朱生長,祇以片段局部分別影響及後世之戲劇而已;若其本身,並未在已有之「戲禮」基礎上, 位 禮之常軌以運行,對戲劇發展言,實不存毫髮之憾。 戲、满唱等,聯貫表現,均有鮮明史實,灼爍眼前, 轍 戲劇之方向而前進也。 |向「戲 不同 阻礙;「不徒戲」之依草 蜡戲至此, 而 禮」發展,致得「蜡戲」之名;若自姬周而後, 盛唐,已屆我國戲劇成熟時期。 終 温斯不 登·有· 同。 不然, 獨遭遺棄, 比之歌舞、俳優, 附木,已全無必要。 就唐代之社會溫牀與時代鎔爐而論, 無所培成之理! 固因根本不同而成果亦 無論朝野, 蜡祭至此,沃廣願元禮于開元二十年九月頒行。 有如前稿所載。 蓋蜡祭自創始後迄姬周 戲劇或作獨立表現,或與歌舞、俳諧、角觝、百 因其所謂「戲」之部份, 不同; 此時「徒戲」之生存與榮長, 實最利於一切伎藝之孳乳與陶 卽比之巫覡、傀儡 原木無機構, 段時期, 完全回: 是從常 不具體, 亦因 復其 禮 难. 本 軌

ŝŒ 殿廷賓、嘉二體後之所見,如武后時明堂大宴演闡陵王, 請和」蕃使演蘇莫遮等等,均在不論之列。 不多。 於 因據上文述三義中之乙義, 唐代戲劇範圍以內之伎藝表現,雖多見於前稿, 限於與凶禮相聯繫之伎藥, 於此惟有一 事,確係例外, 中宗時兩儀殿 若嚴格繩之, 方爲切實, 大饗演「合生戲」, 不應無述者, 合乎「戲禮」之乙義者,爲數 其餘不當濫 乃德宗時西陲 玄宗 附。 故 時宴

軍 仍然是「戲以禮進」, 見上文西涼伎節。 軍、賓、嘉禮後所演之戲,上文曾曰「戲、禮各別,戲不必與禮同內容」,彼此旣不同內容,各行其是, 在之關係,顯然有所不同,豈非「戲醴」乙義中之另一特例乎? 者輒爲心醉,並不以諷刺爲忤;但伎後之回味深長,寓目者終不能無動於中,演出效果仍然甚高。 尚何矛盾可云。惟有西涼伎之演出不然: 禮後大演西涼伎是。 如此,其伎之始,乃專爲配合此項軍禮之需要,及專對此證觀衆有作用而設;不但 較之隋代文康樂之「戲以禮進」,僅表現在其別名「禮學」二字而已者,且具有內 即白居易詩所謂「娛寶、 內容正諷刺邊將,而竟具有意外之魔力,足使邊將臨觀 稿士、宴監軍,獅子胡兒長在目」者也。 蓋一般在

中唐風氣"喪儀中有祭盤之設,大演傀儡",中唐挽歌中,採用白馬之歌,與雍露競爲哀愴, 可能是當時之戲曲等,僅二三事耳。 唐代伎藝與凶禮聯繫、已見前稿者,例並不多。 初唐五溪蠻親喪,打鼓,路歌,親屬飲宴、 而此歌 舞戲;

元明清三代禁毁小説戲曲史料卷二引湯斌湯子遺書卷二曰:「婚喪不遵家禮, 戲樂麥靈綵服送

二、蕭衍、李白上雲樂之體和用

喪」,可見一斑,惜不能詳矣。

都是奏伎前所誦之致語;又上雲樂是我國第六世紀所形成之一 何,過去未曾有人深究。 展,這八首戲曲對後來長短句詞之形成,均有鮮明關係;兩篇致語內,含有不少百戲情形,尤其字白 在梁天監 篇,道家思想濃厚, 樂武帝七首上雲樂辭,與陳宣帝時謝燮一首方諸曲辭, 陳太建、 唐上元時都曾演過, 與瀟謝八曲濱神仙故事統一,並可能暗示一些幻術表演;其託體與含義如 這些看法之依據如何,是否說得通,茲作初步探討,敬候來者指誤 且都在建業或金陵一地。 都是戲曲, 齣 歌舞 而這齣歌舞戲對後來戲劇之發 戲 周捨與李白名一篇上雲樂 演王母與穆天子 故事,

# (甲)戲之形成與演出

行一 改為 行,甚至反映於謠諺,傳說道:「江南音,一唱值千金!」見古譌諺七八,兩句本是歌辭和緊。 金陵,頗爲权貴們所愛好,連梁武帝蕭衍也很賞識。 人顯然還愛聽吳聲, 種簡單歌舞戲, 距今約一千四百五十年前樑医監十一年、公元五二二年, 「江南吳聲」通典一四五 據說其腔調、節拍、送聲、和聲等, 至少表演了衆仙聚會;所唱爲當地 這種江南唱腔,自漢晉以來,即已流行;到劉宋時, 可是對西曲唱腔, 我國長江中游如荆、 與西曲都不同。 西曲。 樂府詩集五〇。 **却聽不慣,** 吳安泰 靴 此 很懂音律、 新歌迭起, 戲 樊、 至蕭梁 乃命樂令吳安 逐漸 鄧等地, 傳 時, 叉賽歌, 朝野 到 先流 金陵 下 游 風 泰

稝

塡訓 之胡舞 特為 息孔 主脚, 節目,作爲三十四「殼」之一。凡有行動表演之節目,方稱「殼」。 三十四殼外,另加奏樂十五 辭外,對此戲之他方面,料也曾就西曲之基礎, 僅流傳七首,相當樂曲之半數,顯然不全。每首有一小名目, 所未見, 九單位,上雲樂列在第四十四見隨潛一三。其中情形特殊者, 其他體格之散 義也隨之複雜起來:或指音樂,或指致語, ,對肅衍頌了「聖」,雖也是韻語,却並非歌辭。傳本於語前並列「上雲樂」三字, 」,確否蕭作,今尚難辨,這點並不重要。 此 雀鳳凰文彪胡舞,登連上雲樂歌舞伎。」「寺子」可能指太常寺之帶隊者。 顯得此戲結構 ,扮了一個牛人华仙之主角,曰「老胡文康」; 胡舞過後, 戲編了 又過渡入正戲,作爲衆仙之一,去赴瑶池等會。 後也無聞; 組 樂曲,共十四支曲子,並非每曲依據戲內故事,命名爲江南上雲樂。 其中問題有待研究者, 以西王母與穆天子爲主角, 或指戲曲歌詞, 也就隨之複雜起來。 加以整理,然後纔正式列入元旦慶典所演奏之伎 此一節目之全稱非常累贅, 是於演戲之前, 或指全戲;唐人甚至還用這三字, 如鳳臺曲、桐柏曲之類。 **纔演中國** 式歌 搬演路池會與金丹會等情節。 當時由周捨作了一 配上一幕帶「象形雜技」 舞戲 因此此三字之含 很 衣, 離行 複 日「寺子導安 篇開場之前致 而胡 除樂曲 雜, 全部共 親自「按聲 舞內那位 實圖 與唱 四 惟辭 祁

距 天監時首次演出後約七十年,到陳宣帝太建十二年公元五八〇年 左右,仍在金陵, 可能又曾演

七曲 HI 戲 此 曲之格 戲。 蕭作七曲內之方諸曲一模 尚非戲情之全部,可能還有逸辭。 調,可知其亦爲戲曲,且並不止此一 因當時制臣 謝變, 也傳下一首上雲樂唱辭 一樣。 所演故事,也在穆天子傳內, 謝燮這首方諸曲, 曲而已。 方諸曲,樂府詩集五一 旣演故事, 惟情節非蕭作七曲 又嚴格遵用七十年前一 其句法、平仄、叶 所有 韻等, 同名 說明

相思 路,乃上雲樂尚未脫離現實之處,算是好的一面。 內,飽含道家思想,演神仙故事,大部分雖很唯心,但 露之方形仙盤。 其腔入江南上雲樂, |陳 僧智匠古今樂錄日:「方鬍曲,三洲韻。」「三洲」指三洲歌, 使神仙生活中, 今傳三洲歌和聲「歡將樂共來,長相思」,蕭作方諸曲和聲, 而換上一個帶神仙色彩之名目— 亦離不開俗情之相思。 此正智匠所謂「方諸曲、 吳安泰製樂, 方諸曲。 據樂府詩集四八,「方諸」乃能將月光化爲甘 能向民間取材, 乃商賈所唱之情歌; 亦爲「方諸上, 三洲韻」。 並不全走虛無 上雲樂之戲、曲 可憐歡樂長 吳安泰曾採

Ήį 地 此認它爲致語, 點 不料事情之中心人物,至此已變成了李白。 太建演出後,此戲便消息沉沉。 直到一百八十年後,唐肅宗上元二年公元七六一,在金陵又曾演 <u>U</u>p 北戲演 出之時間 究竟靠得住否?李白之寫作動機又如何?全篇主旨與各段含義又如何 地點,究竟如何? 倘有 因戲文之主要資料,乃其所寫上雲樂 一系列問題放在 面前,亟 待解决 | 致語 寫作時間 篇 於

唐唱, 來,很多人以其爲擬古樂府,從而抽掉其現實性, 方向, 設辟邪伎鼓吹雉子班曲辭兩篇,與上雲樂一樣,同爲聚三朝樂三十四設中之舊曲 不容李白抄襲成文。 後在 子儀收復東京,因將此篇致語之寫作時代, 退,很可幫助說明問題。 憑其歷朝舊都之形勢衝要, 點,與其謂在較小地方如潯陽, 備之伎藝表演 造之作, 潯陽 均乃「主伎」之現實作品,而非「主文」之擬古樂府。 三篇既同在一組,此 循適應伎藝之需要一層去推 所作, 這篇韻 而未慮及其「卽事而作」, 將肅宗之定亂與繼統, 語 問題由此而來。正因黃氏把此篇致語錯看作擬古樂府, 定非有充實之物質設備, ···, 雖 兩篇同爲「主伎」之應用文, 與樂周拾那篇體裁完全相同,都帶有「填聖」話頭, 李白於上雲樂內頌平曰:「陛下應運起, 時至上元,仍爲東南之重鎮。 毋寧說在較大之都會如金陵, 想 動機在適應當時伎藝演出之需要,纔獲得這一結果。 比作漢光武之中興。 象「……胡舞登連上雲樂歌舞伎」這樣 編於至德二年公元七五七年冬, 與技術較高之演員人才不能辦 後作 毋乃錯誤。 絶非 但黄錫珪 如李白於所作金陵歌、 篇「主文」、 李白集中尚有夷則格上白鳩拂 要靠得住些。 編李白年譜, 龍飛入咸陽, 摹擬前作之樂府。 但各頌其「聖」, 變爲李白因事繫獄 乃作者悶坐書齋、 **1** 唐代金陵未經大兵燹, 種大 赤眉立 那 指實「入咸陽 項是非應該同 金陵三首、 變, 黎伎 規 估計 盆子, 唐演, 情况不同, 設若 無 趙宋 衠 中 舞 是影 改換 外飨 白水 爲進 图 测 聊 梁曲 쮊 Ш 獲釋 消 Ĺ 地

|金陵諸公等詩內,對金陵地方就曾稱揚備至,所謂「地卽帝王宅,山爲龍虎盤」; 「至今寮淮 |酸古志書、 「陛下」與詩人,均先後去世,如致語那樣「碩聖」, 淹留於金陵之兩年間, 次客居金陵; 秀羣英」諸語,毫不浮誇。 或其他文獻中,找出些材料,來證明此一推想之是非得失。 實應元年公元七六二年秋,第七次客居金陵;再下去, 即公元七六一舆七六二年,不會早至五年之前。 黄錫珪編年譜, 列出上元二年春, 已不可能。 李白第五次客居金陵;是年秋, 故此次演 情形已大變, 出 時期, 於此尚望有人就現存之金 肅宗 惟 認定在 與李白, 李白 開, 亦即 第六 禮樂 最 後

赫 歌 ٤<u>)</u> ° 使其茍簡奏縮者。 述,唐朝於前代之有名伎藝,如<u>蘇莫</u>遮、蘭陵王等, 爾 赫有名之伎,因此謂唐代會照樣演出,甚至演得更好,極有可能。 į 就唐言,中 梁既有周拾之致語, |唐難 無歌辭, 唐詩歌 所以李白之致語既已證實上雲樂前半之胡舞確 却有一篇內容不平凡之致語。 小說對當時「神仙道化」一科之伎藝表演,描寫活靈活現, 又有肅衍之七首歌辭, 資料最完備; 無不全盤繼承, 因此, 謂此三朝均於金陵 陳雖無致語, 骨演出, 予以發揚光大,並無予以省略、 而後半歌舞戲又爲前代 演 却有一首性質 過 <u>-</u> 材料特多。 (雲樂) 好確之 如 觤 削 不 所 虛

## (乙)故事與唱辭

劇, |蕭||謝 賞, 所有之中國戲。 故事之落實,看看結果如何 則 所以事實真相始終未明, 八曲之內容於一旁,未曾深入探討, 問題 其他話任憑怎樣說, 最扼要、 按諸周字兩篇內容, 會成爭論之焦點 均屬枉然。 病在研究方向不準確。 者, 確無故事, 乃上雲樂歌舞伎究竟曾否演故事? IJ 於是僅知上雲樂之表演在外國舞、而 往 些 那種帶有「象形雜技」之外國舞, ||人爲||周、 現用力抵轉這一錯誤趨向: 李兩篇仿佛樂府體之上雲樂 設若消故事 不知其重點實在 先從顧謝八 叉確乎不能 所 層不 惑, 曲 算戲 後 逖 能 津 面

物之形態,怕不會遲於第六世紀初,在晉戲中殆已存在。 編成許多故事, 出穴聽,王父吟東廂」, 歌,聲清暢而委蛇;洪厓立而指揮,被毛羽之襁襁。 漢代已大致成熟。 未談1 八曲之前,須先認清歷史上一種大情勢,即西王 象形爲畫圖, 試觀張衡西京賦 已嚴然為戲劇故事之規模與舞 刻石流傳, 曰:「總會仙 神秘中带着浪漫。 倡, 」女媧洪压之故事既早已搬上舞臺, 戲豹舞熊; 臺表演之形象。 傅玄詩:「雷師嗚 母與穆天子之傳說, 其開始由一 Ħ 虎鼓 瑟, 再 般藝術 鐘鼓, 向 蒼龍 上提 興於周, :形態演: 吹箎 風伯吹笙簧, 此類 進爲戲劇 西王 女媧 盛於漢; 꺠 話 母 坐 劇 西 Īħį 딘 在 小 長 X

於元 權列元雜劇十二科,爲何當頭第一科卽爲「神仙道化」?此科較早較明朗之實例,於宋有宴孫 之故事有何不可繼續向臺上搬?漢伎「總會仙倡」之眞像如何, 燉之瑶池會八仙慶壽、羣仙慶壽蟠桃會、蟠桃女詩酒得金丹、 今試 蟹,不敢遽信其已爲戲劇。 在戲劇史內所謂「總會仙倡」與「神仙道化」之源遠流長方面, 歌舞伎。 發,向上 有 .從紀元前約一百年之「總會仙倡」田發, 鍾嗣成之宴 強王母蟠桃會; 溯 此伎在我國戲劇史之大情勢中, 溯 **豫神仙慶賞蟠桃會、祝聖壽金母獻蟠桃等等。** 溯,兩點和彙,所觸者正是那「第六世紀之初」即開演、以帝與母爲中心人物之上雲樂 此一疑點不去,對漢以後許多有關神話劇問題, 失名之瑤池會、 剛 剛處在這樣一個關節上。其本身究竟已否進入戲劇範 向下沿、 蟠桃會、 沿、 沿, 這些古劇內容太不現實、很覺無聊, 呂洞賓花月神仙會等; 有其名目存在, 八仙會、 在我國許多戲劇史家心上, 同時又從十三世紀之「神 王母祝壽等; 將無從求得確解。 還能 說明一些問 失名之西王母 俥 道 尙爲疑 有 池 化 明朱 朱有 Щ 題。

序排 列,而把趙宋以來相傳之原次序,用數字 Иb 威 簡載了當, 將向格已經整理之八曲 注於曲名之下,以便比對 抄錄於下, 指 出情節,對蕭衍 七曲, 並按假設之新次 **剛** ?

此一

問題之解決,愈覺迫切緊要。

|梁||瀬 府作上雲樂歌舞戲唱辭七首

豧

二五五八

法法法(三),方丈上,崚層雲。 挹八玉,御三雲。 **氽書發幽會,碧簡吐玄門**。 至道虛凝,冥然共所遵。 全

母發簡邀約衆仙,衆仙應邀赴會。)

**| 方諸曲(四):"方諸上,上雲人。口口口,業守仁。摐金集晞池,步光理玉晨。** 露蓋容長肅, 清虚低列真。

(和)方諸上,可憐歡樂長相思!(點明會所,又寫出赴會者肅容列伍之情况。)

<u>|王龜曲(五):|玉龜山,眞長仙,九光耀,五雲生。 交帶腰分影,大華冠晨纓。 </u>新如玄羅, 出入遊太清。

(和

可憐遊戲來!(衆仙服飾之盛,有如交帶華冠;威儀之盛,有如雲生、光耀。 「玄耇」即指胡舞主脚老胡

文康,也參列仙班,一同赴會。)

桐柏曲(二):桐柏眞,昇帝賓。戲伊谷, 游洛濱。 **参差列風筦,容與起梁塵** 望不可至,徘徊謝 時人。

(和)可憐眞人遊!(穆天子乃)王母所邀特客,其登場時,仙樂相將, 淸歌嶽繞。 中途曾俯視伊洛, 覺人事

全非,不勝感慨。)

兔丹曲(六)"紫霜耀,絳雪飛。追以還,轉復飛。□□□□□,九眞道方微。 千年不傳, 傳裔雲衣。 (和)

金丹會,可憐爽白雲!(衆個飛舞嬉遊,共有事於金丹,應爲劇情之最高峯))

金陵曲(七):巡口會,迹六門。 揖玉版,登金門。 鳳泉迥肆□,鷺羽降尊雲 鷺羽一 流, 芳芳郁氛氳(和)

**与曲仙,長樂遊洞天!(巡會)迹門,迴泉,降羽,流芬,乃特寫王母。)** 

鳳台典(一):鳳台上,兩悠悠!雲之際,□□□。 神光朝天極,華蓋遏延州, 羽衣昱耀,春吹去復留。 包

上 云真,樂萬春!(王母與穆帝惜別。 朝天旣罷,華蓋不前; 春吹悠悠,流連難去, 全劇告終。

## 陳謝變作上雲歌舞戲唱辭一首——

切磨. 之 濱山。 項,庶以說明故事:玉龜山 如 ίiΠ 利 此三字, 傳三: "青日 如 段感慨:「瑶池 上整理字 而已, 簡、赴會、容者、威洛、傳丹、六博、遨遊、降羽、 惜別諸情節, 榧 舊 情 Œ 僅 可 因 緖 並非擅 甲子, 能算 以 粡 句,重排 曲 加曲 謝變 悲 此 望仙室,仰云光。 種 别 亦 嘆 名目、 種, 辭內「井公能六著」,見穆天子傳五 耳 後,陵谷幾遷移! 本事 天子賓於王 改古辭, 女 (序,並 上雲樂歌 ட 而 得名。 與桐柏曲 即奉玉山 桐柏曲之別名而已。 作 混淆真象, 母。元 繩河裏, 稙 舞伎是否演故事,演 惟上雲樂所演、情節很廣, 種體會, |内「戲 ,乃王母所居,見山海經。 向來觀洛陽東城,已近城矣! 蕭士贇注李白詩:「樂府神仙二十二曲 扇 勉強他人信從。 月旁。 伊谷,遊洛濱」之情節正合,亦即「望不可至, 原不過爲展開討論時申一家之言,立一 井公能六著,玉女善投愛。 唐人纂異記嵩岳嫁女篇內, 何故事, : 「是日也,天子 茲就曲名與曲辭中所見之人地 其爲全伎正名, 已屬顯 桐柏曲内「帝賓」即指穆天子 未知根 定鼎門西路忽然復興市朝, 然, 扎 瓊鳢 本上 未 入於邴, 和 知 有王母對穆天子 屮, 金液、還將 不能以洛濱曲 尚有問題 傠 有 有上雲樂, 具體之目標, 須辨 與 (井公博, 天地 徘徊 否? 者。 事物 倶 謝 爲別名 所發之 卽 穆天子 臼 亦 略 時人」 [全劇 云名 三日 使 便· 於· 談 依

豧

殿七 剖 曲 相 析,按照道家文獻詞匯 傳之原次 序 不 動, 也不能抹殺其中所含故事與情節之本質。 去追求,乃不難搞通,問題不大 至於對 7此八曲 之字 侚

激劇 演劇。 彼此 曲,非 王之詞 配 胎白中國戲劇的起源和發展等文內, 戲上雲樂, 前之民間 合 Ш 效果逼眞之舞臺背景, ·布景與效果,諒不至完全失傳、或已 舞 於此不妨舉幾家時賢不同之意見,比較對照一下,事情真相將格外明白,也更易展開辯論。 戲曲,祇配合舞蹈, 蹈 這與上文所指蕭謝八曲內會演我國戲劇史上傳統之神話故事, 入太大。 而把不具故事情節的歌舞, 的 戲與民間 因梁戲之前, 唱詞,但毫無情節可言。……決不能算作後世優伶演劇之始。 至於廝梁製作上雲樂歌舞 曲; 中國 並非配合戲劇之表演; 曰七曲內不具故事, 漢魏早已有很像樣之戲劇了。 就了不起! 戲劇本非 從而聯繫到中國戲劇係創自宮廷方面去。」 創自宮廷。 屢次指上雲樂曰:「曲嗣大意係指 1經退化 實在無法將其排拒於戲劇之外;至肅梁演 (伎時, 已如 至謂「後世優伶演劇之始」, 上言: 單單西漠 無論樂曲 「總會仙倡」 且有一大串情節之 與情節 毫無情節, 神仙境界, 同時 亦無誰 等, 也無須因上雲樂 內所 其認蕭衍 上雲 均取 故其伎决不 **歡樂無** 有 能認定即 藥 那 材於發生於 種 說 極 七 規 曲 對此, 此 模 能算 係 在 爲 雖或 類 舞 周

鄭振鐸 中國文學史在論我國戲劇起源時,曾主張極端之「輸入說」:此三字乃鄭氏原文, 認為我國最初之

清了 弄人 周槍致語中所描寫半人半仙之老胡文康及其門徒, 戲曲 激劇乃舶來品「我們要……確切知道:一 於指實、確曾從事於「戲劇音樂」之一 有我國戲曲之真正來源在,而六朝隋唐間, 决 不是」所能擋得住、或摔得開否? 範 野 園 也決 外, 確 乎敎人不易入言。 不是真正的戲曲的來源。 也不再考慮六朝隋唐尚有優人。 但如上文所述上雲樂種 音樂家吳安泰在。 有關「輸入」問題詳下文。 」其於滑 切六朝隋唐以及別的時代的弄人的滑稽嘲謔, 全出點演員所扮飾, 如金陵地方, 稽嘲 門關 謔 範 圍外, 得 種情况中, 並非眞外國人, 很緊, 正已具備了許多技術較高之演戲人才在。 這些 不再 一都不虛 地 考慮六 正 掃 **群下文**。 有一 得很 ģJ, 兙 朝 本六朝隋唐之戲曲 並且 淨, 隋 未知果爲 唐 正 侚 有 圃 有 鄭先生 我國歷 堅了 歌 决不是真正 舞 壁 戲 (史上能 那 在 曲 啉 個 Ш 於 的 偭

唐時所 傳來 帝製, 11 孔 競貨 雀。來,又說『上雲樂歌舞伎』,可知這一種歌舞伎是從安息傳來。……而古今樂錄偏要說他 徐 嘉瑞 謂 因 因 又說:"上雲樂七曲,樂武帝製,以代西曲。」 胡 西域, 洏 近古文學概論云: 斥古今樂錄 舞  $\hat{\mathbf{H}}$ 所 從 粉孔 而 連及 說 雀為用安息傳來之形象, 後期。 夢 話。 「周捨的上雲樂, 其實「西曲」之命名,不過指東晉以降都城建業之西, 按徐先生 一口氣, 似乎是波斯音樂。..... 殆誤會那「西曲」之「西」乃遠西, 西曲了 便連西曲音樂與上雲樂歌舞伎等**,** 西曲的 事,爲什麼要去代他 隋背音樂志分明說出 直 均 眞 遠至 視 卽 是夢 退江 作 是梁武 六 從 。安息 話 朝隋 安息 #

樂系統 匠雕梁初 均爲波斯 削、野、樊、 產物? 不 量會也由波斯輸入? 鄧 到百年,對於聚樂親耳所聞,何至中外不分、說此「夢話」? 帶 對音樂變遷與故事情况未曾查明, īffi 已,不該扯到中國之西去。 上雲樂內所含道家思想, 金陵演出上雲樂, 即攤開自己成見, 如見於珠池宴與金丹會等情 所用江南吳聲, 難怪會有這些誤解。 屬漢族自有之清 節 渚 試想潛 莫非 亦

欁 演 成之標準:(一)搬演人物必有歌詞,有故事;(二)歌詞與故事必相應;驗之上雲樂所有之肅鄙八 或今天僅能 未必定能辦 與故 內之異性人物,定須像脹生與鶯鶯或葵伯喈與趙五娘之類, 仍不能算戲曲。 **曲**,已真相顯然, 曾演現實人物許慈與胡潛故事,因是話劇, 事相應否? ĿF. 阚 Ŧ 母 維 與 到; 知道其曾 早期於戲曲考原內論宋雜劇道:「雖搬演古人物, 穆帝 戲曲 或者即使曾經辦到過, ---**-**類神 演 理論中對於古劇,若真作出此種否認,未冤難矣! **今不可考。** 具備, 話 女媧與 **| 故事。** 無從否認。 要之,此時尚無金元間所謂戲曲, 洪涯 民間 情况 但因無文獻資料, 然而 類神話故事; 或許不 並無「金元間所謂戲 王氏仍可加以否認, 同, 梁 但未經文字 至今並不知道。漢時歌舞劇 歌 由於歷史發展與古文獻流傳均有限 劇 然果有歌詞與故事否? 也僅 画 」, 即上雲樂所演者, 則固可決也。」 紀 能演 因爲倘要求西漢或蕭梁戲劇 述, 又被鄭先生打入弄人「滑稽 亦無從 或僅 獲 按這兩 若有歌 知 能 實仙 僅能演 知 三國 倜 怪故事 道 戲 制 其 榯 曲 制 曾 獨) 構 巣

嘲 之要求言,查來查去,實已不差。 及上述一 畫於|金元之間 八六朝 謔 隋 些新看 唐間 路, 搬 仍然擠不 法,便不得不於此重加評 演 這 此 類 人物, 進以往文學史家或戲劇史家所牢牢掌握之「戲曲之門」。 一問題雖舊, 既已有歌 旣如此, 因目前 詢 論 在我國戲劇史上, 既對 叉已有故 我國戲劇史正式提出像上雲樂道一 事, 歌 豈能 詞 與 將 故 那 事 條「發生線」仍 且又彼此 相 如今通過交獻,已 應, 然 項新資料, 拖 對構成戲劇 75 至 以

該 唱辭 叉毫無 起原 就 誤當美玉 辭 已無 欃 指 理,是否完全主觀、並不現實? 够 向 뛔 侚 有關 伹 格 哪 關 言,究竟何在?此不能不論。 人 事屬初創,又爲其自設之「非趙宋時代不能醞醸 些東西, 再信王氏此話,目前原可不論;但 係 或作 於歌 此 將逛至公元一二〇〇年, 八 曲 用可言之四首歸去來兮,指爲「元人套數雜劇之祖」。當然,自南戲張 詞之一老問題, .演故事,有情節,多數帶和聲,樂別分明,並且來有因, 纔算比較可信? 按工國 牽涉故事關 無待言:目前旣考慮到上雲樂之蕭、謝八曲, 南宋楊萬里之無故事、無情節、無和聲、樂別不明、對後世 鑒於王氏之前中,於此固不便再隨意亂指! 維於戲劇 積極方面比較可信為我國之「戲曲之血」,就今日 係, 考源內. 亦須 解決, 戲劇」之主觀限死, 顯然曾費了不少氣力, 目的 在 説明 將蕭衍七 去有果, 結果僅檢得一 ,繼續搞出笑話,但 **逐覺性** 顓 探尋我 曲之字 協狀元 然 繼 有像 承於漢代 國 句 塊 發 JL: 所 作 戲曲之 現 碔 傳之 戲劇 類 如 砆 噟 絥 上

情况言,由上雲樂暫時佔着「我國所傳最古的戲曲」這一寶座,穩穩當當,拉之不倒 之'自敍體」,亦非代言體。 辭之歌唱人物尚不明,仍是敍述體, 引,不知要好多少倍!應該入選,值得推薦。 獻中,另選出一組旣够格、又够古之「中國戲曲標本」, 之「總會仙倡」, 又發展出元代之「神仙道化」;早於公元五一二年卽形成並演出。今若欲於歷史文 將來如發現更合理想、 而非代言體等等楊氏四引內僅用「儂」、「我」、「吾」三字名一次,仍為一人獨唱 當然,按「標本」之要求言,其仍有很多缺點, 又更遠古之戲曲唱辭時,再換下上雲樂不遲;就目前 以供世人識別與研究時, 蕭謝八曲比 楊氏 如每 四

方辭曲, 之 Ti. 歌辭,且不止一人一首之作而已,已可算爲文獻中很早出於文人手筆之「按聲塡詞」。此一情况, 安排,至少會有一部分符合當時現實。應注意:其難產生於公元五一二年, **开**. 於後來詞體之形成,當起何作用?此與蕭滌非樂所填詞與韋昭一文所論極有關 《平韻;乙種限於兩首方辭典,各由二小節組成:「三三,三三;五五,五五」,八句四平韻, 言二一不韻,可另換他韻。一切和聲辭都須剔除在外。 |蕭謝八曲分兩種不同格調:甲種佔六曲,各由三小節組成:「三,三,三三,五五;四五」,八句 確會遺漏三言一句,毫不含糊。 此卽說明上列八曲中所加之許多小方框, 謝燮作方諸曲之字句,扎扎實實證明所傳靡衍之 但已類乎後世長短句之 並非 完全主觀 第二 對 飾

### 丙)思想間

之容貌、老壽、技能、行蹤、門徒而已,均近皮相;李語則著明文康之前身如何, 伹 以 麼,因此便觸及思想與精神。 思想爲歸,意義較大。 若就 思想方面去對比, 扭 轉 以往研究之偏 神異之宇宙,具有一 李語既在後,體裁又與周 向, 便知大大不然。 觀周語: 上面纔; 種宇宙觀在內,不過很反動而已。 祇覺有一很神異之雜技團在版前活躍,此外便無更闊之視 先言蕭謝 李語自有特點, 八 語相 曲, 同 後及周焓 且藝術 般總認為難免募 與李白 性 較高。 兩 篇 致 周語不過言及老胡文康 擬, 誘 象征什麽, 不會 論· 周· 冷二語, 有 基特 代表什 野; 棩 應·

爲「格笑調」、 竟何在, 胡是仙真」。。李白身後不久,此六句中之前四句卽被人摘出單行,而題作「狂詠」。 服所見之一 崓 **一兔牛藏」等,也** 李 語精藝之處,乃「女媧戲黃土,團作愚下人。散在六合間,濛濛若沙廛!生死了不盡, 尚未全曉。 幕幻術「女媧造人」。 「戲俗」、「解願」、「非雅」唐詩紀事七三, 均可能爲表演之種種幻術。 但總 懹 疑此六句並非發抒作者腦中之靈威, 語內所謂「弄盤古」、「轉天輸」、「鑄火精」、「冶水銀」、「陽烏出谷」、 道家本利用幻術說教, 顯然已認作 | 而是在 種「戲劇文體」。 如妙林經黑後七畿九五日:「所謂 介紹作者從胡 唐人 皎然於詩式 如 舞 此 頖 用 誰明 演 內指 中 意 此 親 究

心意泰然。」便是一明例。例子周穆王所述『化人』之神通,如「入水火,其金石」、「變物之形」、「易 **之大規模幻術,** 周李二篇所寫老胡文康之全部神通在內。「化人」解作「化幻人」;|李語曰:「不觀詭譎貌, 此人前、設諸幻術,木男木女,木牛木馬,羅列施張,作諸戲術,愁者見之,如生平牛馬相, 安樂,皆從心生,心性未空,云何修行?知諸法卒,乃各安樂。 人之慮」、「光影所照、目眩不能得視,音響所來,耳亂不能得聽」、「千變萬化, 」即指文康已造化通神,亦即「化幻人」之流距。 並不足異。 謂其於所作諸伎中,曾有過一幕 「女媧造人」 **譬如愁**人, 心意昏亂, 不可窮極」等, 煩毒熱悶, 息諸煩慣 豈知造化 實包括 於

會存在 來與人所做之安息與事。幻術本身所做者當然仍屬虛假。至於樂唐二朝上雲樂胡舞中,由老胡文康 之「眩人」送來中國作伎, 之材料,編成脚本,皆由中國演員裝扮演出,完全為戲,而非真人眞事。 表演則有所不同,那都是由中國人之道家思想作主導, 即如上雲樂胡舞中有「安息孔雀」之根源, 一大夥跑入梁朝首都之金鑾殿,演奏獻伎一番,然後住下, 一活神仙,連同隨身攜帶之門徒與鳥獸,均老而不死,離開周朝羣玉山之瑤池宴, **娛說沃爽傳其重點仍在以眩幻手段「出奇戲」,並且「增變甚盛」。** 亦雕不開幻術關係。 在伎藝中之反映,乃參考史記、列子等書 一住二百五十年, 漢武帝時, 很難置信: 安息曾將黎軒地方 叉接受唐肅宗時 在現實宇宙 時隔很久, 作種 此乃送 種

金 陵大舞 蠆」老板之邀請,再 次登臺演出。 如 此這般,豈非「夢話」之至哉?

帝總根 名 뀞 作 邁。 家, 之思想去體驗全 且. 波斯 不過其生活表現 不 又說。上雲樂歌 色, 能 」者,將梁戲內文康師徒之奏伎,看作真從安息跑來之一雜技團所爲, 不管梁如 - 老翁, 何以 人來 攜 肵 將 """ 以 據他作上雲樂, 令樂人扮 後 (會有這) 胡 者看 中 演 震 國 此 波斯特産 亨注 作 於 述 舞 與技 西城 作老胡之狀」,均不錯。 ifi 伎。 種錯 是前者之必然結果。 雖很平常, 伎。來,可知這一種。歌舞伎,是從安息傳來。……波斯人入中國很平常, |周 誤或疏忽? 語 神仙變化之事,優伶實始於此」,也很有意思。 藝表現, 是否唐仍如此於後? 的 如徐嘉瑞 獅子 曰:「黎武帝製上雲樂, 周拾李白纔根 岩謂( 和 曾曰:「 前後 鳳凰來。 曾有 原因何在? 致、 周拾的上雲樂似乎是被斯音樂。……並且 徐先生將「登連」後面之「歌舞伎」與「登連」 或常有一羣波斯 據他創作二 納蘭成德綠水亭雜識日 他 是 梁唐所見原是 十分吻合呢? 竊以爲關鍵在於忽略思想問題, 個波斯 設西方老胡文康」; 王琦注李語曰: 篇神話詩。」 人。…… 活 持「輸入說」者於此沒有想, 神仙走上中國 一雜技團之一 此語頗粗糙。 隋書音樂志分明說出 「優伶盛於元世, 反而近人有篤信中國 夥人, 歷代所有之舞臺、却不 甚至連孔雀等也信爲活物 要知歷史上曾 宋從蕭周李三人 還是前後各 還有 前面之「 而梁 安息 「上雲樂 也實 個音 時火雲之樂 胡舞」 在無 戲 所 扎 有 有 樂 以 雀 73 「輸入 ·平常, 舞之 許 舞 梁武 作 法 夥, 來 多 蹈 涯 想

豧

七曲 之一種形象而已? 抑爲在 談, 内容之 認爲皆由安息傳來,已經不合, 一種歌 中國人自己腦子裏先有道家思想, 舞伎, 這問題却大得多。 其所以產生之原因, 但這問題還小; 究竟何在?是真有一 主導了所作之伎藝, 至於如周李二語內容之一種胡舞、 波斯雜技團遠征中國之 僅借外國雜技團來充作扮演上 與 凅 出 蕭 結 衍

雲樂」三字之正解。做到神仙還要向上爬,越高越樂!太平御覽五七二,引西京雜記:「買佩獻說 遊八麦,便長樂無極。 樂」之「樂」。「上雲」猶言「太凊」或「上凊」, 至於人類,若據道家思想,却永遠說不到「快樂」二字;從生到死, 在宮中時,……十月十五,共入靈女廟,吹笛擊筑,歌上雲之曲,而相連臂踏地爲節,歌。赤鳳來。也。」 等人,淮南子說林訓有女媧與黃帝等共四個超人合力造人之說。 手揑泥土而成者,爲聰明宮貴之上等人;引繩於稀泥中猛一彈振,紛紛落下者,爲貧賤凡庸之下 同 生死死,循環不盡,歷劫無窮!人類還自命爲「萬物之靈」, 而已。 上雲樂非莊嚴之大樂,亦不應用於儀式。 女媧造人之說原本風俗通,太平衡覽上八。大意曰:天地開闢,本未有人,爲女媧所造。 如李白飛龍引曰:「登鸞車, 現代語曰「高空」。 按其和聲辭之情調,「樂」乃「歡樂」之「樂」, 道家一貫悲憫人生, 侍軒轅。 殊不知自始卽爲造物如汝嬶等所弄, 遨遊青天中, 道家以爲修道者能於升躋 無非痛苦, 認爲最可悲處 其樂不可言!」 近乃「上 不過程度各有深淺不 在於人類之生 上仙 並非「音 其用 有意

之濃, 李太 將 貂, 生。 眞 不 陷 人類淪爲「愚下」, 溺 去,不有不 介白故 後歌人間可哀之曲, 號召 體彼 其中,各具 簡 硰 直 自然道, 凡 人求 不 龍云:「上雲曲 無 可 仙 向 同等處容,無分別相」妙林經 套 學道。 選! 寂觀合大冥。」意趣 極 根本未曾賦以什麼性靈。 反 因 (動之出) 孟郊金 為唐代尊崇道 可 其辭不待讀, 以化愚夫之懵 111 独 思想,播 飛 空歌 與李 僅此: 敎 (日:「哀: 諸歌 矣! 特 語内「狂詠」等六句 甚 曲名六字, 便能 \_ 詠,寓 若與「仙真」相比, 此去 詹瑛 合乎大道,保全元氣,長生無 故此種流 於傳 留會, 先 已够頹喪,足以瓦解生人之趣, 生 奇, 曰 : 毒 完全 劫盡 亦 初不 「不知其意 特 天地 凡夫俗子慘不可言! 集 止 致。 李 H 凡不得意之文人 傾 陸羽 這篇 ļ 何 當琴 指。 極 致 軼 文内 無 語 楊 始 中 何等 有 撔 如 語 與 超 侚 此 闅 所 媝 篇 妙 眞 也 不 指 含 人 (武 死 美 굮 毒 每 楊 夷 亦 化 素 毎 łЩ 不 來

造成 充滿 演之 外 賏 技 4. 成? 其致 胡 藝表演之實况 Ŀ 舞 而 雲 極 |周 致 卽 語之顯著特 語對 語畢 樂之想, 소 無 文康 竟爲一 道 相 家 瘟 反。 他 並 Àij 種應用 與之 未 後豈不太矛盾? 假設 強 此 想法, 調此 \_ - -特點 || 表演 文, 胡 作者不 不過 說明 中 如 無道 何「是 此 較 能 大問題: 種 뱌 家思想, 唐 思 隨意抒情。 個 想 胡 眞」, 舞 無女媧造人等形象, 漢民族之古伎藝不但 所 到 李白 如何 有 於某方所 稍 第下, 掞 善 眩 而 린 幺] E 縱 否則 顯得 合其 可說 得空 並 後 比 致語豈能 口 非 味, 較 面 自身無 空 洞 歽 便 或 唱 蠢 脯 但 憑 誇 衍 孌 懦 也 張 些, 術 並 傾 Ł 造 曲 非 叶 無 當 中 床 思 或 時 不 却 能 肵 而

辅

劇之「輸入說」在此情况 勢尤腐, 程度論, 思想,於梁伎淺些,於唐伎深些, 彼 此由 味 跟着外來 精 唐代 神至形式均 同樣說明這不是字白一人於一 伎 此伎所有將更糟些。 藝去做尾巴主 頗協調。 ፑ, 將更難立足! 這樣, 義者,其在思想上, 梁代之「登建」比較皮毛些, 此又由釋道兩教爭衡之結果, **胡舞之主脚文康纔可過渡入漢戲,** 篇致語中 所以就此伎「登連」之程度看: 所負之責。 先使有關係之胡伎漢化, 唐代就顯得入骨 唐代道家之勢尤 因前 亚 不嫌生硬嵌入。 然後與之「登連 截胡 毕 盛, 惟 舞內所含之道 以 思 梁代釋家之 想之反 」演 中 國 抯 動 戲

而「撫 甚麽影響? 國 頗 贩 異國情 詩,近· 非不 向達 創 頂弄盤古。以下十二句, 世 足 調 此 叐 說果 說中國原自有之, 同 研究,其中 景教 九三〇年著中外交通小史, 以材料不足,很難考索。 而是 出 闕 何 的風趣, 如 所詠,便屬景教教理也。 向氏指 不應 以前 旣表外教之說,何為揉雞中國化? 獨不指實。 則爲基督教的創世說, 近人曾有 注釋家多未留意及此。」按景數對 但是從當世人的著作中,偶然可以 「大道」、 此說, 第七章「附注」云:「唐朝 上雲樂解……所謂『大道』 『元氣』,即 然未指實何 「元氣」, 同中國相傳的 人。 中 國 的景数, 自有其名, 向氏書內引 唐代思想界曾發生何等影 神話揉 **窺見一二。** 對當時的思想界究竟發生 自有其義, 近 雜而成。 人之說而 究爲異國情調, 如李白 是景教 全篇 指 難於移屬外 實何 響, 中 力力 的 充 بل} 上 材料 滿 帝; 雲樂 者 抑

本國情調? 最多還是見仁見智, 同一不足以爲定論。

## (丁)起何作用

綜上所述,第六世紀之初,即已演出上雲樂歌舞伎,其中所有種種,對於我國後來之戲劇、戲曲,

百戲、音樂、致語、長短句詞等,曾有何影響,或起何作用?

(一)在我國戲劇史上,上繼漢代之「總會仙倡」,下啓元代之「神仙道化」,淸淸楚楚。

(二)其時代極早,協助證明我國戲劇之始,並非由外國輸入。

(三)其採用中國戲與外國舞彼此「登蓮」演出之創格,在戲劇史上有獨無偶。 此種「発連」,且

近於血肉相連。

四)所演故事情節乃歷史上傳統之神話,來龍去脈亦很分明。

(五)由民間戲來,並吸收了一些民間歌曲。

(六)胡舞部分可能有水平很高之幻術;歌舞戲之場面、服飾、歌舞、動作等,已有相當之規模;

表情亦應細緻,惟餘說白情况不明。

(七)唱詞已備後世長短旬詞曲之具體規格, 並已具「按聲填詞」之做法。 除劉宋鼓吹曲外, 於

豧 溉

戲曲方面,已由此建立這一體系。但尚非代言體

(八)於致語表現了早期之體裁,並已看出後世於致語與劇本開端處之「碩聖」制度。

九)演出地點惟在六朝故都建業一地, 還有史料可推,其他地方曾演過否,無考。

(十)上雲樂之「戲劇音樂」由吳安泰編製, 頗可靠。 吳氏爲我國歷史上有記載、時間最早之一

位戲劇音樂者。

發生了影響沒有?前舉的郭子儀之子名『穆護』 發源於羅馬帝國的景敎,傅入中國, 是否中國之道教與羅馬之景教相通,也「確然無疑」? |李白而言,景数的學說入於文人之心中,都是確然無疑的。」以上文內||向氏所謂「近人」爲何人? 始終不提,不知在當時是否有所忌諱,不便提?「穆護」爲祆教所有,與景教無干。旣曰「確 點景教的影響來,如李太白的康老胡雛歌,據近人的考證,其中就含有不少的基督教的成分。…… 九三四年向氏著中西交通史,第三章又云、到了天實後,……那時的士大夫中, 到第八世紀以後,流行二百多年,對於中國的思想界, 以及齊白的康老胡雛歌, 可算是一 斑了。……就 也 然無疑」, 可以看出 向氏 到底

所品評。 郭沫若李白與杜甫文內云:關於胡人的像貌, 請讀他的上雲樂吧,這是根據梁代周拾的原辭而發展了的。它抓住了老胡文康的特徵 李白在上雲樂中有比較詳細的 描繪, 而且還有

碧眼、金髮、濃眉、高鼻, 因限於資料,囿於主觀,以上所述,仍會有過分與錯誤之處,敬侯指正。 雖然沒有說到鬍子, 但一讀即可知其爲胡人。」第九頁也可參考。

# 三、孟郊列仙文究竟是什麽文?

#### (一)總說

歌作 一 神仙曲、 曾認中唐初期許多歌詩,凡是內容與上雲樂相近者,都應特別仔細研究。因此將孟郊別仙文、李賀 有以協助解决許多有關唐伎問題。 爲證實||李白||上雲樂是否爲一篇即事而作之奏伎前致語,非擬古樂府;「主伎」而非「主文」,上文 旁證 、鮑溶會仙歌、李九齡上清辭等,拿來嚴加審核,結果認爲列仙文與會仙歌兩篇最值注意, 這裏論監郊別仙文,先從正面取義,作爲主證,至篇末再用會仙

其寫作動機不明,似出常理常態之外, 字,與敦煌卷子原題季布駡陣詞文、捉季布傳文、破魔變文等等之「文」,異同如何?尤爲重要者,是 |孟郊此作,明明爲四首詩,集內却命名曰「文」,原因何在?這一現象,於唐詩所罕見。這「文」 無從臆測。 自來詩話、文學史內, 未見論及;各本總集專

補

集,對這四首詩特異之處,也 不易解答。 就從未提出什麼有關問題。 至於其文其事, 来 有何意義, 但若就 有說明。 「體」與「用」 俟真相弄明後纔好决定,先後有個次序,話詩四首原文如 大概因其於孟郊集中,處於「糟粕」部分,衆人從不留意, 這兩個基本論點而言, 這四首詩內頗有問題在, 也

太霞霏晨暉,元氣無常形。玄轡飛潛外,八景乘高淸。 手把玉皇袂,攜我晨中生。玄庭自嘉會,金曹拆華

名。賢安密所好,相期洛水朝。——右方諸青重君

虚類。 極。 **駕我八景輿,欻然入玉**清。 棲景若林柯,九弦空中彈。 當導無中景,不死亦不生。 嘉會絳河內,相與樂朱英。 **逍我積世憂,釋此千載歎! 怡眄無極已,終夜復待且。---**龍攀拂霄上,虎騎攝朱兵。 體彼自然道,寂觀合大冥。 ——右金母飛空歌 惠風振丹旌,明燭朗八煥。 逍遙三弦際,萬流無暫停。 南嶽挺直幹,玉英曜穎精,有佳靡期事, 解襟墉房內,神鈴鳴璀璨。 哀此去留會! 右清虛眞 劫 無心自 盡 |大地

丹霞煥上淸,八風鼓太和。 靈觀 空無中,鵬路無閒邪。 迴我神霄聲,遂造嶺玉阿。 顧見觀賢安,濁氣傷汝和。勤研玄中思,道成更相過。 咄嗟天地外, 九圍皆我家。 上采白日精, 右安度明 下飲黃月

## (二)四辭之總名

「濁氣傷汝和」之「汝」,指魏賢安,何嘗是詠安度明之詩 雲樂唱辭之形式,毋乃一大進步!因上雲樂內容人物很多,有王母、穆天子與衆仙,故不能確定七 可證。 自然亦爲唱辭無疑。 安度明,並主張將三字列在詩前,作爲題目,這種說法,顯非猛郊原旨。 首辭爲誰所唱,無從看出詳細情節。 孟郊詩集之注文內,曾見明人之說,認此「文」之第四首詩乃詠 列仙文三字乃四歌之總名。「列仙」謂列位仙人。 四歌之初,既已標明爲飛空歌、 惟每首後各注一仙人名, 爲唱辭, 說明歌者爲誰, 其除三首體格與內容之性質, 李白望黃鶴樓「頗閱列仙人,于此學飛水」 此點最爲重要,其較梁武帝七首上 詩中之「我」,爲安度明自稱, 與雅宏歌並 無二致,

## (三)四辭所託故事

不冷僻,原爲向所傳說之晉朝魏夫人得道飛昇之始末。其說見籍很多,姑舉易見者四種, 既肯定四詩是唱辭,歌者又各有主名,進而當務之急, 殆爲求出四詩所託之故事。 此項故 四種名具 事幷

T (IPT

特· 點·

須綜合來看

說

不載 申祝誓,其間對話很多。 其 (師) 裒乃約方諸靑童, 最早、最端正之一說,乃中唐顏真卿所撰魏夫人仙壇碑銘, 字賢安, 晉魏舒之女, 後來命侍女彈琴擊鐘, 扶桑神王、太極眞人安度明, 劉文之妻。 生平慕道甚篤, 吹簫合節,衆仙 同降於夫 人之室, 齋於淨室。 以范邈所作魏夫人傳爲本。 一一發歌。 加以導 但歌辭如 上帝勅清 ij, 何, 多所 虚真 碑 人 勉 中 王夏爲 勵 略 稱 **수**: 幷 夫

已言及太極真人發排空之歌, 「詠」,旣在金石絲竹之下,仍無別於歌。 华彼此相合,這就使人物、唱辭、故事三方面得到聯繫,事情已趨明朗 第二說見太平廣記五八, 青童吟太霞之曲, 同杜光庭墉城集仙傳之魏夫人傳, 四個歌渚之中, 神王諷晨啓之章,清虛詠駕曦之詞。 已有三個與孟郊 故事大致同颜碑, 列仙文相 同 歌辭亦缺。 雖 四辭 日「吟」「 计亦有 諷 伹

諸所唱同第一首,清嚴所唱有二首:一同例仙文之第二首, **列仙文内,** 一首,是其特點。 第三說兒雲笈七籤九六…「四眞人降魏夫人歌,共五章,並序。」 而列仙文之金母飛空歌,又不在此「五章」內。 據序,所謂「四眞人」, 與上二說內四仙 另一首開端作「紫霞舞玄空」云云, 全同。 太極所唱同列仙文之第四首, 序後備載「五章」之辭,比列仙文 不在 方

第四說仍見顏氏仙壇碑銘, 乃前一故事之引伸。 雲笈七籤一一四西王母傳內也有此段; 太平

廣記 是, 雲笈七籤九 授夫人以玉清 隱化, 西王 十一曾剪裁其說,入大茅君傳。 一母擊節 清齋於陽洛山隱元之台,受命爲紫虚元君 六, 懸書 愐 四卷。 歌。 歌 「神肴羅陳,金觴四奏,各命侍女陳『曲成之鈞』, 畢 馮雙珠 此段情節略稱魏夫人在世八十三年,於晉成帝 彈云激而答歌, 南岳夫人。 餘眞人各歌。 王母偕馮雙珠等三十餘 」歌辭 亦不見於傳內, 九云合節、八音零粲。 咸和 九年公元三三 仙降於臺, 而 另 載 於 办

答歌不由魏夫人唱,

魏夫人始終未歌

演之故事,原已<del>兼</del>包傳道與授書兩節,並非僅演傳道,不演授書,此點頗有關 歟 歌甚多, 母、精虚真人、太極真人、 抑諸 僅傳七辭 仙傳有增廣? 此一故事之有關部分可訂爲「淸虛傳道」與「王母授書」兩節, 五辭屬傳道; 一時難斷。 方諸青童、 二辭屬授書。 惟冽仙文四歌內, 扶桑神王與馮雙珠。除魏夫人外, **列仙文較各篇仙傳所見少三首,** 既然言及金母飛空歌 其餘都 主要人物有魏夫人、 係 首, 曾 是孟郊 唱歌。 喞 說 崩 詩集有 此「文」所 兩節 中 西王 餗 歽

方諸 傷 二句當不 汝 和。 青童 若以雲笈七籤、太平廣記所載諸歌辭,去校孟郊詩集四詩,字句頗有出入。最顯著處爲「五 所歌多 山 叉口[祝 少。 /四句。 此外尚有兩 爾豁虛靜」,用「我」、「汝」、「爾」三字,已入初級代言體, 其後二句云"「超哉魏氏子! 點亦頗可 重要"王母歌曰「駕我八景輿」, 指魏夫人有心復 有情。 清疏 」旣涉及故 歌口「迎 較蕭衍七首上 我神 事 零輦…… 中 雲樂歌 心人物, 一辭之 阗 占内 此

唐

二七八

全作 蕭衍上雲樂之七曲情形正同。 般逃體 乃 又一 大進步! 七曲 由六仙分唱, 是散辭; 在曲本內雖多辭並列, 却非成套之曲,

### (四)四種假說

等劃· 定歌者之唱辭, **冽仙文究** 難指定 , 正面實證 茲不妨多列幾 l清界限,因爲後者均無具體放 從上 竟因 **逃種種來看,列仙文究屬何體裁了要作肯定回答,** 何 種推論之假說,一一予以分析,淘 而作? 第一步祇能以其與唐詩內所有「遊仙詩」、「夢仙謠」、「憶仙謠」、「謫仙辭」、「步 一時雖無,然範圍較大之旁證,也還不少。 動機如何?作用如何? 事、情節、人物、歌者可言,彼此體裁不同,不應混 得追 汰其不可能 求明 Ė 者, 仍不簡單。 但此屬難事, 而突出其可能者, 其旣演故事, 惟 有推 然後其 消。 綸 有情節、 尙 其 性 亥 無 質 / 臓詞 J 實 有 這篇 證

品,而 確 銘 於文人手筆,何從獨認爲僞?顏碑不啻戲中之情節、說白,孟「文」不啻配合這種情節、說白之曲辭, 第 為唐末道家如杜光庭輩之偽作, 集中不止一 假說 道家神: 一篇,且 **仙之說原本荒誕唯心,** 有手書真蹟傳世, 託名於孟 絕 非假造。 有關: 郊 者? 傳記與詩歌 列仙文既與其同時代、同題材、同 曰 否。 無非 孟郊與顏真 虛 構。 卿 列仙文或許 大 致 同 時, 並 人物( 願 非 作 中 同出 唐作 抓 計算

褲 彼 俥 此 之 ıbı 肉相 說相賞 連; 故 已成風氣, 事說白出於顏, 不能疑此「文」非中唐之作。 不僞; 與之完全契合之曲辭出於益, 如靑童笙歌, 場谷即扶桑神王 何 以獨偽? 赴宴, 此時 士 大夫 與王 母 以

乘

八景興等說,也見於曹唐遊仙詩內,實無從否認其爲唐代文藝。

柳亭詩 些人來往;並寫有上述諸作,以適應某種作用,其再作一篇例仙文, 用, }文, 成某種現實要求,寫了此「文」,便現身說法, 摹擬神仙口吻, 形成一 쐐 未能 故 正之師」, 詩,足見其也曾接觸優伶。 事乱 }ш 便覺其託體 孟. 解 決問題 줆 Ħ, 爲適應其用, 三, 演過假吏、木人、藏珠等戲。 假說:"孟郊詩之作風,一般爲求生避熟,務去陳言,雕鏤僻澀, 經靈寶觀、送王無懷道士、送蕭鍊師、送王鍊師、 正覺當行出色。 塵俗, 自不能不暫飲自家交格之常態, 說,日:「孟郊列仙文類六朝『步虛詞』, **集臼無聊,** 孟與陸羽 其如此做, 遠離孟詩常態, 復稱莫逆,屢見詩篇,而陸羽曾入過「伶黨」, 完全可能 凡此種種, 四詩或許非孟郊所 難以用集中它作之常態來予以否定。 合併說明一點 臨時應付 一下, 送道士、 疑非唐人所能作。」 孟· 郊· 種「戲劇文體」, 訪嵩陽道士等作, 有何不可? 作耶? 力盤 並不足異。 時高興,即事有作,以完 一硬語。 日"否。 集內尚有数坊歌 然此說殊嫌 充過「伶正」與「伶 其詩集內尙有求 然以此去衡列 若配以顏碑之 惟其此「文」有 孟氏既 清宋長白 與這 紐 兒

非· 岳 如 何 必無 作 此, · 者個· 洛水、絳河等實象。 中 何 生有,去追求 取乎全篇有 人即景抒情,或求仙嘉道,此層 假說:四詩縱出孟手,亦偶然寓意,聊以自遣而已,未必真適應某一 其 個總名曰「文」? 爲何「文」! 莫非此乃詩歌中普通之用典使事? 又何取乎每首作出分人歌唱之形式?更何 也 無待考慮。 設若 侚 四詩之文字本身內容與形式。 無類此掩蓋不了之客觀 要求, 起某 為採入賢 事 已足說明 實擺 \_--作 安、 崩 ? 叉 絶. 南 誠

交少 卽 側 以 盂 顏 歌者本身來找孟郊 丽 氏殆 (分析: 有些 或某一 在晉代, 郊 不 認既 事 補 四 假說 仙曾降孟郊之室, **理亦因此有所反映、** 但范邈 爲低 遲早 有· 情會不會如 事、有言已够,不 ``設者定須按四詩之實况去求寫作動機,可否卽循道家神話推想, 級 也必然會有別 與顏眞卿之文均爲追求往事, 補作? 尃 此 ? 顏碑僅記事、 之作僞, 託其配合顏碑, 曰 : 小必再造歌 顯 人來補。 現。 此 供道教徒用以纛惑大衆。 雖帶神話色彩之笑話, 衆仙前 不過對 辭. 記言, 旣 補上此項唱辭, 後兩次會於魏夫人之室, 這種 留下這一 獨不記歌辭, 在往事中, 補 作 空白 歌 辭, 歌已早唱,辭已早有, 但仍說 未 以孟郊這樣 非其不能代擬, 而詩人欣然 補, IJ, 聯繫情節與 不通。 後世好 至少唱了七歌, | 同意 惟顯 個經常「吐奇驚俗」之詩 事 以水 説白之動 者 **出問題已越逼越緊,** 便 然後集內便 或許金母、 豈須中 曲 記錄之更完備 此 雖 機 生 唐 無 事 還 公有了此 從必 時, 清虛 應 卽 加 其 佊 由 等

文獻爲其專業。 其 雖 有一定之道家思想,似乎尚不至如此。 孟郊作此「文」,確也 用以聯繫顏碑之記事、記言,但或另有其它作用在。 會如此者, 當爲唐末杜光庭輩, 其幾乎以敷衍道教

## (五)第五種假說

人; 即 集,編者或將其凡不屬詩歌者二 能 之 内 虚 不 Ш 無騙 於宗 74 指責孟郊為偽造仙 容,配上敍 班仙 個名號與飛空歌一 至此, 並不荒唐。 定爲戲文? 教信 惑之心,詳下文相去更遠。 人,雖覺荒唐,若指爲當時現實中之「伶黨」或教坊, 仰, 提出 事與說白 第五 本正經寫仙 倘若雖受來人之請,作了四首, 囯 "群按四詩用於前後兩場,乃由四色分唱, 歌、傳播迷信。 種假說, ,使其成爲一本較完整之戲文**,** 個名目,也幸被保存。 擅 試行解决問題"到區郊室中求 並 碑銘, 或疑 抽去,僅留詩歌, 孟郊 (這種歌) 覺心 所寫若爲戲曲,僅僅取材於道家之傳說 物之間 辭旣配合說白, 如此假說,則此事不但現實, 或尙不止 有所 而原題別仙文 因 不同 īīī 題 此 其作歌辭者,若謂從天而降之金母、 擬於舞臺上扮演金 也 日 若較杜光庭等 會用入講唱, 然後由旁人或仍由其 |列 <del>二:</del> 学 面對魏夫人 釥 ※ ) 尙無 亦 而· 且· 改 未 所 有所 動 而成 Ţij **帝**. 爲 而已, 具有藝 知。 指 為「講 並且 甚至出 清·虛諸· 自己, 陳 及至編 已較頗真 術意味,不 連 唱 原著歌者 文, 於扶 按顏 面 仙之伶· 斌. 礟 一次一 乩, 者 安 卿 碑 淸

補 說

唐

達,但尙未進步至分人代言一步,故例仙文之體裁仍以戲文之可能爲大。 各自表白,且已入初級代言,不像由同一藝人在場上之包辦。 唐代講唱主要有種種變文, 雖很發

## (六)旁盤五條

此一假說對前四說之不可通處,殆已疏通,但因尚無實證,且仍然存在問題, 故暫時也還爲一

假說而已。茲先將有利於此說之旁證,羅列如次——

要。詳上篇上雲樂爲漢代「總會仙倡」或元代「神仙道化」一類歌舞戲,亦以王母爲主角,歌辭存有梁陳 **舊篇八首,中唐演出時歌辭未見。** (一)李白時代, 較孟郊略早, 曾於肅宗上元二年作上雲樂歌舞戲致語, 以適應此戲演出之需

(二)上文已言及孟郊好友陸羽,少時曾演假吏等戲。|陸氏文學修養甚好,並爲參軍戲撰詞數

千言,樂府雞綠與陸羽自傳爲唐代文人寫作戲文之先例。

三)晚唐孫魴題梅嶺泉詩:「侍從非常客, **俳諧象列仙」**, 說明遊讌中俳諧戲內表演了「列仙

故事,與列仙文名目旣同,所演當屬一類。

四)中唐寶庠詩:「曲裏三仙會,風前百轉春」,題「觀樂」二字,不謂「聽樂」,顯然指當時戲曲中

曾演三仙相會故事。「會仙」即「列仙」,曰「列」, 對中唐盛行演出此類神仙歌舞戲而言,此亦爲一有力定例。 顯然有主從之分;曰「會」, 必然仙人多, 情節多。

映出中唐上演此類神仙戲確乎很盛。 性質,但作者並非憑空抒感, 將情節、場面、表演等寫得非常細膩、生動、複雜、美麗,戲中主角亦爲王母。 (五)中唐鮑溶有一篇會仙歌, 而是攝錄眼前實象, 並非劇本內之戲曲,其以一首歌行描寫一幕神仙相會之戲劇形 顯然不屬「遊仙詩」、「夢仙謠」一類。 該詩雖具 此又間接反 「劇說」

## (七)列仙與會仙

「金丹會」等爲實例。蕭衍上雲樂曲辭:「金書發幽會」,「從金集瑤池」「金丹會」,「可憐艰白樓」,「巡會遊大門」。 字,應看作漢戲「總會仙倡」四字之省文,毫不牽強。此「會」字可用梁戲上雲樂情節內之「瑤池會」、 實,唐傳奇內與演 浪漫而已。 這種會者,皆限於仙 於此對「會仙」之戲劇關係, 後來却有所變化"先一變而爲仙凡相會,女爲仙真, 唐傳奇之戲文內, 其例不一而足。再一變而全爲人間兒女幽會, 人,其事完全不現實;其中雖有特寫異性關 還要多說幾句, 目的在於幫助體會「列仙」之戲劇關係。「會仙」二 男爲凡俗, 係者, 如王母對穆天子, 情節偏重豔情, 快樂得飄飄岩 本來參預 不過 比 較 微 現 微

仙 程,兩種體名見太和正意譜。亦爲由唯心主義到現實之一段發展。 爲不算演故事,靈典考源。則未免昧於大體矣。 通過中唐「會仙」之種 並 會真記更典型,「舅」即「仙」。戲劇關係亦最突出。此爲我國戲劇由「黃冠體 無 仙 人参加 也 美其名曰「會仙」, 事情則完全成爲現實。例如唐末萬鴟兒會仙 王國維對古劇中凡演仙怪故事者,均 種戲劇關係, 進 裁一層,不無幫助 到· 覺得同 「香奩體」之過 詩最 時文藝中之 顯 認 而

所謂「列仙」,原本也可能有戲劇關係; 間 口邊記錄下來一般。爲戲文之這一假說設若成立,孟「文」乃爲演戲而作,不爲傳道而作,作者所負 쩨 已覺察者,尚 藝術責任爲直接,宗教責任爲間接。 杜光庭距孟郊不過七、八十年而已,豈會不知?旣知如此,難道當真顧意借俳諧之戲文入莊嚴之仙 者 也 此一 時 頗 假說 調和。 戲劇果曾採用過這些歌辭以演出, (八)假說在理論上之抵觸 有 兩 所以時至唐末, 點。 孟郊列 其 一, 仙文乃戲文 颜碑與 孟文所託之故事與人物完全一致, 被杜光庭等融入「仙傳」文體,很覺合適,歌辭幾乎變成像從衆仙 四詩對戲文或脚本言,是真;對個 ——除尚無正 這對於體認益郊例仙文原本爲何種體 而這些歌辭又果曾通過演戲以入於人耳、 面實證而 外, 在理 i論上尚 原與仙 已無待言, 存在 唱 蒏 哪些抵 Q) 分明 如遗 播 是 於 詞 假。 衆 日 П, 試

在 傳,不嫌自貶身價、不怕被人指摘?雖謂道家所有之威儀科範不比釋家, 乎從這些地方維持尊嚴,但情理上究覺不順,終還是問題,尚耐精研道教之專家幫助 戲劇性本來很重, 也許不

將原出乩壇之歌辭拿來潤飾,後人編詩集,收了進去。所以列仙文僅爲衆仙降壇所留之一種「乩文」 徒入迷很深者, 大量生產,也不足奇; 代表衆仙 丽 那就是戲劇了。 唐代道家所有之戲劇具體方式如何, 同 歸; 已,與戲文何幹? 其次, 唐代道家戲劇方式之一或許即在於此; 分別歌唱,那麼,縱未近戲劇, 有人謂仙 孟郊起稿, 有如顏眞卿, 壇 選異, 即使結合音樂、組織多人有類 此說值得研究, 通過乩壇拿出來, 乃道教徒玩弄種種法術之一;其詩作不外由扶乩之方式表現。 旣信以爲眞, 本來尚未徹底查明。 有待於有關資料, 則已近講唱;倘若穿起衣服, 畢恭畢敬作了仙瓊碑銘。 將其看作解釋」「文」之第六種假說, 並無妨碍。 双 观, 但是, 由此以推,「乩文」與「戲文」亦可能殊 分別代表衆仙眞歌 尤其是中唐資料收齊後, **仙壇上設岩眞曾由男女道士多人** 孟郊對 化了眉臉, 此, 唱, 或許亦 也 作起科儀來唱, 辦 未嘗不可, 作深入探討。 不 到。 頗 着 卽 道 迷 П. 名 <del>i</del>使 敎

很有力。

#### 二人六

## (九)劉知幾不知有戲

研 之見,古代「人倫」所能有爲之範圍,除實境 必然高人一等,至少對於人事制度之判斷,在融會史材之後, 無 Щ, 裝 至於以現實著稱之史學家司馬遷, 位傑出之史學評論專家。不料劉君自己於古劇或古代「戲劇行動」之實況懵無所覺 而 (可解) (改容, 究 虓 便遽然要恢復其相位,簡直乃「夢中行事, 司 乃加以駁 馬遷 至於酷似孫叔敖, 大史學家 此眞乃一 ||珠塞「人倫」, 難,認爲人之「衣冠談說, 煞費理解之事! 割 知 幾 不好好寫史記, 面對 爲不可能、 史記滑稽 所見就: 在一般情况下,歷史學家多識古今社會發展 不現實。 列 容或亂真; 祉 與夢境外,便不可能再有第三種境界,豈不狹隘得可 却在那裏輕率下筆, 傳描寫優孟 非 **豈人倫所爲」?其認爲除指優孟與楚王** 如 **叉怪楚王見活孫叔敖後,** 此 眉目口 演「活 鼻, 孫叔敖」 總不會犯幼稚錯誤, 胡作非爲, 如 何 取類? 段文字,不能 **解於癡** 並未盤: |使通二十其認 變化, 問敖 人 何 理解,未 (説夢。 况 做夢而 其智<del>慧</del>見解 至 爲 所 劉知幾 於此, 優 以復活之 按 外, 孟 經 隣· 劉君 之化 虚 别 反 逗 心

益郊寫列仙文之時已不遠, 按 演 員之化 上裝術有 高 度效果, 崔令欽於教坊記內, 即今兒童亦能 體會。 曾記下盛唐職業舞女廳三娘、 劉知幾卒於開元 九年, 顏大娘化裝術之高 而三十幾年 距

閑話。

## 四、李商隱佛諧詩指實

|李 商隱詩涉戲劇文體者, 除上文第五章劇本內已列聽兩後夢作 一篇外, 尚有題爲俳諧之一篇

當補。其辭曰:

短顧何由遂? 遲光且莫驚。 鬻能歌子夜, 婕解舞宫城。 柳迅眉傷淺, 桃猜粉太輕。 年華有情狀, 吾攸恡

生 平

## (一)關鍵在詩題「俳諧」

餘義。 猶曰「戲弄」,須按戲弄看待,並非俳體, 句 舞戲之「弄假婦人」。 指旦以歌舞抒懷; 仍俟考。 此詩內容關鍵,全在詩題「俳諧」二字。假如詩題並非「俳諧」,則此詩直一首普通抒情詩耳, 假如詩題確是「俳諧」不誤,則一部全唐詩中,祇此一例,二字總攝全詩中之所事; 五六句指劇中人相對端群,般般愛慕。 首句指劇中情節, 四句稱其擅內家舞伎。 俳體限於文字, 生旦初逢, 压谿生詩箋注, 七句謂劇中人年華正妙與鍾愛之深,弄者俱已盡 情尙難通。 據唐六典:「宮娥在皇城之北。」茲姑從之,設「內家舞」一 必在文字上有所表現。其所寫當是某一歌 次句指黄昏佳約, 不勝驚喜。 口「俳諧」, 三四 別無

情表達。 「狀」,表演也。八句中以此句之意較晦, 待酌。 結句乃作盟誓,是情節之一。 全詩淺露, 不煩穿鑿

而後解。

## (二)誤解種種

唐戲一節。 云云。 或又曰"題謂「俳諧」, 合生一節日:否! 用此以解釋義山此詩與其題之可能關係, 曾曰「侍從非常客,俳諧像列仙」, 此詩所寫, 全時四十字,誠無一字涉諮願者, 指近於「詼諧」、「願語」之類耳, 抑或爲講唱故事, 並非歌舞戲。 並認爲「孫氏借·俳諧。二字泛指戲劇, 實最爲確切 無從牽附。 乃中唐文人所習爲之某種語技而已。二章辨體 曰: 否! 上文引孫魴題梅嶺泉詩八章雜考府傳命與 頸聯著名歌舞, 實際仍是歌 何能廢而不顧? 舞戲

易「鸎」,何以解於下句之爲「蝶」乎? 宋黃朝英洲素雜記論此詩曰:「蓋晉時有子夜者善歌,故李義山曰"嬰能歌子夜,」。 如此以「嬰」

鑑 中所說何事? 曰:「俳體不嫌太纖。 紀昀評此詩云:「俳體亦有分寸,此嫌太纖! 若不查清,但云「不纖」或「老健」,不能了事 然筆力老健, 是玉谿本色, 」按「俳諧」何賞是「俳體」?近人張采田 則非後來所及。」亦以「俳諧」爲俳「體」, **李**義 究竟詩 jii; 詩辨

...

說

**言我雖有才,人未心許。」說甚疏。** 許」? 旣是「少作」,義山少年,歷世未久,豈即自詡有才,而怨人之未許數? 清馮 [法正谿生詩箋注五,謂集中樂遊原、向晚及此詩,共三首,「皆似少作」;又指此詩曰「寫 即使指中四句勉強言「有才」, 顧其餘四句, 將如何言「人未心

## (三)古誼六則不洽

原因在祇箋詩題「俳諧」二字之字面,而不聯繫詩之本質;尤其基本上於此詩究否爲直接歌唱之辭 舞戲之一說, 點,略不顧及,如此實於讀者有損無益,殊失箋注作用。茲特一一分析六誼不洽處如下,用以見歌 馮氏於詩題下又見古誼六則,意在供讀者廣爲參考,但細按之,實無一與詩旨詩體相貼切者。 並非率爾附會也

倡優所業,自來不以優笑爲限,何况發達到中唐穆宗、 (甲)漢史游急就篇:「倡優俳笑。」——此詩所寫, 敬宗時之倡優乎?參看經說中唐一節 誠然爲倡優之事,但「俳笑」之成分則毫無。

管弦金石,並非藝人在場上所吐之唱辭、而合於管弦金石者。 聲詩,爲諧唱辭,爲戲辭, (乙)齊擊處文章流別論:「五言, 義山此詩, 亦誠然是五言;但此詩乃文人案 於俳諧倡樂多用之。」——漢、晉、南北朝、隋、唐誠多 此詩與摯虞所論, 頭抒情敍 事 何從合拍? 之詩, 用 初未 五言爲 合於

等記述民俗之句,見五章後繼卿本節。而義山此首詩題之表現, 謝」,彼此又迥殊。 丙)杜詩有鐵作俳諧體遺悶11首。——-二首中之「俳諧」,僅表現在「家家養鳥鬼, 則在其所寫內容是戲弄,然後始指爲「俳 頓頓 食黄魚」

丁)隋書經籍志有雞九錫俳諧文十卷,袁淑撰。—— 此項俳諧文是普通游戲文體, 如驢九錫

而義山此詩乃五言律體,却非俳調,彼此亦擬比附

於義山此作,乃文人詩而已,旣非直接講唱之辭,更未用一句俗語。 有類俳優。」——此說所反映者,乃後漢時在俳優之念白或歌辭中, 戊)後漢書六○載察邕曰:「諸生競利,作者鼎沸!其高者頗引經訓風喻之言;下則連偶俗 有採用當時民間之俗語 香 至

|山此詩之本身旣非歌辭,其內容又不俳,無侏儒,全未見俗語、隱語,安能以古散樂辭爲其「始」歟? 傳其一,痛愛透四言十句,全用俗語、隱語。 (己)古散樂有俳樂辭,是其始也。 ——此指蘼齊「侏儒導」伎內,舞人自歌之辭,有俳歌八曲,祇 樂府詩集五六附之於「舞曲歌辭」之後, 題曰「散 樂」。 義

唱,而非優伶戲弄。 總之"以上六誼之所涉,乃「俳諧」一辭之常義, 至於義山詩題「俳諧」,乃其變義,蓋指戲弄耳。 其內容有語言動作, 而無故事情節;是倡禪講

## (四)禹蒼說可用

近人馬蒼說錦瑟篇光明日報文學遺產三九〇期有日: 對待這種本身有一定的困難,而多半是由人哄起來的「難詩」,我們却有一個辦法,就是"力求擺脫那些先入

爲主的衆說,去獨立思考, 而且應該首先把它看得「平實」些—— 先不要疑神見鬼,忙着索隱鉤深。 道様,

事情或者會有好轉。

此見甚是,凡求供請篇之真義者,正好用之。

# 五、明張寧詠唐人勾闌圖詩解釋及辨正

## (一)張詩原文

右呼左鬧祇自如,博帶峨冠竟誰是?衆中突出淨老狂,東鑑西抹何狼瘡!解令笑著變成哭, 家門,衣袖郎當骨格存,咬文嗎字瀾翻舌,勾引春風入座溫。年少書生果誰氏?弄假成眞太相似! 君不聞"天寶年中樂聲伎,歌舞排場逞新戲;教坊門外揭牌名,錦綉勾闌如鼎沸!初看散末起 直数開

總虛 處翻成忙。 擎柈爭勸 千奇百巧忽不前, 擊鑼,初來隊子後插科。 M 粉頭行首臨後出, 眼中不類心中 滿 地 桃花 朱衣畫褲紛相劇, 世間萬事皆如 細腰 事, 眼角生嬌娟弄色。 嬉笑相同飽飢 舞。 酒家食店擁娼 此,何必勾闌看樂工 文身供面森前儺。 異· 從前人物空自譁, 可憐 樓, 樂極易生愁, **玉壺翠釜蒸饅頭,** 合生院本真足數, 一顧廣場皆寂寞。 回首斜陽忽無處 稠人廣坐日卓午, 觸劍香! 障中撾鼓外 万並 悲歡 吐火, 離 捧盞 春

## (二)蔣釋及辨正

無從 「唐人勾欄圖」, 時論。 予澄清。 **拊後人已予昇華,** 被張寧取爲詩題, 斷, 半期按"右詩爲蔣星煜首先發現,予以公表,並寫文加以詮釋,乃大好事 此幅唐畫,應信其乃憑當時社會實況下筆。但原畫面上,可以肯定並 弦先落實脹詩能有之內容,再商權蔣文之得失,目的在闡明唐藝, 至於此五字曾見於張寧之詩集內,則可信。 唐畫家不至於以「唐人」二字自稱。 成爲一種民間機構之名, 曰「唐人勾闌圖」。 然吾人能否因此便進 有如宋以後所謂「勾闌」之義乎?則未容輕斷, 此畫流傳到明代, 殆因在畫 步相信此處 (勾 面最近處曾畫 是否已見有此五 並非 無畫人自題之五 ţ 闌」二字不 山闌子, 上 惟 析賞明 存 在開 甚突 字作 詩 捐 題 熌 欄 Щ, 題 字, 或泛 多, 倘 須愼 亦 應 而 日 許 慾

重考慮。茲先縷陳張詩內之各點如下—

(一)時代 ——天寶年間。

(二)教坊 - 實指民間所有之演伎機構,惟借用天實時之古名稱而已。

(三)環境 在廣場,不在室內,可推知此項唐伎是供民間大衆所賞。

指民間廣場奏伎處所設之欄干,劃清伎人作場與觀衆看場之界,

用以維持秩序。

否則,觀衆將無限度向前擁擠,終於破壞演出。

(四)勾闌

(五)樂隊 - 爨與鼓分設於屏障內外。 鑼鼓之外,應尙有其他樂器,爲畫圖所未及。

(六)脚色——

散末,起家門。

生,扮弄逼真,將如趙璘因話錄所云:「柳範扮江南折桂書生,格調精絕」」

**淨,**演「老狂」。

旦,粉頭,充行首。

(七)節目

先顯難: 吞刀吐火。

一二九四

再舞蹈"「細腰」,『千奇百巧」。

終演戲劇 --合生,院本。

(八)場面 做出娼樓、酒家、食店等,均戲中所設。

(九)歷時 由卓午到科陽。

(十)劇情 -悲歡離合,樂極愁生,顯然發於戲劇,非樂舞所能致。

(十一)處發 萬事皆空,顯然是戲劇效果,非樂舞所能有。

蔣文之題目曰唐人勾嚴圖詮釋,是一九七八年戲劇藝術第二期。 弦據上列十一點,衡蔣文之得失如下:

節中, 著」,詩文寫作豐富,鑒別古畫甚精,題詠之作甚夥,初不止唐人勾闢圖詩一篇而已。又謂寧對 戲曲亦「有研究,有素養」。—— 而使讀者對唐戲之認識,產生種種混亂, **蔣氏「詮釋」全文之關鍵,** 實不應又有與此具體信念相反之判斷。 應認定在次節,不在首節。因蔣氏於次節中述及張寧爲官「政績卓 據此種種, 勢非逐一予以澄淸不可。惟其蔣詮乃一宗有助於唐戲研 **蔣氏對寧之爲人,已經建樹一種具體信念,** 但事實竟大大不然, 蔣氏文內前後矛盾甚厲! 在原文之前 因此

究之資料,不能不分析爲用,批判接受也。

首先,蔣氏認唐人在西涼伎中,雖曾扮演獅子, 而基本上仍是樂舞, 不是戲劇, **殊欠公允;如** 

說

此則 則迴 設有人扮獅子, 中,已達到全能戲地步, 獨不許其「及格」,務必斥之入樂舞? 间 於全牛之想像。 避不議, 對古今戲劇史, 主觀地降西涼伎爲樂舞, 俯仰哀鳴, 顧小放牛是戲劇, 將造成一種「苛於古而厚於今」之畸形看法, 本書在上文劇錄一章內, 表情深刻;而小放牛內且全不見牛, 何以服人?試將今日京戲內之小放牛來對比:西涼伎內會 從來無人懷疑, 已有詳盡之探討, 而將其劃入樂舞或雜伎; 但憑收童手中之一鞭, 立足大不穩!按西涼 結果確信如此。 對西涼伎, 而蔣氏 伎在 以啓發觀 於此 爲何 唐戲

乎 ? 常以常態處之,是指「戲劇」。 節目」,亦可指爲「樂舞已發展成戲劇了」,二者之間,尙搖擺不定。實則張寧旣曾明明曰 歪曲?此乃另一重點,需要嚴肅澄清。 如 將 、此攀附,是蔣氏個人之主觀發展, 詮又曰: 「張寧所謂。歌舞排場逞新戲」,是不够明確的」,因「新戲」二字,可指為「樂舞之新 何以深文周內, 自造混亂, 認爲 亦可等同於曰「節目」, 須予澄凊。 於此爲何節外生枝, 而將「戲 上攀附 「戲」, 予張詩以 向「節 Ī 便·

蔣氏文內 前後有關唐教坊部分之評議,均已補入教坊記箋訂,茲不複

**難解之問題,且甚嚴峻,** 「勾闌」二字含義,確指 欄干, 必須正 視。 其物形山唐 即此幅唐畫, 人位在畫面之最前、最近之突出部分。 究竟為直軸數?抑為長卷?據脹詩內表示 惟 此 Ė 臺 有

勢必作上下層累,以代左右延展。 此圖若為直軸,而於下端設勾欄約之, 又勢必以上下之縱, 勾闌若是欄干,其左右延展之關度却不能漫無限制, 前後之深。 頭 所奏之伎藝,前 並 列; 手卷長度正可漫無限制,由 此中實況, 、後兼有驅儺、樂舞、戲劇三大類; 若原黨是橫長手卷,則於此甚治:三伎由左而 俱非張詩與蔣詮所會指也。 左而右,從幾尺到幾丈,以容納之,伎類雖多, 欲兼包多類不同之伎藝, 則所謂多種伎藝者, 儘可 表達 但·

親朋詩] 不能因自己今日對散末失考,瞭解不够,便去否定他人與前人有關此事之一切見解。 亦不涉「勾闌院」之涵義,參看下文論「錦繡」。宗以後所謂「勾欄」, 所見唐畫以云云,吾人又焉得剝奪其發言權 能爲副末之一種,不能點點滴滴以一己所知,來限制古人, 從唐代到清末, 家門大意」。 「勾闌」之云「錦繡」,繙「河山」之云「錦繡」, 辞 ,中既曰「初看散朱起家門」,蔣氏便該本上文所述,對張寧爲人爲詩之基本信念,無所懷疑。 而已,未都唐畫,對唐畫 對脹龄再次抱將信將疑態度, 有關古籍 中均無紀載」,未発自信太過。 如何, 便難有徹底之發言權。 未免陷於「察察爲明」或閉眼捉雀之弊。 指勾闡後面之全景燦爛如錦, 不許脹詩有獨到之處。蔣氏指「散末」日 **脹詩正去唐代到清末之中點不遠,而據** 不必妄起雜念, 在楊藤瀏中國古代音樂史稿二九九等頁有詳說。 去「找故事 不限「錦筵」之豪華, 吾等今日, 「散末」 「輪廓」, 但

Ħ

叉

豧 說

處 論 梅氏於研究 散末」、又剖明散末「决不是行政工作人員」。不知此種「行政人員」之意識、從何興起。 唐宋伎藝中, 屢次提到「行政人員」。 先在逃唐教坊職責中, 提到「行政人員」, 此

之曰::「三郎郎當」! 範圍多大? 又未発自信太過。 斯氏曰:「"郎當"一詞, 祇此一事,已能破齊氏之岑寂,不必又去抬出魯迅先生。 我們也派能上溯到宋代, 在人人悉知之「劍閣開鈴」故事中, 沒有看到唐代的的著錄。」所謂「我們」, 三郎意趣消沉, 黄幡綽借鈴聲譏 不知

作踏謠娘!; 人敍踏遙娘劇中有蘇中郎一角是醉漢, 蔣氏因朱熹釋論語, 如此發展,已似做「截搭題」,遠離考據之正 再推波助瀾,沾上楊億詩, 曾用「醉郎當」一辭, 乃大大附會!謂張詩內所見散末,「可能是演的蘇中 乃 日: 散末所演, 便牽到「郎當」是「酗酒」之「生理反映」, | 戦矣! 「有可能是懸絲傀儡或杖頭傀儡等木 更聯 郞 想到 或 唐 偶

研究。 郎當 而感 到「這個節目或其某個片段不是樂舞, **两氏終於說出** 竿到底,循此以進,坦白承認脹詩所謂「逞新戲」三字乃實指戲劇, 批 ΙĦi 蔣氏不然, 云「固執」! "脹詩旣有「咬文嚼字瀾翻舌」句,分明是說白, 因於主觀願望沉溺太深 此種扭扭捏捏之「主要論」有似「騎牆論」, 或不以樂舞爲主」是已投入正軌, 其繼曰: 「我 (們) 殊無足取。 認為唐人勾欄圖主要仍是反映的 便終於否定了爲樂舞之可能。 無可懷疑, 爲大可慰! 從而 結束此項 旣如此, 因

唐畫發,張詩據畫入詩耳。 **蔣氏列張詩四句,見四種脚色。** 畫與詩俱未表示實演何種節目,畫中四色齊列, 問曰:「有生、旦、淨、末同時、同臺演出的節目否? 有何不可? 加 Ļ Щ 此問當對 西侯馬

金代磚上,刻舞臺表演俑,乃五種脚色比層並列,同一性質也。

蔣氏應參悟。

所爲? 非常非常不妥!蘇中郎戲明明演醉漢虐妻;鴻門宴上人物甚多, 唐代何嘗無生、且戲!蔣氏又指蘇中郎、蘭陵王、「鉢頭」、「弄參軍」、 蔣氏從張詩之四句內,列出脚色表,但承認唐代僅參軍戲之二脚色,曰參軍與蒼鶻而已, 何得云所演僅參軍、 樊噲排君難爲五個參軍 蒼鶻二色之 戲 不妥。 則

席 指几案與椅凳之制度;終不能卑之,降筵於地, 爲「錦筵」。 **舖界紫庭** 所地上(或樓上)的精織的地毯」, **避前作** 蔣氏深文周內, 歌舞, 裙衫風度壓娉婷」。 從席地而坐之古風,上升到座椅與長案之制度,則「筵席」「筵宴」等含義亦隨之上升, 給座中 因追勾欄如何「錦繡」, 人賞, 所謂「罽」,是毛織物;從知「錦罽」方是地毯,「錦筵」不是。 非姚向陳設杯盤之桌面上歌 如此設想, 乃攀到「錦筵」, 未発蹈空。 指地毯也。 「筵」之本意是坐墊; 舞也。 唐詩所見「舞錦筵」、「踏錦筵」、 結論曰:「看來還是鋪在舞臺或演 偶見王譽昌崇禎官辭云:「錦罽平 塞以 棉, Ŗί 以錦 乃於酒 出 而 乃 場

補

## 六、說踏謠娘

念,而強調「發展」概念。 牛塘按 董每戲有說劇一 茲簡括其中說踏謠娘一 書 (寫於一九七九年), 節所有,列出以下若干條, 於戲劇看法自成 家。 爲讀者留下印象。 其說放棄 「異同」 倘求 摡

其詳,原書自在。

(一)踏流娘(以下簡稱踏)是歌舞劇,由歌舞發展而來。

(二)存在四個問題: (甲)踏和蘇中郎的關係;(乙)究竟是歌舞, 抑歌舞劇? (丙)是假面 抑塗

面?(丁)踏的國籍何屬。

(三))踏的情節,以数坊記所載最詳,踏已發展到很複雜的地步,說明其已非「舊制」。

(四)太平御覽所引樂府雜錄內另有一條,載蘇中郞爲人。

(五)草絢、劉寶客嘉話錄、曾慥類說引隋唐佳話, 及陳賜樂書 一八七, 均述蘇葩。 其中佳話稱

「談容娘」爲「容娘」,又方以智通雅三十,於踏亦有述,改「緋袍」爲「綠袍」。 **黄對此點幸未址入「發展」說** 

(六)胡震亭唐晉癸籤等將踏和蘇中郎(以下簡稱蘇)分作無關的事。

(七) 任的唐戲涛內曾列表,突出踏蘇是二劇, 懂不同意, 認路是由蘇發展來的, 是一事的兩個

階段,強調「發展」觀點。

(八)董指任說之前後有矛盾。

(九)董氏猜出許多「發展」,又自評爲「查無實據,不必瞎扯」,足見用「發展」說如過分,

則成「瞎

扯」。關鍵在有無實據。

(十)「談容」二字和「踏謠」音近、可能是音觀或音轉。

(十一)黄芝岡認踏及臟陵王,都是外來的東西,已入了外國籍, 何其大膽, 慷慨! (任按:) 黄對

黄這一批判痛切!)

(十二)黃芝岡將踏戲內之夫婦殿打,扯到角無、伎藝上去,可笑!

(上三)踏的臉部化裝是塗面,纔好表情,不是戴假面。

(十四)我國在九世紀,即用顏料化裝於演戲,值得自豪。

(十五) 彙由女角扮劇中的娘與郎,使發展成完整的坤角歌舞戲了。

(十六)旣具備了人物、故事、歌、白、舞、化裝、服裝七項要素的戲劇, 肯定是發展到很完整的戲

劇了。於此應歌頌我先民在藝術創造上的功績!

豧

漒

# 七、遼興宗后妃演戲

戲而伴奏一文,得具有針對性之史料作答, 時有慮及此, 半期按: 故設問,不爲無見。近見社會科學戰線一九八三年第二期刊蔣星煜遼與宗爲后妃演 上文「唐戲百問」中第六問曾曰:「遼初四十餘年中, 則非始料所及也,茲將蔣文有關內容摘錄如下, 抑尚有戲劇資料應補者否? 以俟

査閲

家庭在經濟、文化等各方面的影響,也不如元代那麼大, 的困難,這是事實 遼、金、元是我國北方少數民族所建立的三個皇朝, 遺留下來的文獻少一些, 由於遼金並未統一過整個中國,所以對我們這個民族大 給今天的研究工作帶來了一定

史的強基人,他祇寫宋元戲曲史。 到最近張庚、郭漢城主編近百萬字的中國戲曲通史分卷出版,仍舊不涉及遼代戲劇。 留下了一大塊空白,十分引人注目。 但是,從戲劇史的角度來看,遼代確有其特殊的重大的研究價值。 因為遼不流行南戲,所以趙景深、錢南揚研究「宋元南戲」,時代不涉及遊代 幸虧胡忌的宋金雜劇考還稍稍接觸了一下遺個問題,真是空谷足音 像王國維這樣淵博的學者, 證樣,就在中國戲劇史上 雖是中國戲曲 直

按避,或稱與丹,創始於公元九一六年耶律阿保機,

一一二五年爲<mark>金所滅。這二百十年之間,宮廷與民間非</mark>

常重視歌舞、散樂、雜劇的演出,宮廷中凡遇佳節、或喜慶大典,也都有這一類演出活動

遼已存在了四十五年之久。 在此期間, 遼金之劇,皆自宋往,而宋之雜劇,不自遼金來,較可信也。」這是經不起推敲的。 化不像中原地區發達,藝人又基本上都是漢族人,所以不可避免地受到南方各民族以及各個小朝廷的 在宫廷中, 的南唐,幾乎年年都派使節到遼,保持密切接觸,並:再向遼遞送常時作爲絕密文件的「臘丸書」的 遼代的歌舞、 也演奏王破陣樂,就是明證。 散樂、 雜劇的淵源如何?當然應該有一部分是契丹本民族萌芽狀態的鄉土藝術。 遼不僅和五代十國中的北方諸國交往頻頻,而且建都金陵的 但王國維說:「遼金之雜劇、 院本、與唐宋之雜劇結構全同。 因為早在北宋趙匡胤開國之前 由於契丹文 以 影響,選代 歌舞稱著 音響等謂

散樂,而不演雜劇?但是旣稱「伶官」,而不稱「樂工」,則演雜劇的可能性也是很大的 |題十二年,仍在北宋||趙匡胤開國之前二十二年之久。 還是途有散樂之始的確鑿記載,劉昫所率的伶官, 遼東:「晉天福三年,遣劉昫以伶官來歸,遼有散樂,蓋由此矣!」 晉天福三年,爲公元九三八年, 亦遼太宗天 是否僅演

的順序。 **載北宋汴京宮廷大典的演出活動,頗多相近之處。** 從遼史樂志看,遼代宮廷大典時,演出活動之安排, 遼代則稱「酒一行」「酒二行」……,例如皇帝生辰的慶賀大典則規定 北宋宮廷大典的進行,用「第一壽御酒、第二盞御酒・ 與東京夢蘇錄卷之九「宰執親王宗室百官入內上言」條所

酒一行,觱篥起歌。 酒二行,歌手伎入。酒三行,琵琶獨奏。 **辨茶,致語。** 食入,雜劇進。.....

遼代專門為接待北宋的使節而制訂了一 整套隆重的禮樂,基本上和慶賀皇帝生辰的禮樂相同,不過要到「酒四行」

補

說

時, 纔演出雜劇而已。 宋史對於宮廷接待契丹使節的儀體也有詳細記載, 提到「教坊使」,看來屬於儀仗隊的性

質,不提搬演雜劇也。

**考也曾引用,全文如下** 作爲他們演出歌舞、雜劇等節目不可,否則就違反體節,成了不友好的舉動。 還另派特使,仍受隆重的接待。北宋名臣呂夷簡、包拯、富弼,以及陳堯佐、張元普諸人,都擔任過這一類差遣。 **北宋的使節,每年元旦都要到遼的上京,向皇帝朝賀,這是有來有往的常規。遇有重大軍政事件,交涉折衡。** 聞見前錄有一條記載,胡忌朱金雜劇 遼

潞公謂繼公曰:「吾留守北京, 遺人入大遼偵事。 回云…《見遼王大宴羣臣,伶人雜戲。 作衣冠者,見物必攫取懷之。 有從

其後,以極朴之者。曰:司馬端明耶?君實清名,在夷狄如此。』」溫公愧謝。

這是記載的文彥博和司馬光兩個人的故事。 甚至不僅化装而且扮演人物的意思。 來,作些探索的。 如果僅僅用以證明當時有「伶人雜戲」的演出,那就作用不大了。這「作衣冠者」,我理解是化裝, 我覺得,這「伶人雜戲」的形式和內容,應該和「作衣冠者」相聯緊起

趙惟一、高長命僅能奏樂,而不能演雜劇。 死;殺伶人趙惟一、高長命,並籍其家屬。」 人」或「恰官」,却稱之爲「樂工」,是缺乏模據的。 遼史既有劉昫率伶官來遼的記載,也有關於趙惟一寃獄一案的記載:「大康元年十一月,辛酉, 在這種情况下, 王鼎焚椒錄也稱趙惟一爲「恰官」,都不稱爲「樂工」。 越劇藥涼遼宮月不根據遼史、焚椒錄, 稱趙惟一爲「俗 因此, 皇后被誣, 很難說 賜

較了他在日常生活中對途興宗的諷諭規勸,並說過「打諢的不是黃旛綽」這句話,實際上承認了自己的類乎黃 修史者完全從直接為政治服務得好壞來决定取舍的,根本沒有考慮表演的藝術成就。 遼史伶官傳自有其收錄標準,作者說:「遼之伶官當時固多,然能用詼諧示諫,以消未 形之亂, 的身份。 像直接對興宗兩次進諫那麽在政治上有重大影響,所以伶官傅就變成內容上和戲劇毫無關係了。 我們現在所看到的遼史恰官傳隨收羅衣輕一人, 他所作的進諫或規勸, 和東方朔或淳于髠之流比較接近。 既不詳他的家世和鄉里, 但我們不能由此肯定羅衣輕不演雜劇。 也沒有提到他 而舞臺演出當然不可能都 的表演藝術 惟羅衣輕耳。」 福神 祇記 因

則又和唐太宗曾因魏徵經常進諫,一度擬殺魏徵一事相近似。 也可能是雜劇演出中的一個組成部分或插曲 和唐太宗李世民相比美,但他終於容忍了羅衣輕,我想也許和他本人的「好儒術,通苦律」有一定的關係 如上所述, 雖然伶官傳僅記載了羅衣輕的進諫, 遼與宗因羅衣輕經常進諫,有過殺羅衣輕的企圖, 我說過, 遼與宗在政治風度、和促進生產各方面, 决不能由此反證維衣輕不演雜劇, 而終於未下手, 甚至這種進諫 自然難以

降絡傳中,發現一條將近千年以來被人們所忽視的重要記載 我有了這樣的想法,已非一日,但終覺無從證實。 我後來又在明刊董氏萬卷堂本會以隆乎集卷二十次狄耶律

宗真廟號興宗,在位凡二十五年。曹與教坊使王稅輕十數人給為兄弟,出入其家,或拜其父母。訾夜宴,與劉四嵩兄弟 及圧勵等數十人, 入樂隊, 命后、妃易衣, 爲女冠。 后父肯磨具[5]"|漢官皆在此, 贞 妃入戲, 非所宜也。」宗真學碎后

**父首,目:「我尙為之,若女何人也!」** 

絥

秀、 的父親名肖孝穆,遊史有傳。這肖磨只應該就是用了漢字對音的名,實際上有可能就是肖孝穆了。 漢姓漢名的,也有用漢姓而名以漢字對契丹語音的。 曾巩之時代,難遼道宗朝不遠,可以確信。 大部分皆姓肖,遼興宗二后均姓肖,其父都不叫肖磨貝。 天錫秀之類,都是藝名。 至於肖磨月其人,在遼史中未立傳,其他部分也沒有提到。 遼代的九帝之中,皇后絕 **最後兩句,尤能使人有仿佛目睹之親切感**。 我又用乾隆本隆平集對比校勘, 教坊使名 王稅輕,與羅衣輕同用一「輕」字,也許像元代的朱帘 如肖鳥里只、肖阿古只等均是。又肖韓隱即肖排押。 **道**一疑問, 也是容易解决的, 無任何訛誤。 遼史所載契丹大, 有用 **這段文字不長,** 却能傳

然, 也可以說是戲劇史上值得大書一筆的,甚至是一個住話!否則的話,我們就太厚於唐玄宗, 九個皇帝之中, 自己通音律,和他們在業務上有共同與趣。 遼興宗對待老丈人的態度是過于粗暴野戀了,不足為法的。 |選與宗之所以和伶官們結爲兄弟,並出入其家, 不是什麼一般的皇帝與宦官勾結、搞擊色犬馬的事。 遼與宗還算是較爲明智的一個,不見得昏庸。 他們之間的親密程度,要超過唐玄宗和李龜年、 他本大多加奏樂, 命皇后、妃子扮演女道士, 黄曆綽他們。 而薄於遼興宗了。 在選代 因爲他 共質 當

宋派去的使節,被他們稱爲漢族官員也是符合情理的。 樂,而是雜劇。 在民間或給官的家中,也觀看一些演出,是很可能的。 我以爲,「后妃易衣爲女冠」和「后妃入戲」這兩句話,充分證明了這位作后和妃子所演的, 「爲女冠」,分明是化裝爲女道士,扮演角色了。 這些使節既然在官廷大典時觀看歌舞、散樂和雜劇, 「漢官皆在此」,也符合遼東和開見前錄的說法, 不是歌舞, 不是散· 平時

# 八、「戲弄」衡源

# (甲)「戲」「弄」等字古義

今疑 之頗切。惟倫次不甚明顯,特加董理,擬其要義,參以馬尊匏戲源說,並逐段略疏得失如次。 文。 之爲,頗有現實作用,因近人尚有懷疑「戲弄」二字可否用以指戲劇,「弄」字可否用作名詞者, 磐,當亦恍然而返也。蓋六書之中,形、事最實。先民目擊其形,信有其事,然後造字,公信所立, 較爲固定, 仍保存在少數人之信念中,若便知祖國文字之原本造義,卽已飽含後世戲劇成分, 戲劇史家倘得備開諸辭之古義,宜有拓胸襟也。 近人姚華弗堂類稿「論著乙」說戲劇,對「戲」、「劇」、「弄」、「戲劇」、「戲弄」、「舞弄」之古義,求 未若晉以方而多異,意因人而易歧也。故本節之作用,惟其在借明古信, 即我國戲劇起源乃授於印度梵劇之說, 絕非受外國影 乃可以助砝 此事 至今 群 下

文謂「壼」曰:「古陶器也,從"豆』,『虍』磬。『虍』,虎也。」姚氏謂「"麈』當是瓦豆,而作虎文。」說文 【一】「戲」字有四義。— 此四義之本,多見於字書。如見於說文者, 謂「戲」從「戈」,「麆」聲。

雜

又見於方言者,謂「江沅之間,謂『戲』爲婬。」說文:「婬, 曲肩行貌。」 姚氏因曰:「戲之術不一, 狀亦 於爾雅釋詁者,謂「戲,謔也。」舍入注:「戲笑、邪戲、謔笑之貌。」又見於廣雅釋詁者,謂「戲,袞也。」 於「戲」又云:三軍之偏也。「一曰兵也。」||太平御覽引說文,於「一曰兵也」,作「一曰相弄也」。 叉兒

文,卽六朝、隋、唐於「弄」字別體作「卡」,與「兵」形仍甚近。 說文之釋「戲」,旣原爲「一曰弄也」,則 日兵也。,當作"一日弄也」。」馬尊匏戲源曰:「夫"兵」、『弄』,篆文相近,嚴說固未可厚非。」 不僅篆 |朱姚之曰「兵器也」,曰「器失傳」,曾枝詞,可廢,事便澄清矣。 按「一日兵也」、「兵」乃「弄」字之訛。御覽作「一日相弄也」,極當!清嚴可均說文聲類曰:「一一

曰::「『虚』即『謔』。」並引詩淇樂:「善戲謔兮,不爲虐兮」;及禮坊記:「戲而不嘆」;注:「孺子言笑 第一義曰:「戲」,謔也。 書西伯戡黎:「惟王淫戲,用自絕。」 史記殷本紀引作「惟王淫虐」。姚氏

謔而不至於「烂邪」也。 激」之成分,亦即劇之木義。詳下文。故「戲劇」連文雖遲,若「戲劇」連義,則自始已有。 按此義乃後世俳優禪戲之根源。「虐」非一般之謠,乃「罕謔」,或「邪戲」之謔。「不爲謔兮」者, 俳優在諢戲內之「謔」,多己達古義「淫」、「邪」程度, 即其中已含有「甚」或 倘僅逐文,

## 而不考義,猶失之。

第二義曰:「戲」, 舞也,確有此義, 惟姚氏說費力而不伸。 得其大意也可。 姚氏始陳上古之

#### 事闩:

祀祖,而事鬼神,好勇鬭狠,而尚有力。祭,大事也,力所景也,放製器尚象,假以見意。 「殷」之爲物也豆,其質也陶,其文也虎,其於時也古而不能名。「豆」,祭器,而虎絕有力。 **蠹上古之民敬天** 

嫌牽強。「戲劇」二字皆從虎,從兵,戈與刀。其說宜統歸於下文第四義,不必於此分之。姚氏續陳三代 按祭器與虎文,有字體可憑,虎示有力,亦屬常義,可通;至謂祭乃大事,力之所祟,以説明虎文, 反

#### 之事曰:

之製器也。人之好武,循乎往史,殆爲自然之則;被之以文,則後人所爲。其所取象,質則以殷,文則以 皆見於此。……武舞直承隆古,不若文舞之興晚也。周文益盛,樂兼文武,而其享先祖也,則舞大武,猶殷 祭必弄兵。 詳不可得聞,意皆武舞。 其人好武,所奉之神皆極猛鷙!其事也武,必盡其容,而後神悅, 上古事簡,其見意也純,及其漸進,踵而增華。山「盧」之意,事或加繁;以人象之,而舞作焉。「三五」之世,其 自舜舞干羽,而格有苗,舞始有文武之别。 雖出僞書,要皆本周秦舊說。 盛德(文)、神功(武), 故舞以代麐,而

訳

舞

—古今之變也。

太過。 按離開字體,憑卒曰:「以人象之,而舞作焉」,曰:「舞以代虚」,曰:「實則以麐,文則以舞」, 好乃逞臆 又因「婬」字以證戲、舞二事爲一 戲象」之制與「戲象」之說,乃卓然而立! 古代以舞爲戲,可用劉師培原戲說,比較穩健。 源日: 故此一義曰「戲,舞也」,不啻曰「戲,象也」, 就大體言, 武舞、文舞, 既相繼充盈於戲內 不容忽。 姚氏

戲舞之狀。……「要淫」旣爲舞容,方言又云:「江沅謂戲爲『婬』」,則僞古文尚書「淫戲」卽「婬戲」, 楚詞九思:「音晏衍兮要淫。」注:「『要淫』,舞容也。」方言:「江沅之間, 稍戲爲『婬』。」 是舞與戲皆可謂「婬」。 本,特瑧漢以來雜語,未得信以爲三代之詞也。 「舞」者雅言,「戲」者猥語,「婬」者方言。 古今雅俗不同,而戲舞一源,可證也。 說文:「『淫』,曲肩行貌」, 正 亦有所

補充之說。 **江沅間之古方言,旣曾謂「戲」爲「婬」,未知此項方言以後之演變如何,** 今日尚可轉迹否?頗需有

第三義曰"「戲」,歌也。 姚氏曰:

**諧焉,或舞與歌應焉。……果爾,則「戲」於六書又兼象聲,而唐之爲陶器,或用之爲鄕曲之樂,** 云:「酒酣耳熱,擊甕叩缶,而歌嗚嗚。」以此例之, 「戲」為象意飨形輕字。……倘書今文爲「於戲」者, 抑安知古之爲戲,不擊虏而歌, 古文悉爲 「嗚呼」。「於戲」疑皆歌聲、 其聲「戲戲」?或樂與歌 楊輝報孫會宗書 亦未可知

猶之「豈」「豈」皆謂樂,而文則從「豆」,「虚」亦與之同耳。 擊冑而歌聲相應, **其聲戲**然;舞戈爲容, 故字從

「戈」而「虚」聲、理或然也。

姚氏於「戲劇」意義之總結處曾曰:

總之"戲原於祭,意寓於虎,演暢於舞,皆武事也。 舞分文、武,武舞居先; 狹奇於巫祝, 浸淫於百戲。

夫他不之顧,惟歌舞之場,往往爲文章所託,故常留意焉。其由詩歌、樂府、長短句,而遞變爲戲曲, 以成

今劇者,非文章之力乎?

原始造字之義內並無徵,顯屬晚出發展之事。故「戲象」是古代戲劇之事,而「戲曲」則後世戲劇之 足見「戲」之發展,在古代祇到武舞,而儷以歌之一步爲止;若考究歌辭,演爲後世之「戲曲」者,

事· 也·

第四義曰:「戲」, 角力也。 左傳僖公二十八年:「請與君之士戲。」 請

與之戲。」注:「謂角力也。」姚氏曰:

殆以力相關,或以兵,或徒手,皆得曰「戲」耶?古從「戈」之字,皆示兵力,如「我」、「或」、「武」、「戩」之類皆 兵得曰「戈」,力亦得曰「戈」。 「戲」始關兵,廣於闖力,而泛濫於鹹智,極於關口,是從「戈」之意也。

姚氏因「戲」從「戈」,引伸至關, 乃將關力、關兵、關智、關口之一切關, 皆歸於「戲」。 惟是歸於

多戲種之辦法不同。 般之戲,並非僅僅歸於戲中某一類曰角觝者, 謂「戲」字造義曾包含種種關爭,與今義戲劇必須表現社會矛盾者, 與王考、周史僅用一角觝名目, 而概括由漢迄唐許 正相契合。

若使專就角觝戲一端言,便完全不同。

之所不及。至於其可信之程度如何?倚之爲基礎, 廣,內容不爲不豐,顯然反映上古先民之所以戲者, 宋,或以爲盛行於近百餘年, 者平情處之。本文僅就姚氏此一鮮明突出之主張,引起人人注意耳。如就武打戲一端言,近人或以爲作始於 時期,乃不考不學之過耳 以上四義,指出漢文「戲」字之原始意義中,即已涉歌唱,涉舞蹈,涉諧譚,涉武打, 诚然絀矣;即上文指陳正代蜀優對於武打之造詣,亦未能道及此事。在歷史上所有之真正胚胎萌芽 早有如此種種, 對我國戲劇之發端所能推斷者又如何? 而後人未嘗考查及此, 方面不為不 是在學· 誠始料

『豕』、・虍』,豕虎之鬭不拾。」姚氏日 【二】「戲」、「劇」二義相承。」 —「劇」從「刀」,「豦」聲。「豦」, 說文九下:「相劚孔不解也。 從

說文無「劇」。 文選注引說文云"「甚也。」 文凡三見。 朱駿聲謂即「劇」之誤字」「劇」,說文云:「務也, 從

『力』,『塚』聲。」

按豕虎之鬭,今無所聞; 物身變遷,古今有絕異者,不得謂豕不羈虎。……「豦」有鬭意,鬭則用力甚,故「劇」

地,而後見焉。 從「豦」聲,而意爲「甚」,爲「疾」。漢書揚雄傳:「口吃不能劇談。」注訓「疾」,蓋劇談必於智慧,口舌相爭之 是獨「戲」之廣義,其從「刀」從「力」,意正相類,亦如「戲」之從「戈」,所以示武也。 循是言

之,則「戲劇」之字,更較可識。

虎。 之義 獅源 按豕虎之關,今雖無所聞, 復引朱駿聲說曰:「假借爲『豦』,猶言"劇鬭』也。 『戲劇』連語,此殆漸近。」 姚氏因另析「戲劇」 一辭 節。 虎因鬭 若從「劇」字多含關意以觀,顯與「戲」之第四義爲角力者相承,故姚氏於釋「戲」從「戈」後, 食田 豕, 有功於稼穡, 岩古事中之有記載者, 始受祭享;因此造成「戲禮」, 莫著於禮記郊特胜所見周祭八蜡之一, 正我國戲劇起源之一, **脱詳上文** 曰「迎猫

逆義, 按二義中,以前一義較是, 應指彼作戲之矛盾特強、表情或行動特烈者,初不限於百戲一類之僅以形象態人而 特語曰「劇」。或曰「戲劇」,謂戲中之劇,以別於百戲?抑或謂「戲」即「劇」,總爲一名,皆未能定 |戲劇||連語,其說如何?曰:嚴之爲義,用旣廣博,類又至多,歷代創作,有加無已。……故今泛語曰「戲」, 循此以定,並非不能。 蓋從「劇」義爲「甚」、爲「疾」或「激」以觀,「戲劇」 틵 姚氏

甜說

潜僅

屬皮相,無關

內容,便可不必。 「戲」與「劇」旣各有含義,深淺不同,

曰

「別於百戲」,甚確;

惟在古代,百戲亦仍是「戲」耳。

至於「特語」「泛語」之分,須視其標

準何

即不得謂「戲」即「劇」。

曰

「二者相承」, 舞,比普通歌舞叉加劇!如歌舞而附於故事是。 配合,乃與「戲」之全義相配合。 並不曰「二者相等」也。 如戲劇之謔, 再則「劇」義之加甚加激,不僅與戲之第四義 比普通俳優之謔加劇。 —此項貫通,必不可少。 所謂「淫謔」是; 如戲劇之歌、 角· 力・ 相·

馬氏 人戲源日

「甚」矣。今樂部所演, 劇」字說文所無。 玉篇云:「甚也」,則字宜作「患」。說文「患」字下云:「鬭相執不解也。」 「相執不解」,故爲 如探親相購、雙搖會之類是戲也,嘉興府、 招賢鎭之類, 是劇也。 廣言之,文者爲

武者爲劇矣。

握手音歡,全無矛盾, 已,可以不分文武皆是戲;若矛盾深刻,關爭激烈,亦不分文武,皆是戲劇。 看成渾然相等是不及,看成截然相異是太過,俱未若相承之義中肯。 馬氏文武之分,顯在表,不在裏,雖因於「甚」與「不甚」, Ц 而其激則有過於關兵、 則亦戲耳。 關智者。例如學世樂觀之三叉日, 雖白刃相接, 並未落入腠理, 生死雲那, **倘矛盾有而不強,玩耍、玩弄而** 於事難成通則。 不過出於機會;讓會旣解, 事實上表現雖在關智、 將戲

與劇

便

說文通訓定聲『戲』、『劇』同在豫部 馬氏訂某君戲辨曰:「『戲』、 『扆』古音同部 此所以得相訓也。 六書音韻表內,『豊』聲、 然則『感』乃角力而戲,非角力也。」 『嚴』聲同在第五部;

亦足補「戲」、「劇」二義相承之說。

倡優所蓄』云云,誼似爲今戲劇語所出。」並謂「戲弄」之誼不始於漢,上文述「戲」之第一義 好弄。」注「芽,戲也。」姚氏曰:「此。戲』 『弄』互訓。 史記太史公報任少卿書亦云: 固主上之所戲弄、 『戈,旣爲兵,又爲弄,誼皆相貫。故兵可云『戲』,弄兵亦可曰『戲』。」 又曰:「且所謂兵也者,文亦鮮 謔或戲笑 脱矣。」 『戲謔』。」姚氏謂段氏此說引巾之本,在於周禮天官:「玉府掌王之金玉玩好兵器。」並曰:「『戲』之從 必以御覽所引兩說已見上女相合,曰:『戲,弄兵也,從戈,虛聲』,庶於字義爲顯,而於源流 【正】「戲」「弄」二字互訓。——殿文三下:「弄,玩也,從"廾』、"玉』。」左傳僖公九年:「夷吾弱,不 ——曾見詩、書之諸例, 乃「戲弄」誼之最古者。 段玉裁曰:「兵杖可玩弄也, 故相 狎亦 可得而 曰 戲

「『戲』,弄也,從『戈』,『蹙』聲」,亦無不可。 復疑似,亦不爲過。但若據史記「固主上之所戲弄,倡優所蓄」「例而云然,則不可;因此乃謂文 脱文之「一日兵也」**,** 人被主上所戲弄,而蓄之如蓄倡優, 按因古誼「戲」、「弄」互訓,而謂今世「戲劇」,語似出於「戲弄」,可也;雖進一步作肯定之辭,不 乃「一日弄也」之訛。 非謂倡優作戲弄, 則姚氏所謂「兩相說合」中, 以諷刺主上也。上文已辨之。又上文已云: 若不言兵,但言「弄」, 曰:

潮 説

### 馬氏戲源曰:

說文「戲」字下云:「三軍之偏也,一曰兵也。」「聽」字下云:「戲也。」而太平御覽引說文云:「戲,相弄也。」案 成王以桐寨戲小弱弟、優孟爲衣冠如孫叔敖矣。或謂「戲」,嬉也,令人嬉樂也。此已得引申之誼,必以 「三軍之偏」,獨謂「偏軍」,亦徭後世謂「奇兵」,蓋所以弄敵,引申有「相弄」之誼。「戲」,初以相諧謔, 如

「嬉」之二義合而不分者。 認「戲」之正面意義派在弄,其輔助意義始在嬉,對於互訓之說頗有助, 並起澄清作用, 於訂某君戲辨文內,曾引說文十二下:「嬈,苛也,一曰擾也,戲弄也。」 按「嬈」通「嬲」。 曰「戲謔」;以行動調弄人,曰「戲嬲」。謔之甚,是爲「淫謔」;嬲之甚,是爲「苛嬲」——此又「猂」與 「相弄」之誼爲正。 以語調弄人, 甚好。

姚氏又曾略尋「舞」與「弄」相連, 所謂「舞弄」一辭之根源,乃發現「舞」、「戲」、「弄」三事之間,

# 並有深切之聯繫。 其說曰:

·例子仲尼·「爲若舞彼來者奚若?」注:「世或謂相嘲弄爲舞。」予按漢書汲賭傳:「舞文。」注:「亦云"猶弄也。」 「舞」、「弄」牽連,古語義人同,「舞弄」,「戲弄」,意又相比。 舞之變也爲戲,猶遠之變也爲舞。 故又 疑戲必

舞之。

旣曰「戲必舞之」,而「舞」又訓「弄」,則「戲必弄之」, 理所當然。——此有助於「戲」「弄」互訓之說者, 至於以「弄」訓「舞」,並有方言基礎。 章炳麟新方言釋言:「盧之合肥,黃之蘄州, 皆謂作事爲『舞』;

長沙及揚越多言:弄。。」

關係, 漢字造義之反映,已足證實祖國所以能有戲劇,乃出於民族之自力與自發, 或「弄」所有而促進之,加強之而已。舞附於弄, 「弄」與「劇」在第二綫。「弄」除有「戲」所有之三項意義外,並另增嬉戲、 **岩梵劇輸入之種種,** 確先於文戲,一也。「戲弄」便是「戲劇」,名義上倘用以相代, 劇以後,飛爲白語之容,而表情複雜,則由「弄」過渡到「戲」。 基於此結,可見我國戲劇之肇始, 綜上三節, 雖不完備,已得大要。 可作結曰:「戲」字在第一綫, 其義已其備「有力」、「尚武」、「相角」三項。 舉「戲」、「劇」、「弄」、「舞」四單詞及「戲劇」、「戲弄」、「舞弄」三連文,推求其間之含義 三世 如弄兵戈、弄干戚等, 並無問題, 玩弄一項。「劇」則就「戲」 僅皆樂歌之容;及其事加 二也;另評下文。總之:從 初非憑藉外來力量, 武戲

有

### (乙)「弄」義補例

唐人對一般伎變,廣泛曰弄。宋元以來,民間戲每每不曰「演串」,亦曰「弄」。 具體事例見於上

豧

# 文者已甚多,茲就一時檢及者,再補數條如次 唐

矣。 在盛 伎,如該龤、輕薄、**顆語、詠字、寓言、隱語、機警、歌後、訛語影帶、題目人等等耳。**詳見前文。諸伎之與,早 語弄者, 語弄」之伎,與唐戲之道白亦有聯繫。 字涉及「語弄」, 故料此所謂「語弄」**, 唐賀知章等人,** (一)「語弄」——唐殷璠河岳英靈集卷上, 乃房給事,非董大。全唐詩往一一本題作聽董庭閱彈琴煉給房給事。」詩中用意全在胡笳十八 不知語弄之伎究竟如何。 得字頎詩題中提及「語弄」, 既不在琴弄範圍, 「語」非歌, 與「彈胡笳聲」亦無關, 載開元間李頎聽董大彈胡笳聲兼寄語弄房給事, 時代益爲證實。 琴曲雖曰「弄」, **惜房給事不知何許人,** 而爲士大夫間所欣賞之種種語 但歌已較 少, 更無論 俟考。 拍, 1E. 再 無 擅

不倦;談諧戲弄,則似優孟、東方朔之爲人。」 無從以純粹語言限之,可能略有化粧,或動作表演;當然尚無故事 (二)「談諧戲弄」——宋黃庭堅豫章黃先生文集二六跋贈俞清老詩, 此曰「戲弄」,恰與前條之「語弄」同。 謂俞 「喜事 惟既似優孟 而多聞, 白 卽

(三)「弄戲」—— 北宋民間演傀儡戲曰「弄戲」,殆沿於唐,詳宋朱彧萍洲 可談。

則弄人卽自弄耳。雖然,不自弄,將不爲造化小兒弄耶?傀儡場中,大家搬演將去,得開口處,便落 四)「自弄弄人」 明馮夢龍古今禪概「儇弄部」曰:「古云:『稚子弄影, 不知爲影所弄。』 然

便宜。 之義相符。見本節前文。 見前交。「人言斥胡孫,爲胡孫所弄」,用作馮說注脚, 謂之弄人可,謂之自弄可;謂之造化弄我,我弄造化,俱無不可。」此所謂「弄」,與唐人戲弄 謂初唐太子承乾扮演突厥喪儀,不管諷刺自己,正是此說。 尤爲貼切。 馮氏偏重傀儡戲之搬演以發揮 蘇軾 記陳敦 於 譒

# (丙)、戲弄」之詞性問題及其他

戲弄」義,亦富於現實感。

周貽白於中國戲曲論集內,談唐代樂舞與雜戲,引據段錄與白居易立部伎詩, 劇在皆雖僅簡稱爲『戲』,而已有『唱戲』、 時期得來的。」 (子)「這時期(中唐),不但是『戲』已成爲一 『演戲』或『聽戲』、『看戲』之稱,也應當是從這個 個名詞, 包含有故事表演的意義, 曾表示 甚至連中 四點 國 戲

如唐代之戲旣亦可稱「弄」,則絕不致謂「戲卽有弄賈大獵兒」。 (丑)周氏依據段錄「戲卽有弄賈大獵兒」等等,謂「戲」是名詞, 乔」是動詞, 意義絕不相混。

(寅)「無論爲唐、以至現代,『戲』字與『弄』字, 用爲動詞則可通;以"弄』字代替『戲』字,而

作名詞,則不通;以『戲弄』作爲『戲劇』,更不可通。」

補

110

,卯)「『戲劇』二字聯用,起於宋代,見宋何蘧春渚紀聞,及宋邵博聞見後錄。

指出 以上諮端內, 言所能明。 **,在脈絡上與下文取得聯繫耳。** 旣越山「戲」與「弄」之範圍, 所存直接問題俱不大, 可不煩言而解;轉是間接問題牽涉較廣, 惟有併入下文,分別研討, 非此處所當論。 是非所在, 此處祇將問 非 題

l唐 ; 四事 戲有……」之方式, 竟在中唐否? 有故事表演之意義者,應當從中唐起。實則記載上名詞已稱「戲」、並確已表演故事者, ·, ífii 周氏於上列(甲)中, 踏謠娘早盛演於盛唐。 此四事俱在中唐以前。 周氏僅據段錄一書之表示而已,不參考其他資料, 並不意識為所彼均當時所有之事, 主要論「戲」字之爲詞, 故吾人不能因殷氏此一行文方式,而代爲加一時限曰:"中唐」也 按段錄敍清樂部、鼓架部、龜茲部等枝藝,在行文上, 並非論「戲」之爲事;而爭點所在, 或當時所有之情況。 便片面肯定我國技藝稱「戲」包含 如代 Ħ, 用 主要是時 早 樂有……, 湖泊 在有下列 期究 於初

見小 之探测, 内容乃以玉 見跳 春渚紀聞七「罵胥詩對」條,謂張道人以偈談禍 擲戲劇,不 均不能解決問題, 言四句爲胥魁某而已。 可訶止。」 不知周先生意中對二書卽指此二條否?至於上文正名節所舉"劇」、「戲 此所謂「戲劇」,乃「兒戲」之意,更不指演戲。 此所謂「戲劇」, 福 乃玩弄之意, 無不神驗;「然亦時有戲劇,警動 絕非指 演戲。 —二條對於演戲、 聞見後錄二十 小人老 唱 戲 毎 ,

劇」諸例,含義之切、時代之早,遠遠超過何邵二家筆記所舉,有不俟介紹矣。

漢字名、動通用者太多:「歌」、「舞」、「戲」、「弄」……字字如此。 乃在二字互訓之下,行文方式之一耳,何從據以謂「戲」乃名詞,而「弄」乃動詞, 長吹麥秀兩歧。」 者」、「演者」也。 不動,「弄」字祇動而不名也。 戲」、「弄」二字原屬互訓,自古已然,不始唐代,已詳上文。段錄曰:「戲即有弄賈大獵兒」, 唐如李庾西都賦曰:「戲族咸在, 段錄中「戲者衣紫服金」、「戲者著緋戴帽」……都是動詞, 百弄迭作。」五代如王氏聞見錄曰:「設弄,參軍後 此原常識,無從限「戲」字祇名而 意義絕不相 **猶之日** 弄

鼓弄等。以「戲弄」作為「戲劇」者,如唐語林指劉闢責買戲曰:"安得下人,輒爲戲弄!」段錄曰:"命 優伶戲弄,辱之。」 以"弄」字代替"戲、字而作名詞者,現代所有, 如四九弄、番婆弄、搭渡弄、斫柴弄、咀鬚弄、

以譏之。……」江表志曰:「嘗爲伶人所戲。」南唐書曰:「因置酒殿中,家明俳戲。」 以「戲」字代替「弄」字而作動詞者,如闕史曰:「李可及戲三教」,北夢瑣言曰:俳優戲醫病人

稝

D.

# 九、「戲劇風」說補例 八則

可取信。 上文舉所謂「戲劇風」之實例,僅及十二事,著書有體裁, 因檢資料所收,尚有數端在,惟已雜入「戲劇行動」範圍。 未容冗濫也。 茲不復加 分別,漫錄之。 或以爲未足, 能 Œ 刞 徭

笑。 僅 其後有人衣緞 **謂御史大夫寶從一曰:『聞卿久曠,** 亦 有自負之色。」在中宗所爲,對於雙方均是戲弄;聯繫竇之委順,甘供戲弄, 俱在 一在餐爲人無廉恥也。 詔封營國夫人, (一)皇后阿奢 殿内。 衣, 花釵。 嫁爲資妻。 明馮夢龍古今譚概十八三景龍二年冬,召王公近臣, 馮氏評曰:「絕好一出。丑淨戲文。」, 深得三味。 令與實對坐。 俗稱乳母之肾日。阿奢。 今夕爲卿成禮。』 卻扇, 易服, 資拜謝。 乃皇后老乳母王氏, 霞每進表, 俄而内侍引燭籠, 自稱「翊聖皇后阿奢 港中宗、 具見 一 本蠻婢也。 ス閣守蔵。 步障, 侍臣及內侍諸 時風氣如 上與仿 金縷羅 酒削, 此, 欣然 j, i 不 <u>-</u> 大

百錢 戲或宋正雜劇中恣諷刺者之所爲, 於靴帶上, (二)靴帶繫錢 愔問其故。 初唐張鷹朝野愈載云三鄉暗爲吏部侍郎, 答曰:"當今之選,非錢不行! 祇其人非優人耳。 若其與象, 怡默不言。 · 掌選, 屬戲劇行動, 按此項言動, 驗污狼藉。 有不俟辩。 引鈴有選人繁 嚴然唐參軍 明馮夢

馮武 龍古今譚概三〇曰:「有以賄改庶吉士者, 堆 行 Ŧ. 選手。 一題「鑽篴改」, 謂事在萬曆中, 試 回 畢,閱卷,孔子以如愚置之。……』回 因痛哭而死! 一題「鑽彌遠」,初未料其造意已在初唐戲劇行動 蓋亦機當時之選政者。 L**\_** 笑林評曰:"孔子非仲尼, 假託故事嘲之曰:『孔子爲館選 請放,曰:『汝頌瓢陋巷, 然同此意義在南宋, 乃孔方兄耳。 刵 # 反映於兩雜劇 清褚人穫堅瓠二集四, 出寄百里之命 也 <u>|4|8</u> 師, 足 平, 矣, 顏 **詳**優 淵 善 何 | 語 轉載 言 復 集 望 德

溫 旦之情節; 庭貨乾膜子日 (三)旋笏神舞 若在表現「戲劇風」之要求下, 上文已列盛唐時某參軍在陸象先 則須勘全文, 前裝旦 方足見發。 事, 太平廣記四九六「趙存」 因 [論生 旦, 遂僅 翦 取 條 有 關 률( 裝

四拜,則如之何? 視之如不見。 賽所賭, 出。」墓資皆曰:「不可。 旋笏於廳前,硬努眼眶,衡掛使君,唱喏而出,可乎?」衆皆曰:「誠如是,甘輸酒食一席。」,其人便爲之, 克公陵象先…… 以爲戲笑。 义一參軍曰:「爾所爲全易。 爲馮娜太守。 」衆曰:「如此不可!仁者一怒,必遭叱辱。 其第三參軍又曰:「爾之所爲絕易!吾能於使君廳前, 誠敢如此,吾輩當歛俸錢五千,爲所輸之費。」其二參軍便爲之, 參軍等多名族子弟。 吾能於使君廳前, 以象先性仁厚, 倘敢爲之,吾輩願出俸錢十千, 思強其面、 於是與府僚共約戲賭。 着碧衫子, 作女人梳粧, 作神舞一曲, |象先亦如 學新嫁女科別姑 **充所輸之費。**」 人曰:我能 不 慢機 見 象先 뱕 illi

豧

**其第三參軍遂施粉黛,高鬙笄釵,衣女人衣,疾入,** 輔刺史,今乃成天下笑具!」象先徐語景融曰:「是渠多軍兄等笑具,我豈爲笑哉!」 向堂四拜。 象先叉不以爲怪。 景融大怒曰:「象先為三

之官吏尊嚴,仍不能因此而廢, 薄頑劣始「惡作劇」如此。「作劇」誠然,至於認為「惡」或否,則存乎各時代之壯會觀 非戲劇風? 參軍三人所為,詭異遞增。 裝旦禮拜,固屬戲劇風,即前二人之旋笏衡揖,與夫塗面神舞, 而 **且終於不視、** 入象形詭異, 何所象。 出之, 蓋足反映當時一般之好尙如何也。 除唱喏外,餘似近鍾馗 碧衫塗面,所以裝神, 不動, 化裝表演之途歟? 何從指爲笑具?惟其一二矯俗之人物如象先者爲爾, 故有景融之噪。 非風尙使然而何?風之所尙,其事自廣, 類之舞容。 接近「綠衣大面胡人;若鬼神狀者」。 既欲激動長官,驗其涵養, **若象先意**, 則在「參軍兒」自成笑具;被三輔黃堂, 旋笏努眼,衡揖 則爲道亦夥, 故乾八之作者始特表 又初不以名族少年、 蔵 耳。 [阴塔, 何必 然 入人皆 亦何嘗 未

般

輕

知

### 四)彩輿設奇 古今譚概二二日

育 乾符四年, 至其日,蒙衣肩輿,金翠之飾,奠出於衆。 旣而謂「是豪貴、姝麗必矣!」因遺促舟而進,莫不注視於此, 新進士曲江春宴, 甲於常年。 有溫定者, 侍婢皆稱足,徘徊柳陰之下。 久困場籍, 或肆調謔不已。 坦率自恣。 俄頃, 尤慎時之浮薄, 諸公自露棚移樂, **藁**與方酣, 定乃於簾閒 因設奇以傷 登鍋

j

垂足,露膝脛,極偉,而長毳。 衆忽睹之,皆掩袂,亟命迴舟避之。或曰:「此必溫定也。」

按此事場面熱鬧,不亞寶作阿奢。 接近男扮女裝,而實又不然,誠哉「設奇」也!

五)庭前學**薛** 北夢瑣言四

學後,有一門生,辭歸鄉里,臨歧獻規曰:「侍郎重德,某乃受恩。爾後諸不弄笏與唱浣溪沙, 時人謂之至言。 唐薛澄州昭緯,即保遜之子也。 擁姬安而觀。 小吏安詳傲然,舉動酷似。 有小東常學其行步揖遜,公知之。 恃才傲物,亦有父風。 笑而含之。 乃召謂曰:「試於庭前。 每入朝省,弄笏而行,旁若無人。 學得似, 則恕爾罪。」於是下簾 好唱浣溪沙詞。 即某幸也! 知

之也。 旣曰「舉動酷似」,殆包含「弄笏而行,旁若無人」等在內, 此事已略見上文參軍戲節, 小吏爲此,則完全發於個入嬉戲, 至於唱院溪沙嗣,固不在所謂、行步揖遜」之內耳。 乃「優孟衣冠」之自然流派, 既非有志於登臺表演, 更未蓄「優孟衣冠」之大志也。 按其所為, 其伎實爲優伶不可少之基本訓練。 因此正爲昭辭舉動之特點所在, 必不遺 然在

(六)廳次仿裝 同上云:

路侍中巖在西蜀, **普夏日納涼於毬場廳中,** 使院小吏羅九皋中裹步履, 有似裝條郎中。 大貂遙見, 假召

老帶。 逼视,方知其非,因答之。

豧 說

此事性質與前 然流派, 比較前事 九皋作戲劇行動,竟誤以爲真養郎中來,急呼衣帽,準備以禮相迎;逼視方知受給,不覺恨 爲,皆是也,正好協助說明晚唐戲劇所以有種種造詣耳。 劇,摹仿戲劇之風氣一般甚盛,乃至滲透於日常生活中, 「舉動酷似笑而舍之」,爲益深入。此亦「優孟衣冠」內「莊正大驚, 初非記事者有心幕仿史記也。 事相同, 瑣言原文本是一條。 合上文(三)。旋笏神舞」以觀, 岩其異處, 不能禁抑, 在突出其擬態之效果甚強, 祇好轉爲欣賞, 此輩小吏或參軍之間愛 以為孫叔放復生 之自 著藤與路之所 **遂**謂大貂遙見 丽 加 奴 戲

(七)假僧假墾—— 一高擇華居解願愛領表錄異太平廣配四八三云:

去竣已曾作文宣王,今年又差作和尚。」聞者莫不絕倒。 來無僧道,特臨事差揖。 宣時,有一假僧,不服排位, 南中小郡多無緇流,每宣德香,須假作僧道陪位, 昭宗即位,柳韜爲容廣宣告使。 太守王弘夫怪而聞之。 僧曰:「役次未當, 赦下,到下屬州。 差遺編併 崖州自

以 在 按此事可與前稿三劇錄弄孔子一節注文引嶺南異物記據順治本戰爭。 東胥扮演文宣王 上文劇錄弄孔子 與莊梨, 節下,實亦戲劇風之一 鞠躬侯於門外, 極好例證 此條亦云作文宣王, 也 其人之原身份或亦胥吏。 此事亦歸羣居解頤。一 則合看。 萷 彼謂 專

果

(八)姬房乞食 鄭文寶南唐近事云

爲諸姬分去。遂觚衣負餓,使門生舒雅執板,挽之隨房乞食,以足日膳 韓熙載相江南。 後主即位,頗疑北人。 熙載惶禍,因放蕩不羈, 售伎樂數百人, 荒湛爲樂。 所受月俸, 卽

淡 , 诗:"欲教乞食歌姬院,故與雲山舊衲衣。」可與此事合併以觀。 笑而已,不知串演, 橄挽之。」
火北夢瑣言:「養休嘗披毳衲於歌姬院、持鉢乞食、 旣爲旨丐之挽者, 按此事已入戲劇行動。化粧、道具,點染入神,不亞「劉山人省女」。 向諸姬乞食,要求諸姬之反映將如何?必然爲僞裝驕倨,嗟來施捨, 亦斷難做到如劉后所演效果之高耳。古今課無述此事, 當然亦有化粧, 便破壞戲劇。 雖然, 有如劉山人省女伎中繼岌所爲。 諸姬旣不如劉后之在劇情中存在真正矛盾, 謂「熊叔做衣芒燈,作瞽者,將獨絃琴,俾門生舒雅,執 自言不爲俗情所染, 如入畫苑, 熙載與雅爲戲, 方構成戲劇· 可以說法爲人。」際献 趣味。 尺幅神品也!舒雅 已能上文。 則強爲 設諸 至於熙載 姬 僅 鹹

圕

# 鉢頭戲補說

有關鉢頭,有二說當補

完全决定, 甲)「鉢頭」或「撥頭 謂仍在「尝霧」之中。 』供非「拔頭」。 又謂與日本舞伎名 拔頭」者, 上文對於「鉢頭」或「撥頭」之立名,究竟取養抑譯音,尚不能 乃兩事。 蔣禮鴻敦煌變文字義通釋

補

唐

二「拔頭、鉢頭、撥頭」條,及四「拔」條, 以爲「鉢頭」、「撥頭」,乃「披頭」之意, 其說不可通。 蔣氏原

八相變"「散變、拔頭」, 王慶嶽校「拔」作「披」, 這是錯誤的。 沉雜錄鼓架部裏有鉢頭戲,說「皆有人,父爲虎所傷,遂上山萼其父屍。……戲者被髮, 頭」、「撥頭」,三者字形雖不同,意義是一樣的 四十六作「撥頭」,就是披頭的意思。 「拔」和「撥」同聲通用,「撥」又和「鉢」通用。……可見「拔頭」就是「鉢 「拔頭」就是「鉢頭」、「撥頭」。 素衣。」通典卷: 唐人段安節樂

百

小楫, 拔 嚴武巴嶺答杜二見憶詩:「跋馬望君非一度,冷猿秋雁不勝悲!」這是答杜甫寄他的詩而作;杜詩: 軍嗣文。] 按實,然後取義當否,始能灼見。不然,但覺此可通彼, 條分別指定"孰爲主文,孰爲其異文,孰爲其正文;其次,於取義之由, 遙知簇鞍馬,回首白雲間。」 「跋馬」和「拔馬」同, 就是「撥」, 容易拔船頭。」「拔船頭」就是「轉船頭」, 詞文义說:「拔馬揮鞭而便走。」「拔馬」就是「撥馬」, **香近假惜**。 捉季布傳文標題:大漢三年, 和 「拔」馬的意義一樣。 就是撥回馬頭的意思。 彼可通此, **楚將季布駡陣**, 正像 展轉牽連而已。水中求石, 「拔頭:又作「撥頭」! 究在於聲, 倘須徹底辨明此事, 又杜甫江漲詩:「 漢王羞恥, 抑 在 上於形, 羣臣 樣。 必先逐 漁 拔 人縈 敦煌 馬收 終

不如水落石出也。 茲就蔣氏取材及其他有關資料,合併納如下表,作具體比較

|       | 拔馬     | 拔頭                                       | 散髮    |                                | 抜 鉢                 |         | <br> <br> <br> <br> <br> | 鉢<br>  頭<br>  戲  |         | 主文    |   |
|-------|--------|------------------------------------------|-------|--------------------------------|---------------------|---------|--------------------------|------------------|---------|-------|---|
| 補     |        |                                          | —     |                                |                     |         |                          |                  | 文撥頭戲(1) | 諮     |   |
| 說     | 交正     | 散正                                       |       | <br>                           | <br> <br>  女前       | 文正      | 文正                       |                  |         | 聲<br> | 異 |
|       | 撥馬(元)  | <b>菱撥頭</b> [八]                           |       |                                | 鉢頭、撥頭<br>(是)        | 撥禪關(日)  | 一般天門(三)                  |                  |         | 從諧聲取義 | 文 |
|       |        |                                          | 散正爱交被 | 散笑披頭                           | · · -<br> <br> <br> |         |                          | _                |         | 從形    | 或 |
|       |        |                                          | 被頭(七) | 頭(5)                           |                     |         |                          |                  |         | 形近取義  | Œ |
|       |        |                                          |       |                                |                     |         |                          | 文拔頭舞(三)          |         | 外國關係  | 文 |
|       | 然.     |                                          | 然     | 然                              | 否                   | 然       | <br>然                    | 否                | 然       | 否     | 然 |
| 1317元 | 據敦煌變文。 | 或船頭(11),不能曰「撥轉」。<br>  因(至)乃否定。人頭復不比馬頭(五) |       | 近,義復合。  近,義復合。  世,於「拔」形旣近,義又合。 |                     | 據敦煌講經文。 | 據敦煌曲                     | 山本舞名。「拔頭」,原是國王名。 | 據通典。    | 說明    |   |

唐

鄜

弄

| 馬頭、船頭俱可撥轉,因[元]而然。 | 然 | 然 | 文 撥船頭 (11) | 拔船頭 |
|-------------------|---|---|------------|-----|
|                   | 然 |   | 文服馬 (10)   | 跋馬  |

與主文相近。曰「正文」者, 曰「主文」者,以此爲主,從此出發也。曰「異文」者,主文之別一寫法而已,無所取義;其聲必 於義當如此寫, 其聲亦必與主文相近, 而形則與主文或有關或無關;

哭者,散髮拔頭,渾鵝自撲」, **浅** 主文則轉爲其異文,或形訛而已。 至於 [八] 之否定,一則在 [吾] 已屬否定之基礎上,不得不爾;一則因蔣氏曰:"拔』也有"轉"的意 戲可以謂之「披頭戲乎」? 覆.[之義;不能因段錄「戲者被髮素衣」一語, 者,亦「披頭戲 戲而言, 表内 (E) 之否定,已詳於前文。若 (E) 之否定,因 (鉢)、「撥」二字中, 即「撥轉」之義, 非謂凡屬鉢頭戲皆然也。蔣氏曰:可知「鉢頭」、"撥頭」就是披頭的意思」, 敷 ? 在皇帝祝壽碩聖之要求或環境中,就一般情況而論, 而此義用於馬頭、船頭則可, 例如見於張祜詩中之另一鉢頭戲「祝千秋」, 果可改作。散髮轉頭」乎?「轉頭」與上文「散髮」固不銜接, 便將此等之含意強行注入。且 用於人頭則不可也。 曾於千秋節日, 八相變內寫道旁之臨喪號 顧可作披頭散髮之容乎? 均不含有「披散 「被髮素衣」, 果爾, 教演 且亦非哀 於宮中 僅指某 |或「被 鉢頭

號瞬誦者所常有之態,是不可不慮耳。表內[三]、[四]兩項見致煌曲校錄婆羅門齡校語內。

故蚁斷言曰:「鉢頭戲」即鉢頭戲,「撥頭戲」即撥頭戲, 並無第三種, 稱謂曰「拔頭戲」。 無論國

內所謂「拔頭」,或國外所謂「拔頭」,均與之無涉。

乙,日本拔頭舞與我鉢頭戲辦異之說,尚有可補者。 大日本史三四九說「舞面」云:

拔頭,大面, 揚眉瞋目, 容貌如怒。 大納言藤原隆季所藏一枚背銘曰:「延曆二十一年七月一日, 右 相撲

司造之。」

據此,拔頭舞用面具,而我民間之鉢頭戲頗重歌唱,不云戴面具也。彼此差距甚大。經曆二十一年, 當我

唐險宗貞元十八年,公元八〇二。大日本史同卷説、舞服」云:

四日走物袍,用紋紗,左部赤,右部紺,其製及織文概同常袍, 而窄袖, 著露絲。 胡飲酒、腹王、拔頭、還城

打毯、散手、秦王、狛豬、塘破、歸德、納蘇利,並用之。

獸復仇」,有勇猛格關情節,必難用此項尾大不掉之舞袍,亦可想像而得,不煩言而可會也。 盖拔頭舞所用袍與其他十舞同, 所謂常袍是,卽後尾拖地甚長之一般舞袍也。我民間鉢頭戲「格

糋

說

唐

# 參軍戲補說

予拋棄;或歪曲原旨以後,從而推行,乃愈趨愈遠。 題,並有解決問題之傾向。 楊氏此文作例, 近人楊蔭深有中國古代的滑稽一文,列古代優人與滑稽及唐代的參軍戲二節, 略事商計。 顧於古籍中有關之資料處理似有未當;或對其伎藝之重點熱視不 此二磁在今人研究古伎藝者, 每易沾染, 曾提出岩干問 用借

輕

世優人於滑稽戲中所以表演故事的, 不忠實! 不聞不問;對「欲以爲相」,「歸與婦計」,「三日後復來」等情節, 於其位變之重點曾曰:即爲係叔敖衣冠,抵掌談語。 **浙特删去所有「因歌曰」一節,** 膏、道白、歌唱等, 但用滑稽的語言,來作爲諷刺的手段、方法,却是一致的。」祇提及優孟有「滑稽語言」而已, 楊氏 反之, 指「活孫叔敖」一位曰:「與後世優人以滑稽來表演故事,當然有所不同, 設若正視此種種, 來刻劃一定的人物, 何歟? 則其結論勢必更改曰:但用現實而逼真的服裝、表情、 史記 登是解書, 是一致的。 作出緊凑的情節, 如此全面顧 歲餘,像孫叔敖,楚王左右不能別」者, 人不及察歟? 以達諷刺的目的。 到, 則熟視不亂。 吾人對古伎藝若有意們其重點 庶幾不實。 其手段和方法, 原書旣引史記原文, 如此對待古伎藝,顧 因爲這還不是 動作、 則置 與後 歇 īīl 諸

進 뛔 模糊其全貌,以申自己之主觀,此種研究風氣, 則宜早日停歇。 如此, 對於讀者之不忠實, 亦

甚顯然,無所許可

髜 來, 事 效其 旨, 亦復 情感甚爲嚴肅, **分**者 善表 正處於激烈衝突之中,彼此將何從滑稽?優人表演, 乃就王考「以調醒爲主」說來。 至少也 訟 閲之狀 」者, 僅等於今日之曰「文娱活動」而已, 楊氏指『許胡克伐』一伎曰:「這以『辭義相難』作爲表演, 情 勢必有所歪曲。 場激烈之衝突而已。 同 作伎 與滑稽差近吧! 情 祇能 況 何滑稽之有?其方法雖通過「酒酣樂作, 調笑, 乃指「辭義相難」與「刀杖相屈」。 將謂一 不能憤怒或悲傷歎? 其意則曰 說白範圍」。 切人情事故, 此 獨志此段資料, 與滑稽完全無涉, 不能必演員其所表演者亦屬「嬉戲」。 凡由占優表演者, 此伎原旨明明在「先主劉備愍其若斯,……用感切之」, 殊不合滑稽論叢爲書之需要, 此與近人混踏器娘與蘇中即二劇為 並非「至少差近」。 既然「爲之容」、「效其狀」, 戲中人許胡之間, 以爲嬉戲」, 即必然以滑稽出之歟? 雖未必全爲滑稽, 前文內已有「辭義相難誠然在調謔範圍」 但此所謂「嬉戲」,是觀衆之 乃「更相克伐, 而必欲採之, 其曰「假爲二子之容 極 **盡現實**, 但由優人表演起 抑薄古優 悲劇喜劇不 謗嚻忿爭」, 對古劇原 則臺上 尚不

楊氏又曰 三國時, 吳質命優人說『肥瘦』, 劉備使倡家效許胡『融阅之狀』, 是否已經像戲,很

豧

故 難稽考。 不是依 確之程度, 雖居三國之後, 屈」,已有入物、故事、情節、動作之指出。 預留地步,使其秩然有序,以便組成一套戲劇史觀。 若對漢末, 者,又貌作參加稽考, 將 古戲」與「古話 事、情節、動作之指出; **史實來安排戲劇史也** 到了 曾無一本達到獨志記述「許胡克伐」之水平者。 則必不許其有戲, 唐時, 但在今日一般所得見之史料中, 混爲一 那纔眞是『滑稽戲』了。」 而許爲「已經像」與「纔眞是」, 談 ; 而另一 可乎? 對 盛唐, 第二步反將能於稽考者, 面則明 否乎? 前日ご 又僅許其有所謂"滑稽戲」而已, 請楊君三思 彼此迥然不同, 慈濟 按載籍 所以説明其內容、 ۳, 是直依自己主觀之「戲劇史綱 何 一面明明曰 說 ], 日為 其顚倒、 掩爲 事實如此, 容」、 何能相 「很難稽考」; 玄麻如此? 「效狀 故事及表演經過者, 提並論? 無從否認。 旦.肥瘦」而已, 目的都為宋元始有戲 日「辭義相難 第三步對 在吾人鑒定古伎藝中 若言唐 來安排史實, 今楊氏第一 参軍 很 万万 並 戲, 其 詳 難 無人物 稽 步強 (杖相 細 時代 考 ē 胹 眀

單 軍. 脚 ,按聲喚蒼騰』的就是。\_ 楊氏之視盛 佴 祇 侚 有兩 能認爲此卽當時所有之全部表演, 個 脚色, 唐一滑稽戲 F. 一副, 旣有「兩個脚 也, 口::「這種參軍戲究竟如何 正的就叫參軍, 色, 而以「就是」二字括之乎?其書推蒼鶻命名之由來日 何以仍日 副的 就叫蒼鶴。 獨脚戲」? 表演呢? |李詩 | 按聲獎 | 三字誠然 「十分簡 唐李商隱嬌兒詩 說來十分簡單, 所謂『忽復學參 Œ 如 現 代的 獨

按從 鳥 戲內 唐代 軍戲之表演,重在鹹淡見義,鶻主淡而參主鹹; 「打諢」乃對待辭, 日 追 其表演「十分簡 載不完全: 徐知訓是他(楊隆演 正因 ᆌ 求 愈遠耳 五代 蒼鶻之形象, 沒 固 爲什麽蒼鶻一 有 根本 爲副淨色在 這 誠然 種 無 演法 單, 打也。 装, 可能 其事更奇! 喬出副淨, 定要打參軍呢」? 而是記載不甚完全。 發 )的大臣,叫 逆轉時代, 遂體命不到 記載不甚完全 一層矣。 惟若主觀先認唐參軍戲必然有「打」, 喬 其書續日 三這種 所 其書又信輟耕錄 而離 以副末色一定要打擊 IJ 他扮蒼鶻,穿着破衣,用麻 膫 11 [副末。 竟認都城紀 解 唐 表演 按史實非。很 戲脚色之命名, 手 岩副淨因 法, 絕非鹹淡集於參軍 「鶻能擊禽鳥, 勝 他, 所 在唐代記載很 (少)也. 見 諢而被打, 表示他這 副 此則先歪曲原旨, **綫裹着頭髮**, 方法已奇; 始推 末色打諢 末可打副符 」之說, 以現有之資料言, . 身, 則喬 少, 爲「記載不甚完全」; 樣做是不應該的。 復從破衣 而宋代 Įπ 而蒼鶻專門任打, 這樣子的確有些像蒼 譝 Ù 集於一 倒是很 再從 解為 腴 乃 麻 而 而 絕 身矣。 推 多。 打 綫 夫 溯 岩主 衍 無 裹髮 人 訟 這不 بَلَايًا 發 終於 按 觀 唐 譝 以 喬 先 参軍 觹。 是說 唐 話 瞭 艥 復 解 愈 信 記 宏

時當然還要複 歪 一於文內: 論夷堅志 雜 ,不會這 所載 元祐 (樣簡單: 的 鋑 故 又論齊東野語所 事, 有數語 甚明通。 載「其如袁丈好此何」故 日 **這是筆** 記 事 觗 冃 能 記 其大 這種 略 張 演出

豧

櫥

唐

三六

樂,而且含有深刻的教育意義。」是對此類劇本之構成,固有正確認識, 見 **化是滑稽的一種表演,** 到,其見甚遠,應予表揚! 而最後則以諷刺收場。 因此, 這種滑稽也像唐代參軍戲一樣, 即對唐參軍戲之作用 不僅供人笑 亦有

# 十二、傀儡戲補說

甲)漢代傀儡 戲 漢初陳不奇計中運機關以舞木女, 尚非傀儡戲,人所共見。 陳忠良中國

的傀儡戲一文新戲曲二卷一期有曰:

所以總有「樂家翻爲戲」的說明。 漢初已有舞蹈的傀儡,還不能算是真正的「戲」。 後來樂家根據此種發明, 加以擴充, 成爲獨立的傀儡戲!

解 紀 樂府中樂隊「吹簫鼓軺」,繼又作百戲中之「倒翠面」,繼又「舞者, 舉者矣。 舞其偶人」。 裁中, [釋|段錄甚是,足糾|王考之失。惟|段錄所謂「後樂家翻爲戲」之「後」,即陳平以後, 司馬遷報任少卿書三別木爲吏, 如質粒新書卷四匈奴篇敍款待北使時之伎藝, 此種鼓舞偶人、顯非「運機關」之制, 議不可對。」削木爲更何爲乎? 而已爲人手提捏之舉。 始而有女伎二三十人奏 蹈者時作」, 若」運機關」則又非軍中易 或爲俑以侍亡者, 終乃一少閒 胡 仍在漢代 戲; 繼 或爲戲 擊鼓 뛔 漢代 有

以樂生人。若從後說看,已顯有演故事之可能,且爲後來假官戲之漸矣。

師故事! 物。 是兩 爲腎脹湛所發現並注解, 所謂「外來文化產物」者,若僅指機關木人則近,若兼指傀儡戲則遠。 」惟應注意:機關木人用工巧, 事 (乙)我傀儡戲不必出於印度。 用佛典生經第二十四章, 不 容混。 **論機關木人,** 陳氏斷偃師故事由湛據生經之文竄入, 「二巧者」作「機關木人」, 則我漢初已有, 乃科學,不屬藝術;傀儡戲用手法, 陳竺同 有傀儡戲的 不俟西晉論傀儡戲, 演變 以干國王。 文, 曰:「無疑的可視為外來的文化產 戲劇春秋一 乃藝術, 此經於西晉 則我西漢已有, 二卷三期。 不屬科學, 時譯 亦不俟 成 査明 |郊子||偃 而例子 西省 

當於 傀儡 未及中國 相發展而來, 傀儡戲指 陳 志良中國的傀儡戲指假師是西域人, 中國 」對音之字,如有,舉之應不難也。 道有獻工人名偃師。」 不由外國來。 所有,是異域的文化產物,還是印度的文化產物。 方相亦由外國來耶? 並假定「傀儡」二字是我两部民族語義之譯音, 例子湯問篇:周穆王**西巡狩**, 傀儡之音義旣始在「 志良 叉日 魁壘」, 但二陳於文內均未舉出 表壯醜. 越崑崙不至弇山, 叉用 則顯 陳然同 巾 忱 騙儺之方 文 泷曰: 7中相 反還

我 沒有結合趙來,並未產生新的娛樂形式。 國古時雖然有了木偶, 同時也有優倡等戲劇人物, 自從漢武帝通了西域, 偶然表演幼稚的戲劇與歌舞, 百戲與印度文化、西域文化逐漸轉入, 可是木偶與戲劇還是

儡戲同時也傳入了我國, 眞正的傀儡戲由此產生。 於是得到了啓發和模仿, 同時傀儡戲大得統治階級的欣賞, 將我國原來用在喪葬祭祀宗教方面的 因此發達得比較快。 它是我阈 傀儡戲與 製劑 戲 劇 柤

之間 將此 此中間問題甚複雜, 低落故,獨不能將飲與食二者相結合,必賴外族文化之來啓發我,然後始知就自己具有之資料, 印度有。倘爲我所自有,即上文之曰「幼稚的戲劇」,則譬如我旣知飲矣,又知食矣, 比較, 若铅傀儡戲劇言,又何據?(三)斷漢代用在喪禮或嘉會中之傀儡伎尚非戲劇, 種非戲劇之傀儡伎與戲劇相結合, 最古老的一種 其總標準究竟如何?(二)謂印度傀儡戲乃於漢武時傳入我國, 約略析為四點:(一)我國古時戲劇縱曰幼稚,何以歌舞亦復幼稚?如此人我 武問此種所結合之「戲劇」, 究屬何國所有?

若指機關木人言,

將

何

何據?

(四)假設

中國

有蠍?

抑

因民族文化

外人模仿,

影響而形成的。」

例子所見假師之「能倡者」,段錄所見舞陴之木女, 總之,凡屬「機關」、「二巧」範圍之製作,如大明度無極經、華嚴經、 **魏** :書 (杜變傳養松之注) 生經等所見之「機關木人」, 所見馬鈞之水發木人、

殊難如此之結論耳。陳氏文末結論曰:「『傀儡』兩字却是……我國西部的外來語,傀儡戴在漢朝之後,

受到印度文化

多憑想像而

[n]

事實果如此歟?不如此歟?設若根底尚未查清,指(一)、(二)、(三)諸點,

工巧所 等,(此項資料,備集於二陳文之內)若與提線或捏脚之傀儡戲較, 士順之水激木人,大業拾遺配所見黃袞之「七十二勢」,封氏聞見記所見之「突厥鬥將」及「鴻門之象」 通典所見之「水轉百戲 威 不 至相差懸遠。 傀儡戲之生成, 爲, 僅可借供參考而已, 在自發之主導 ,同爲馬釣作。 不容將其混 力量與外來之助動力量之間, 太平廣記二二五卷所見之靈昭之「木小兒」, 作直 接 主 體 關 係。 方可判 能 於首先守定此 均截然二事。 斷其實際比重 河朔訪 點 在論源流時, 不 究竟 移, · 活記 然後 如 , 所見崔 何, 機關 對 我 ūί

偶 見明謝肇 淛 五雜俎五卷曰:南方好傀儡, 北方好鞦韆, 然皆胡戲也。」 南北之分斷然失據

則漢胡之別,益覺無稽矣。

其木 也。 未詳 唐 得更爲豐富, 有杖頭 所以。 叉 丙)謂唐已 云云,明明 有以 戲之證。 手持 大概! 比其他戲 是「今俗」,即明代情形也,與唐無涉。 其 因劇說引于慎行筆塵說而誤會。 有 木, 田之幃帳之上, 則正謂之『窟礪子』矣。」 杖頭傀儡戲說, 非肯定唐不能有杖頭戲,此項真正之例證尚未發現,有待留 曲 更爲發達, 傠 無徵。 已有懸絲 杖 筆塵曰:「今俗懸絲而戲, 頭兩種傀儡戲了。\_又曰:「杖頭傀儡唐朝 陳志良文內曰: 于氏不過用「今俗」去釋店名, 按「館疊子」之名雖見通典, 傀儡戲在 |唐朝, 潤之偶人, 意 比 叉不 其 亦傀儡之屬 他 包有。 確, 戲 岩 手 劇 難作 籢 ご却 展

雅 說

樂先演爲傀儡戲, 北 六 年見國史補下 詩之題目與宋傀儡戲之名目曰「孫武敎女兵」, 名目,而唐德宗時已有孫武順學樂,遂舉麻婆子及穿心國入賣等例, (丁)對唐傀儡 之事。 戲有 流傳入宋。惟失引唐詩兩首作旁證, 其後不久,旗桑建中進士有吳宮教美人職詩。 種推 测,茲並存之,即所謂「孫武子教女兵」說。 有顯著關 係; 茲補之。 可能唐傀儡戲目名即 林藻自元七年進士有吳宫教 獻孫武順聖樂, 推想唐代 削 可能 拃 曰「吳宮教戰」, 乃于頔 岗 芦山 床 傀儡 戰 在 孫 詩。 貞元 武 戲 內有 侧 顏 ~+ 堻

有客陳兵畫, 洒 珠。 掩笑誰干令?嚴刑必用誅! 功成欲霸具。 玉顏承將略, 至今孫子術, 金鈿指軍符。 猶可靜邊隅 轉佩風雲暗, 鳴聲 綿繡麴。 **雪花頻落粉**, 香汗盡

### 林詩日:

詩

日

ı‡ı 強吳矜霸略,講武在深宮。 鼓停形未整,刑舉令方崇!自可威鄰國,何勞騁戰 **蘿出嬌娥輩,先觀上將風。** 功? 揮戈羅袖卷, 擐甲汗装紅。 輕笑分旗下, 含羞入隊

茲 同 团 所 誠不難聳動觀衆也。 取 有 陳 者, 畫 在兩詩人之時代均恰恰後于順之獻孫武順聖樂不久, 拜將、分旗、鳴鼓、 特上述種種,詩是詩,樂是樂,戲是戲, 出隊、 亂陣、 掩笑、 刑誅、 威立 諸端。 其中尙少直接聯繫, 而二 詩之內容、情 設當時之傀儡戲果已 飾 姑存此 叉大部分相 如 種假 此

## 想,以待進一步之證實。

樂者,因詩題暗合傀儡戲目,庸何傷? 字説明是試帖詩。用|林詩校之:「輩」作「妓」,「輕」作「掩」,「整」作「正」,「方」作「纔」,「騁」作「逞」, 或曰"旣是省弒之詩, 按全唐詩一七, 又載貞元進士葉季良省試吳宮教美人職一首, 尚能有傀儡戲之關係乎?曰:能。唐代試題, 有用霓裳羽衣舞者; 題同顏, 而詩同林。「省試」二 有用鰾國

郭郎同,必翻用古傀儡戲郭公。 乃爲北宋仙呂郭郎兒近,金元北曲大石調感郭郎。 本事出太平廣記引幽明錄,敍郭華緣一 俱後人所造。……」此一「郭」字旣屬後人所造, (戊)又有當辨證者:熟郭郎不演郭華故事。 譚正璧話本與古劇於院本憨郭郎條下云:「疑敍郭華買胭脂事。…… 賣胡粉女子……。 究爲何時、 若金元院本「衝撞引首」內之感郭郎一本,與宋戲 據前書,唐傀儡戲演郭公故事,所用曲調之遺聲, 幽明錄男女皆無姓名, 何人所造旣未詳, 難用以奪傀儡戲內容 郭華、王月英之名

豧

郭郎」之說。

## 十三、補說拾遺

(甲)豬「去廠」一則

筆名淵實者, 希臘關係-依據日本某作家(原未具名)之意,撰中國詩樂之變遷與戲曲發展之關係一文, 早在王國維寫宋元戲曲考(一九〇九年)之前四年,卽清光緒三十一年,有國人

新民叢報第四年第五號,其說有日:

怈 西,軍人、學者、文士、畫家、技術者等,爭來事元。……如希臘之古劇, 調)轉機之時也。 恰好唐宋以來之填詞漸生變化。 外國之樂律相結合者,同其趣向,俄然而相結合,以作一種幼稚之相和歌解,此即所謂雜劃及傳奇之始也。 加 忽必烈,襟懷豁達,復不問人種之異同,一 故此希臘演劇之新型、與填詞破體之段物(按仍指鼓子詞),亦如唐時之五七言絕句與諸 所謂為評詞(按即指北宋所興之鼓子詞)為彈詞(按即指宋金所與之點宮 以才能而登庸之。 故近則阿剌伯、波斯, 亦乘此機運,以入中國。 選者 意大利、 然在中國

根源,其文之時間又早在一九〇五年以前,正我舉國學者,都棄此等問題而不層過問之際, 按此文本於鄰邦學者之意見,樂啓耀指其半用譯文,半出己見。 知從唐代詩樂之變遷出發, 專求我國戲劇 豊不難 ・

唐

### 見及淵實此文歟? 似乎仍不可也。

許多文獻資料實相齟齬,不能成說, 則取材不廣,認識未真;所舉與我國戲曲發展之關係,祇是詩樂之化身,而並非其本身, 所深惜者"淵實之文祇選中一好題目, 另詳唐聲詩。 因得提出一有意義之問題而已, 茲姑因希臘古劇與我國詞曲發生時代有所巧合 若於唐代詩樂之研究, 大震奮乎? 與現存之

當更無從抹殺。 響確實存在後,一面固可以信味元戲劇、 奇,泛泛而已者,在性質與價值上,且大不相同,固不應混淆,亦未可漠視。吾人於旣瞭解此項影 **彙舉三十七項,但應舉而遺漏未備者,** 在,斑斑可考,不容不再虛心以求。 種種,旣皆唐代戲劇、戲曲有以影響後世戲劇、戲曲, 層,得認清我戲劇之產生亦甚早,而附帶及此。「石破天驚」,讀者顯能不因此而一 唐戲影響後世戲劇、 (乙)補「沿革」十一則 同時,並可以信唐代類此之所有,若論其體制, 戲曲之處甚多, 此類資料, 仍有十一項在, 戲曲之淵源果然在唐, 今日正可賴此以回證唐戲之確屬存在。 於今日旣經熟習庸戲大概情况之後,若就床、元、明 則與彼後世戲劇、戲曲之取材於唐詩詞或 茲依次列之, 實已屬於戲劇與戲曲範圍, 事例且達六十件以上,已不爲少, 以申此義。 所當說明者"凡此 此事於前文已曾 明文所 唐傳

**清之劇本、劇目、劇說內廣泛留意,** 者牽於人事,力不從心,無暇遍及, 願國內學者正寢饋於元明清古劇,而並有志勘探其真源所在者, 必尙能大量網獲, 初不止已舉之六十餘條而已, 蓋可斷言。 作

不妨循此路線,以竟其功也

敦煌曲殘辭內有六問枕不平一首。 體裁有所不同耳。原文云 **博魚劇第三折滾繡越么篇,** 一)元劇內「問相思」曲辭沿於唐。 敦煌曲初探五 亦同是此等「問相思」之曲辭, 論修辭, 前文論劇本,曾列敦煌曲內南歌子二首「問相思」戲 亦曾舉明人「問相思」戲曲。 特分別表現於正末之唱與搽旦之白中, 茲見元李文蔚燕青 щ

(正末唱)你這個養漢精!假撤海! 放着一個不語先生: 支關亮窗, (正末唱)誰揑的你這腮斗兒的膏?(搽旦云)我恰纔睡着了,是鬼捏青來。 (正末唱)可也不須你折證,見 這裏趁風歇涼來。 誰着這芭蕉葉紙扇砌合着酒?誰着逗梨花磁鉢倒暗着燈? (正末唱) 誰採的你這鬓角兒鬆?(搽且云)我恰纔呼猫, 你道是沒姦夫,抵死來瞞定, 恰纔個誰推閉过半破窗櫺?(搽且云)我 這公事要辨個分明。 是花枝兒抓着來。

演員, 女列坐。 (二)元代女優坐排場沿於唐。 引沈氏送任畹序有日二都中樂工、 優者 與詼諧,搖笑譏。」又引崔祐甫文有曰:「乃其宴也, 前文論劇場,引沈亞之記唐代「設廳」文,有曰三酒行樂作,婦 倡優女子, 皆坐優人前。」 鄭衞之女列於賓席之末。」 茲查溫庭筠獻淮南李僕射詩: 叉述女

於 唐 制 勿 唐代 女藝 |白 |中 君古劇說彙勾欄考會引元劇藍采和白文四條, П. 體及者。 滿堂開照耀, 欄 |戲弄之演員;若|優者」、「優人」, 歌舞或戲弄之場,女演員例坐於前臺, 國戲劇史講座指杜善夫曲文云:「這是指一 套曲內要孩兒曰:「擡頭覷是個鐘樓模樣, "應不俟辨; **都得坐在舞臺旁一個臺子上,** 前文論此等之「坐」究在後臺,抑在表演場?獨未分曉云云,其說 分座儼嬋娟。」 而唐代此等婦女中, 陳陶 |詩述女伎金五雲歌罷云:「還向南行座頭坐。」—— 顯與「倡優女子」有 名叫『做排場』, 义確有「倡優女子」者在, 登臺、奏藝畢, 般演劇的女藝人。 證明元代勾欄有樂床之設, 往下覷却是人旋窩。 亦名"坐排 仍遗 别, 原座。 則指男優可知。 當時有 場... 初不僅歌女、 見幾個! 曰「倡優女子」, |機删 這項規 按元代劇場之此項 乃女伶做排場處。 婦女向 元杜善夫「莊家不識 .舞女而 矩 臺上 凡 當不止舞女, 凡此,均顯示 Ë, 劇 坐。 中 、制度沿 是尤當 無 馮沅 事 周貽

部俳 明· 矣。 劇 也 (三)远、 優尤有機 」然則宋元之有「捷譏」脚色,太和正音譜所謂「取雜劇 至於阴劇以捷譏扮官,由副淨同場取笑,分明沿於唐參軍戲, 捷 **明劇中之捷濺沿於唐**。 者。」又述慘軍 戲中「斫撥」, 前文論晚唐戲, 引陳陽樂書 "唐時謂優 引金華子 中其便捷 雜編:「淮南, 巨鎮之最 已詳 磯謔 人辭 前文。 者, 捷者爲『斫撥』, 乃殆於唐之「斫撥」, 4 謂之雜

四)元路歧戲班由家屬組成沿於唐。

#

唐西蜀有「

雜劇丈夫」與「子女錦錦」之聯繫,

浙東

有周氏弟兄夫婦組成之戲班。 此外五代時又有 「渾家樂」 名目, 魏堯西亦認為由家屬組成之戲班

也,乃一創見。後蜀何光遠鑑戒錄十二

清平樂, 常娥!怪來喚作渾家樂,骨子描兒盡唱歌。」…… 陳裕秀才下第遊園,……覩物便嘲。……詠『渾家樂』云:「晨趙梳頭午不休, 「北郡南州處處過,平生家計一驢馱。 新婦能拋白木毬。 著綠桃牌吹觱篥,賜緋盟器和梁州。 囊中錢物衣裝少, 袋裏胭脂胡粉多。 天晴任爾渾家樂, **滿子**面甜糖脆餅, 一窠精魅鬧啾啾!阿家會舞 雨下還須滿含愁。;又: 蕭娘身瘦鬼

變剛 說彙路歧考,內容正一貫也。 樂巡村」,下與宋元所有「衝州撞府」之路歧組織, 精縣」也; 尤吻合。 「滿子」句所寫應是丑,「蕭娘」句所寫應是旦。 「著綠」、「賜緋」亦皆戲服 「骨子」、「描見」, 般曰「渾家」,雖指妻而言,若其始義,乃謂「全家」。據此, ,體,必概稱「渾家樂」。、宋僧仲殊詞內有「解舞淸平樂」語,與此前首第三句詩內「桃牌」、「盟器 **罰其隨同父母唱歌,遂構成「渾家樂」。** 均待解釋。 前二名或與傀儡戲有關, 元人病劉子劇云"「……路歧歧路兩悠悠!……敢走南州到北州」, 「北郡南州」云云,上與盛唐所有「奉勅禁斷」之「散 **群張相詩詞曲語辭彙釋「路歧」條,** 後二名可能是小兒女之渾名, 至遲晚唐、五代, 對於由家屬組成之伎 及馮沅君古劇 正所謂「一 窠 語

五)元戲臺 | 懸橫額沿於唐。 山西洪趙縣明應王殿, 有元泰定元年壁畫。 所畫戲臺之正中、

懸 深處; 戲聲。 溫 劍, 開照耀, 士二首云"「纁段裝簷額,金花貼鼓腰。 場之事實,則唐代固早已有,前文論散樂、論劉採乔諸節已詳 沅 上端所裝之橫額而 二句分指筵、帳,一下一上,正猶白居易詩「平展絲頭毯,高褰錦額簾」所云。 額」與「쁉額」見「戯場」與「戯騫」條。不同: 簷之位置顯然在臺口, 人戲臺 計 繼演「歌樵」,(可能演民間漁樵故事)其地捨舞臺或戲臺莫屬,所謂「簷額」, 横額, 看 「玳瑁筵」 正 簾,所以分別前 「繡旗」、 分座儼嬋娟。 中所懸之横 題「太行散樂忠都秀在此作場」。 指織 「金陣」之爲伎,可舞如渾脫或劍器等舞。 何?「油」,應指 額初無二致。 成玳瑁圖案之地衣。「芙蓉帳」 後蠹者。 油额芙蓉帳, 此項「簷額」,乃觀衆視 額上之文字圖案, 唐額所有文字, 香廛玳瑁筵。 夫先舞劍, 此項樹 是否亦曾標明 繡旗隨影合, 額之制, 川油彩畫出。 百戲後歌樵。」 或爲臺之前幕,帳齊, 線所先集中者,故用繡緞製,其菲麗 可戲,如攤以神隊等數。 居前臺之最前處;簾額則在前臺之最 唐戲臺上已有。 主要演員, 金陣似波旋。」 合「獲額」、「油 溫庭筠獻淮南李僕 始見地衣。 然則曰「油額」, 表演地點亦惟 雖不 杜甫陪柏中丞觀 應是臺上所有。 就杜 額」以觀, 可知, 亦 可能 詩看:先演 射 若散· 可 有 云:「滿堂 爲後幕。 非懸藉 舞 想。 其 樂·作· 弄 簷 鲯 或 就 舞

按五方,分着五色衣;襟上各繡一大團花,謂之「繡窠」。 六)脚色當場更衣, 有人遮掩, 沿於唐。 教坊記敍學壽樂舞:開元十二年公元七二三改製。 但先外罩無鈕, 並不穿臂之綢幅 削 後虛 舞者

衫, 急納懷中;一霎那間, 滿場文繡炳煥, 觀衆驚異。此種「當場出彩」之法,後世舞蹈中不見記載 代舞蹈雖未見此種變粧之舉,若近代戲劇中,則常有當場變粧者,大都由龍套或他色繞 聚 遮 壓於帶下,謂之「縵衫」。出場初舞時,不見繡窠;至第二疊, 事雖不奇, 上法不同,應是初步所採。 不能同樣 舞 臺或舞場上,正演過踏謠娘、蘇中郎、「格獸復仇」、祝千秋等歌舞戲, 次弟而出,繞聚者數匝,以容其更衣,然後分隊。 達到當場更衣之技藝水平,則亦無的據也。故此事且不應因其出於唐舞, 然足證唐舞活潑, 究竟一千二百年前之舞臺上,已早有此項活動, 殆謂舞者分兩部分"不更衣者繞聚, 造詣不凡, 實可取法。 北宋陳陽樂書敍此項變裝經過 觀者俄見藻繡爛然, 固不虛也。 舞者攢聚場中, 以遮掩更衣者,暗中抽去縵衫。 岩謂此諸 而即於表演聖壽樂舞之同 忽從領上同時抽去變 英不驚異。」 戲必甚 並非出於唐戲, 曰:「至第二 幼稚, 此 法 掩。 近 與

劇,宮女人咸衣翻 帶,若短汗衫以籠之, 中,從領上抽 平步 青霞外 攜屑 去籠衫各納懷中, 衣,即其遺製,特易抽爲翻。 九三教坊記聖壽樂舞衣襟皆各編一 所以孍繡窠也, 觀者忽見衆女咸文繡炳煥, 舞人初出,樂次, 彼二衣,特一衣爲易耳。」 皆是縵衣,舞至第二聲, 大集, **茣不驚異**。 皆隨其衣本色, 今優人演院紗記『西施採蓮』 製純 相聚場中, 縵衫, 下纔及 Ęр 於

成風,恬不爲怪。故昔人嗤爲『弔者大悅』。」前文「近代僧徒演孔雀經及瑜珈燄口情形」,並可參考。 悀 曾曰:「演靈劇,伊何闕?奠親柩,當泣血。 流風所及,乃不限於傀儡, (八)明小曲中「怨、病、哭」、「嫁、走、死」 等體格亦可能沿於唐。— (七)清代喪儀演戲沿於唐。 · 吊答何難悲變歡。」鄧之誠骨蓮瑣記「京師僧人」條云:「今北方鄉間舉喪, 且用一般戲劇。 ——喪樂中有傀儡歌舞,本始於漢以前;唐盛祭盤之設,仍演 雅樂何堪供幽咽,已將蒸彩換線 清代所謂「演靈劇」**,** 顧變母 統。 「救敵詩」 猶有演劇者, 又曰:"君果破涕能 中刺之甚切, 傀儡。 相習

如下: 能配合前後三種情節, 更有'怨、病、哭」、「嫁、走、死」二組, 亦有以別趙十與哭趙十相聯者。 錦奇音, 所見劈破玉歌題目, 而佔有三個場面。 前文謂「哭」與「憶」之內容者不同,則「別」、「憶」、 除「琴、棋、書、畫」、漁、樵、耕、藹」、「十二個月」、「鬧 極似唐戲曲之爲「別、憶、 查佛平子白川集掛枝兒與劈破玉文內, 哭」、弦錄劈破玉歌。怨、 -- 唐曲別趙士與憶趙士相聯 「哭」爲三曲, 載明人編小曲選 五更」等外, 病 哭詞 Ū

(怨)為寬家鬼病懨懨瘦, 爲寬家臉見常常變愁, 相逢扯住乖親手 牡丹花下死, 做鬼也風流 風死 在黄

泉, 死在黄泉, 乖! 不放你的手!

(病)為策家懶去巧打扮, 這幾日茶飯少, 手脚酸 懨懨害病無聊賴。 金簪懶去插, 羅裙懶去穿 斜插着

# 牙梳,插着牙梳,乖!天光想到晚。

服兄枯乾,眼兒枯乾。 (哭)爲冤家淚珠兒落了千千萬, **乖!你心下還不付?** 穿一 串寄與我 的心肝。 穿它恰是紛紛亂。 哭也 由 [他哭, 穿也穿不 成,

淚

敦煌寫本曲子內,有六間枕不平一題,為「問相思」之源,更無待言。 मृं 「怨、病、哭」:「層情節, 明代小曲與小戲之關 間 相思」為母 此 點 並 ĪΠ 協助 問女答, 說明 係甚密。 岩指 又加卜者算命之問答。 亦可能曾用入小戲。 唐 如納書楹曲譜所載時劇小妹子即用小曲掛枝兒。 **曲「別、憶、哭」爲當時小戲拍彈** 見前文金元院本內有「問相思」一本,而明 此項問答小曲, 體中之戲曲 亦可能用在明清兩 ,亦顯然 此項劈破玉歌旣 可能,不足爲異。 代所謂「時劇」之 入小曲 內 芬 演

節,或稱「和 九)近代閩南「法事戲」沿於唐之「和尚教坊」。-載華東戲曲劇種介紹第五集, 尙俳優」。 其內容是僧侶爲音樂、歌唱、 有日 講 唱, 唐「和尚敎坊」 甚至戲劇。 陳嘯 說詳前文弄婆羅門與劇場等 高 顧曼非二人之閩南法

用了道家的 漸演變發展而成的,……表演類似宗教儀式的短小神怪節目……(一) 天堂城……(二) 冼 事殿 打擊樂及其方法。起初這種故事表演, 的前身, 是泉州市的「和尚 戲」和香江縣的「道士 僅限於喪儀的點綴, 戲 是從當地 以後逐漸發展到盂蘭盆會與水陸 僧道的法事儀式的 白猿槍經。..... 基礎 Ĩ, 逐 採

豧

大醮上 去演出。 ……從此開始,由廣場搬上了舞臺。 這 是一 **百多年前的事。....** 

初不知 及 싼 的交流有很長的一個時期,都以這一帶爲中心。 能是受了印度梵劇的影響的。 合 相 入」說,將我國肇始之戲劇坐實爲不折不扣之「舶來品」,未覓難矣 如何 事 結 丽 在 合, 成 入中 唐代早有「和尚教坊」情況, 研究唐戲者,認爲沿唐代「和尚敎坊」而來, 而產 陳膩二氏原文曰:「我國的僧道,在法事進行中摻雜了雜技表演,由 國 生 但指 種 新的藝 田泉州 術形式,是很有可能 為海外交通港 閩南的泉州在歷史上是個很早的海外交通的港口, 則認爲受印度梵劇影響而 Π, 便以爲: 的 因此,我們覺得外國的藝術形式和當地 事。 此 望而 種藝術 顯然全用鄭振鐸中國文學史第四十章之「檢 知, 形式, 來。 不俟說明。 說者不問印度梵劇何時入中國 可能 由外國藝術 但在篤信「外國關 짓, 與海 與當地 逭 外文化 菂 種 藝 形 係」者, 式 藝術 術 形 壅 J<sub>I</sub> ĪΩ 衚

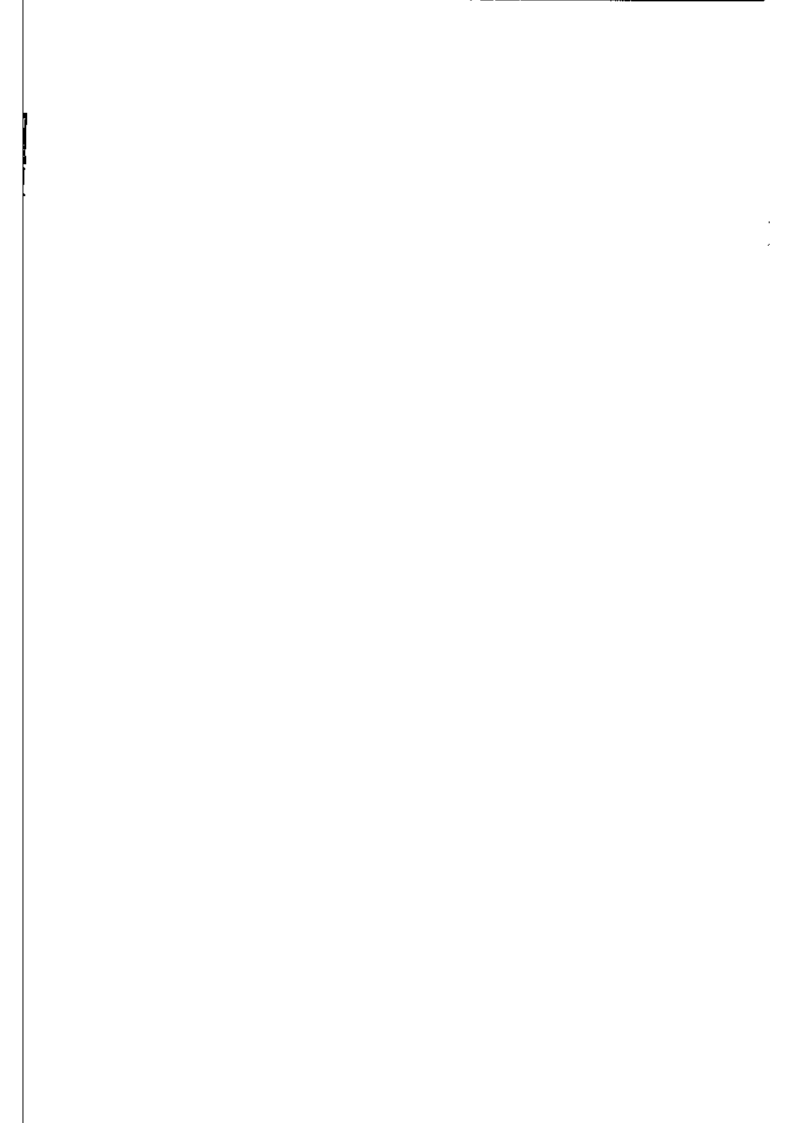
不 陸 與「法事戲」等, 釋、道二、教 能在梵樂之先。 地,從中國 所字 **尚有極明顯之數點事實,** 合 西城來, 作 丽 若就中國古代所有之「戲禮」而言, 成,佛 而梵樂之入中國 漢唐均如此; 教所 有,是印度基礎; 謂由海上閩南、泉州等地來, 經簡單提出,即 始於漢,縣於 道教 唐, 肵 頗 使是非可以自明:(一)印度文化入中國, 有, 有深切關 登是 岂有 亦 係, 從外 百多年前的 憑證何在?(二)閩南法事 **詳上文** 國來乎?(三)梵劇影響 事 戲禮 至於「和 {周 代蜡祭 尙 戲 ļή 數坊 旣 'n 國 ŧΙ ţIJ

節;並應策處「輸入」、「舶來」,均有事實之所不許可。

演戲前,亦進戲目於上,與唐時略同。 上以墨點者,即舞;不點者, 十)近代點戲制度沿於唐。 則否,謂之進 近人齊如山京戲之變遷曰"「教坊記云"。凡演戲所司先進曲 点。 『上戲』之『點:字當即 前此。 前清宮內演 一戲之制

作 來乃 忠賢之黨石三畏,醉後誤令優人演劉瑾酗酒劇,被削籍 已詳前文。 指作「託為故事之形」,爲「諷時事」,不是演故事,遂否認其爲戲劇。 鉉 }**芦 妻之兇悍狀等,** 飾 練 (十二)明劇扮近事沿於唐。 裙 嗚鳳記內之嚴嵩, 雜劇以 清趙翼陔餘叢考二〇有「明人演戲多扮近事」條, 嘲 馬, **豈不又是明沿於唐?** 卽 召馬觀之, 極神妙。 此 唐五代戲基於「無限真實」之性質,慣演近人近 則 阴 並. 人 演 演戲不諱 其人, 本朝 而卽使其人見之」。 而歸。 事之明 略謂明人演戲多有用本朝事者, 海鹽優兒金鳳, 證 其實如此論斷, ᆫ 叉 但唐優早在崔鉉妻之前 如 鄭 應尼 始以色倖於嚴嵩, 憤 事, 大悖戲劇原 馬相 被干 欗 老 不 ķц 醴 派 演 老 嫐

說



#### 後 記

干。 附於專末。 印之本。 内容有出於此稿之外, 右稿前八章及附載部分起於一 時光如電, 及唐聲詩唐雜言等來第問世,乃以此編冠之。 頃又逝去二十四年, 原本變化不多, 而可互相印證者, 九五三年春,乾於一九五五年夏,後經兩次增改, 則聽其別行,不復求備於此稿。 數年中,爲闡明唐戲,曾另寫散篇文字若 除各章節略有補充外, 惟錄篇名如次,以資 另成「補遺」一卷, 始 妸 Ξī 八年初

|唐戲述要。文學遺產增刊一輯。

育考

唐戲的真實精神。已編入世泉集。 唐代能有雜劇嗎? 四川大學學報。

戲弄與戲象。戲劇論養第一輯

戲曲、 我國戲劇不可能出於傀儡戲與影戲。一九五八年作,已編入世泉集

論唐代雜劇, 乃專爲介紹成都地方之古伎藝而發;論戲弄、戲象, 及論傀儡戲、影戲二篇, 乃專爲

後

Ė

## 戲劇史之商権而發。

重· 枚· 劇悸如古畫。 雙力之說 式。換言之,此二派中,一重體,一重用;一重貌,一重神。 結論,務當取 具體之爭辯。 力已竭, ;專性與形式,亦並不廢意義與作用;一派由「用」出**發,偏**重意義與作用, 唐戲是否真戲劇之辯論,展開已久。(見戲劇論叢二輯)預料此稿新版印行之後, 所業 逐漸 銷 除此兩據點應堅守外,其他均不必深辨。 义非專攻古劇者,仍願鼓勇相從,樂觀盛業也 修 在此項爭辯中,必然堅持兩點,持之亦不費力: Ē, 以容納古今話劇;二乃對於古劇之理論, 不得不修正, 而終歸 於 此事希望八 亦不必立爭。 體用之間,古劇譬如古醫;神貌之間,古 九年間即 営容爾 一乃汪考「真戲劇必與戲曲 派 可結束,不宜更人。 **静待有關文獻之逐漸發現,使** 並 立 亦並不廢故事性與形 派由「體 進 一步將 相 11: Ħ 表裏」之 Ä 發偏 有 ₩. 更 糖

含的 展一文內, 目的 不等於歷史課之教本,其成品不能類於「三言」「二拍」。 意識。」 近 而不! 人之排拒古話劇爲真戲劇者, 指古話劇曰:「它是以一種主 是以客觀的故事情節,通過演 其說已周 匝,但其義仍未至。 每認爲非真演故事。如周貽白先生於中國戲劇 觀的 員的 因 任何劇本之編成,皆必有一 表演技 企圖, 術, 擬造出一 對於故事,或編或改, 從所 裝扮的人物形態, 個故事, 主觀 而求達到其磯評 企圖,要求符合。 來 或詳或略, ·表達其 的起 或 内 源 諷 或農或 容 和發 愉 劇 和 的 肵

淡作者 方是真 之不 内 抑之於所廂 發展 鳥· 削· 渫· 觝,豈不大謬 得戲劇 孶. 容 了以輕 弱. i 山· 與 現 已 意識 象。 耶 何貴之有?亦彼此並存於所謂真戲劇中, ,戲劇,「小戲」或「滑稽戲」僅是角觝,是「故事舞」, [害重]; 有充分自由, 試舉一 **"?** 作 當然不 者 **琵** 用,符合戲 戲劇史家據實直 題之下。 其失甚大, 例:今人倘如實以演武則天「穢亂春宮」之故事,亦翻爲「眞戲劇」,可以代代相傳,演 勢必受其局限; म् 劇 絲毫不足爲異。 設若 我國古戲劇, 源·理, 是宜熟計者耳。前一派濫用「角觝」以貶古戲,毋乃不可。 書, 但 求劇 非常可貴! 末流所至, 何等信確 中 早期多就現實編造故 故 古話劇從主觀企圖出發, 事 乃 絲 將不発為故事 客 對於古劇, 毫不足 觀 以豐富其內容也可;若持此以排彼,軒此以輕 所 原 為病。 有 是舞隊, 何必自陷 事 而戲劇,爲戲劇而戲劇,其現實性 非設計 其大處甚至與安邦定國有 後期多就 正針對社會上某 是對 於形 編 造, Ž [] 相 甚至如踏謠娘內夫畷其妻,亦 入情採 <u>.</u>†. 便取1 鏧 義, 爲是 而 던 用故 曰「戲曲 種· 非之 ·客觀病態而發 事 關. 準, 」或「大戲」 ΊË 萬 是歷 將· 剘 邁 以 / 捐為角 大大 大 (Im 所 不 彼 史 uſ. 害

**是**. 有 何 今 更 於此 高 兒· 童· 地 必 位 須 認清 亦 是真人。 足以 日・眞・ 安頓宋南戲、元雜劇? 戲劇 今人每慮 並不等於日成熟之戲劇;猶之日 成成 熟 郋 實則成年人豊即 戲劇之止 境, 以 垂幕之人! 為漢唐果 真人, 並不等於日成年人。 成熟以 有戲, 後前 唐戲 果已成 途 Æ 無 成· 軂 年. 杰 則 尙 人

後

三五八

廣, 否已爲眞人,是否已屬人類,抑尚爲人猿而已?兒童 年, E, 宜作如是觀; 成人知識日長,而機心日重,天異日消,回顧兒童,正有足爲成人回味與內愧之處。 觀於近世 唐戲 **豈非有背歷史發展規律**? 更何 路路 患無 |戲劇| 竊意此喻雖淺,頗能了事,並非詭辯 娘 唇作成年, 新地位!今人又每問:漢唐戲劇倘已先是真戲劇, 進步不已, 在藝術上之地位仍創新亦不已, 即可知。 宋戲張協狀元聲作壯 殊不知設使周戲孫叔敖「持廉至死」譬作嬰兒, 年, (幼稚) 何售不是逐步發展?所爭者:嬰兒雖 雖無足取,岩其天眞樸素,亦大可取 則後來戲曲, 在戲劇史上以宋戲、元劇造 漢戲東海黃公臂作少 亦不過是真 研究古劇者, 幼稚,是 人戲劇而 造詣之

起相當作用,有志者何不任之! 尙無知聞,未覓憾事。 足以解決問題。 漢戲與宋戲夾持之間,唐戲之位,不謀而定。 海內已有專家,經常注視, 漢戲虛實之程度如何,所以影響廚戲之說者殊大!對我國全部戲劇史言, 不忠其事之冷落。 近來有關宋 戲之地方資料, 惟對於漢戲之整理與 不斷 簽 闏 現 均 Ä 覺 亦 Щ. 扼

一九八二年七月,牛塘。

### 續後記

**.**唐戲弄再版之稿經增訂後,發現尚有一宗具體資料未載, 必須注入,以免遺憾。 其取義立說,

當從所謂「劇本」之問題出發。 本書第一章去藏節內,曾引王考之說曰:

宋金演劇之……劇本,則一無存,故當日已有代質體之戲曲否,已不可知;而論真正之戲曲,不能不從元劇

始也

王氏時代較早。 彼及身所得見之古劇木確均在元。 惟王考立說,每每不合辯證規律,盡情直遂, 故

步自封。在客觀資料漸漸增多之時,便覺捉襟見肘,窮於應付,因此障礙甚多。 科白戲或話劇,不得謂之非戲劇;不用套曲,不等於無戲曲; 劇本不傳,不等於無劇本; 上文去級節日 無劇本,不等於無

戲劇。 此四層互相聯鎖,已形成一 道堅固隄障,力足以排拒上下四方蜂湧而至之偏見!

此處王氏誤將中國之眞戲劇與其劇本之產生,死死限在元代,分明是一種「偏見」。義因張協狀元劇

木出 世,王氏已覺手足無措,難於招架;事至今日,不料新疆又有七世紀寫本、二十七幕之彌勒會見

記戲劇巍然卓立, 此分明爲一部有曲文、有科白之大型劇本,其予王氏「偏見」之壓力, 較之來至

瘕 後 記

唐

張協狀元 從「學術生命」言,王氏不朽,應予衞護;而衞護之道,則首在去雜存眞耳。 治學自有重點,原不全在此戲曲一考,設若瑕瑜無別,一 者將不知更重若干倍! 願當代學人凡篤信王氏宋元戲曲考之觀點者, 味推崇,則不但遺誤青年,且亦非尊賢之道。 有以深田 思 也 Œ

|漢文, 新疆 第八節又述及「梵劇舍利弗」, 見「梵竺四曲」之第一曲,即舍利弗戲文 文。——此二事一先一後, 化大寺者。 内,已予正 均未明宪。 李遇春、韓昌二君**著文**, 本)研究」一文,中華書局版文史十二輯。 叶魯番,發現一宗梵文寫件。內有三本是戲文,表演如來之應化故事,因指出 以下介紹耿世民於一九八一年發表之題爲「古代維吾爾語佛教原始劇本彌勒會見記 昭示讀者, 式著錄。 若聯 從其所在灰坑深處,發現四十四片回鶻文件。至一九八三年, 繋一九八 尤爲有功。 許說之外,在一九七四年,國內曾有人指焉者縣錫克沁千佛洞遺址 謂曾親見吐火羅文A焉耆語之實物四十四片,時代約在初唐,並已譯 所譯內容雖同, 年 一九六一年夏,此文之寫本原件曾運至北京, 耿氏 引許地山文,體現更多。許文謂一九二三年, 此文來 新顯在唐有戲,上文第三章劇錄所列之舍利弗戲,便是。 按李白集內有舍利弗辭一首,人所共親,故本書在劇錄 看, 而一爲回鶻文,一爲吐火羅文, 則 切豁然貫通 **憎不為人所知** 耿氏曾將二十七幕之第二幕譯成 文物月刊第一 其所據原文究屬何體 有呂德教授者,在我國 我國鄭樵 Ŧ; 期內, (哈密寫 施志 第六 有所謂 叉有 餰

旣 再 非外 抻 統査 國· 位 一此項劇本所用文字, 知 頀 其 文字復不能視 大師 者, 譯 作突厥語; 同外文,因之,對它不能 可謂源遠流長、 而終由 耿氏 最初爲印度語,繼由一位聖月大師者,譯作 譯 爲漢文。 一脚踢開, 讀者於此,務當認清:此戲之 勢必將其事補見於唐戲弄內, 流行 焉耆 且. 地• 語 城· 須·

作正式者錄,一如上述諸劇,庶幾心安理得耳。

茲錄|耿文所見「第二幕」中之一段,寫彌勒與佛會見之況如下-

長途跋涉去佛那裏,而鬱鬱不樂(第一幕)。 正受業於跋多利婆羅門。 概葉"天中天釋迦牟尼佛成道後,現正在摩揭陀國孤絕山 (Pasang) 說法。 故事以毗沙門天(Vaiśravana) (北方保護神)手下三員大將之間的談話開始, 就讓彌勒去見釋迦牟尼。 於是彌勒和十六位同伴, 天夜袅, 跋多利婆羅門受天神啓示, 這時彌勒也受天神啓示,要到天中天佛那裏,出家學道。 **告別自己的師傅跋多利,** 要見天中天佛。 **這時**彌勒已滿 來到佛那裏出家學道,並成為 **通過三人之間** 但因自己年邁多病,不能 八歲, 的對 聰 穎過 話,告訴 跋多利 ۸,

佛的弟子。

從右文內獲 告別」者, 知 應是對話中規模之特大部分, 劇木有「故事」, 有「三人談話」及多人「對話」等, **藝事內容可稱豐富** 华 <u>几</u>. 有所謂 「十六位同 伴 互相

|耿文又口: 第二十到第二十五幕, 彌勒講大小地獄, 並逃彌勒解救其中受苦衆生之情況 雖

犪 後 記

主動 頁,每頁 者僅 正 彌勒 反兩面皆有文字;而第二十五幕內,曾見「各種大地獄中的情景」, 而聽衆之多、 規模之大, 亦可推測。 **叉謂劇本之第一、** 二幕部分, 其內容之繁複,亦可 各有

画 外,尙確有一定曲調之歌辭存在,不是純粹話劇。——此乃一項重要分析判斷,不應忽略。 到:凡此種種,皆應注入王考所謂「真戲劇」範圍之內,然後便將「真戲劇」之所謂「真」者,大大拔 難想像,有不俟言。 不可等閒視之。 詶」名稱, 此自非王氏所及料矣。 耿氏指明"「梵文本首先稱爛勒會見記戲劇」" 曾誤會爲「詩律」之名稱, 至於當時所有之「戲臺」、「劇本」等等, 更重要者, 由此且可看出"此項「真戲劇」之時代已相當於中土之初唐, 應予糾正。據此,吾人正好肯定此項劇本內,除有大宗 到焉耆語本中, 必已隨之進展,其達到多大規模, 有人對此項「戲劇」所具唱詞之 然仍 當更不 須顧 對白

得 事, 威 種骨灰 脁 茲再縷述外國學者早年對於我國此種古劇/會見記之研究,曾如何熱誠,其意義更深,令人不· 已足說明在古代塔里木盆地,確曾有過戲劇表演。 |耿文首謂在一九〇六年|新疆 盒面畫有多人,作演出戲劇之場面;有兩人戴面具,而彼此之服裝不同 庫車附近, 已發現日本人名大谷者, 日本人外,耿文續謂於本世紀初, 組織新疆考古隊, 德國人· 僅 此

德國 在性 想, 和 彌勒會見記成書的年代」一文。——綜上亞、 **繆萊外,德人又有葛瑪麗者,** 戲弄」之事業中,獨得之歟? 脒 切注意,已到俗稱「熱火朝天」地步。 歟? 篇跋文, 亦同有新疆考古隊之組織, 人繆萊 年, 魯畓亦有考古隊, Įtī 能 否認新 屬為國家之疆土數?對「新疆」二字, 登高一呼,仍算及時,不僅昌文明、續絕學,且有以招國魂, 亦是演 均已刊布。 在一九〇七年研究此残卷,曾寫論文,題曰「對確定中亞 戲。 德人、法人外, 其又曾將回鶻文本及古焉者語本之某一段落, 獲觀另一件回鶻文之會見記殘卷, 於一九五七年印行會見記殘文兩種。 另得一骨灰盒,上面畫四人,戴面具,穿緊身衣。從戴面 然而同時此事却爲國內戲劇史家所「不齒」,豈非怪事! 尚有土耳其學者色那西 歐兩洲諸學人所為, 奈何不顧名思義與實事求是?從知耿氏 可讀者僅數頁, • 特肯,於一九七〇年,亦曾發 說明會見記戲劇早為西歐學 彼著名之文化強盜, 昭萬世矣!顧何幸又能於「唐 種不知名語言的貢獻」, 同時譯爲德文, 佔全害十分之 一 加 三 法國 U 表關 (於一九 陋敷? īfī 對 點推 伯希 者 與另 딛 深 於

曾運到 有文介紹回鶻文會見記, 耿文於述葛瑪麗後, 北 京 並攝下照片。 國人早期研究可數者,僅此一人而已。 提及我國馮家昇教授, 曾於一九六二年交物雜誌之七、八兩期 一九六一年夏,寫本會見記原件, 合刊內,

續 後 記

一三六四

|耿文於此事有結說,啓發甚遠,不可不讀

**会見記是一種原始劇本。** 新疆塔里木盆地從古代起, 不僅以歌舞著稱, 而且戲劇表演很早也已產生。

這點從文獻記載和考古材料, 都可得到證明。 歷史上新曬戲劇曾給內地漢族戲劇的產生和發展以 很 大的

影響。..... 近代南疆也出土了一部分用古代驅茲 焉濟語和梵語寫成的戲劇 殘卷。 (原注: 常屬於 唐

<u>"</u>

渺茫不可知事。 內地漢族戲劇的產生和發展以很大影響! 究不斷展 伎藝方面是歌舞與戲劇之辨,區域方面是中土與邊疆之辨;加之眼前仍有新文獻發現, **一開,不再落外國學者之後?爱不憚重複,** 所當問者:今而後,不分中土或邊疆, 特於此再引上文中句,為本文殿:「新疆戲劇會給 是否尚有人爲此躍而與、進而取, 使此 未來不是 頂研

一九八四年七月,在揚州,牛塘。

### 索引

### 甲 說明

(一)索引作用,正面在便於貫穿理論與材料, 反面正與「唐戲百問」之一部分作用相同, 在便

於檢討本書之疏略與錯誤。

(二)索引作用,儘量避免與害前之目錄重複。

(三)全書之注文,無處千條,其中頗有內容,但非書前目錄所能悉見。 茲特擇要編入索引,以

便鉤稽。

繑 表現於索引之一般部分內,故特設專題索引,以補充之。惟此項專題,必須確有作用,不應泛設。 稿僅設二項,曰「唐戲影響後世戲劇一斑」, 續增。 (四)索引分一般部分與專題部分。 他如唐戲在民間情形如何,亦專題也,則已完全網羅於一般部分五畫「民」字之下;又如唐 專題範圍雖大都見於目錄,但不能完備,而其內容又不易 曰「近代著述有關唐戲之精義」。以後認爲必要時, 再 初

61

弄

部分,當無再列之必要。 麥軍戲之研究,亦專題也,則已見於目錄內次章七節變軍戲, ——舉此二例,以示此三部分之性質如何,並宜如何綜合運用;餘類推。 及四章四節參軍蒼鶻;凡此, 在專題

(五)一般部分每條第一字之序列,除極少數外,槪用辭海內先後之次序。

## 乙 一般部分

| 二郎神:第二十四、70元、1四、二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 場兩事]   10次(10社)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| (八姓) [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][宋] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1][x] [1] | (七言四句) 八四、五十八四、1190<br>(七言四句) 10篇、1110<br>(七言句) 10篇、1110<br>(七言句) 10篇、1110<br>(七言句) 10篇、1110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| (十字緒王) ] 至<br>(十二紅) 二次、四、二名                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (八掛八疊) 完皇<br>(八掛八疊) 完皇<br>(八相押座文) 六宝<br>(八世) [三七<br>(九世) [三七<br>(九世) [三七<br>(九世) [三七<br>(九四樂) 200<br>(九四樂) 200<br>(九四樂) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九四鄉) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九) 200<br>(九 |  |

ーニスポ

(人面) 兎 |干倍之力] | 夳|

、人猴合演) 冥宝、冥云、冥园 【人爲戲】 弗、三六、四六、四六

**(入陣曲) | 六三、尭三、尭雲** 

(了姓) 麦

三畫

① 類 克里

(三反語) 一器、二盌

(三仙會) | [24] | [天]

(三姑耳) 二四

〔三峽伎〕 堯

(三郞郞當) ||一套、|| 圖

□ (収縮能) | | 三四

(三國慶) 弄、(実

[三教人] 喜

〔三教之戲〕 穴0

引

○三教論衡〕 1六、1八0、量六、六0、七元、 造0、遗三、八)四、10至

〔大木〕 会

〔大曲〕 光、三栗、三苓、三宝、毛ら、六01、

大〇四、六三六、大九五、七〇一、八六八、八七四、

兄矣、九二、九二、! l j j j

(天) (桑

〔三釣酸〕 八六

〔三代之戲禮〕 三法

〔上乘〕 益望

(上壽) 電

(上雲曲) 二元

〔上、寒樂〕 一、七、三元、英二、六五三、10九二、

〔上下場說明〕 | 10天 〔上下場〕八宝、九実

〔上官唐卿〕 [054

〔乞寒〕 吾、吾]

(千滿川) | () 元

(叉馬) 蓋岩

〔日號〕 [吳子、先宇、九宗、魏0

(日語) 公30、公公

(主服) . 20

〔三遍由體〕 505、401

**天排** 

たち

宝0、空

(大面) 10次1元1、西; 、玉夹、死0次1至

【天姊】 【栗、霓玉宝]

11元0、11元5、11六1

〔大酺〕 至、空 「大設」 実「、発記」

(天樂) | 完二三六

[天優] [0英][三

〔天戲〕 三半、三章

(大合樂) 空!、!!!元

(大矛盾) さ、異0

(天郎県) 〔大衆化〕 蓋、た盆 102至

(大傀儡)

一三六七

〔大樂署〕 矣1、10] (一) [1] 【大蜡腻】 

天江東注 〔大江東去〕 [空、衣室、よ露 会

〔天予秘戲〕 二层

[大朝音律] きた

〔大蜡承祭〕 [三] 〔天遊仙詩〕 10空

「小曲」;;;;;i量

(小画) 态温

[小唱] 為

小説 哭!

〔小朝天〕 堯(

[小雜劇] 四巽

[小问大異] 云莞、套

小部青聲] [1]]

[女妓] 10完 〔女枝〕 炎三、炎炎、10美、11三

(女倡)

(女媧) 臺

10三;、10三

〔女優坐排場〕 三皇

(女戯) 1000

(安弟子) | III天

色芸

【不諷刺】 当六、当6、200

〔女樂〕 10i元、1ii元

(女優) 1完、宝でMOC、MOI、八OE、

子女三厘、一粟、夫0

(市襄) | 会 字第 10]

[才人] 公全

四

「不滑稽」 古八、宝の

【不忌之時】10片

【不拘小節】 表記

三六八

(不能舞歌) 三

(不逞之徒) (不唱反切) 九六二、九六二、九六五 九三、[0·岩

(不稽之詞) - 温

(不調少年)

(丑) 異

[丑材] 異

(丑角) 電影、二異、二字

(中心) 堯

〔中唐戲〕 〔尧、尧宗、喜寶

(中印戲異同) 為、容監

(丹首) | 云

(五方神) [三]

〔五代設弄規制〕 岩三

【五人爲火〕 [40°,10]m

〔五花爨弄〕 10、公元 〔五方獅子〕 善霊、霊宗、実内

(五縣天子) 実

(元稹詩) 10名

〔光劇所長〕 [50

〔元劇参考〕 44一、名三、四三、八七、、

公公、10公

[元劇崛起] | | | | | | |

「内人」 質5、500、10至0、1:117、1:15

〔內家歌〕二六

〔内教坊〕 屬字元00、10gi]、10gc

(公孫大娘) [0]第7]0<u>2]</u>

(子奏) 11111

(天樂) |三

(六變) []]]]

**「六國朝) 開** 

【六合舍人】 堯雲

(分祖師) 二酉、三皂 、分類〕 「蝗、 崇三、 も六

〔分在根本〕 公民

引

**〔分朋角戲〕 元1、200** 

(勾闌) 一完二、二类、1) 景

(勾當音聲) 空天、二、四

〔化裝〕 善先、登0、空六、三0四

[化裝隊舞] 汽量

〔太白星〕 10架

〔太常寺〕 夬[、10篇、][1]、][1]

三 등

〔太常棃園別教院〕 || || || || || || ||

【太樂令】 発气

(太樂署) 401、11110

〔太樂奏伎〕 [0]]

〔天台山仗〕 二六、尧

(天竺神咒) 三()

〔孔戲〕 「実、奈三

〔少女伎〕 [6]、宍三 〔孔雀經〕 三七

〔少男伎〕 嘉昌

【尤能】 聲、10英

**旬**直 豊

(引機) 置い合

「可歌舞」四二、四三、四二

〔手搏〕 [崇、]宅]

〔手皮帽〕 二哭、二卖

(安相) | 三二、三美、三亳

「文辭」 10:0、10:1

〔文康樂〕 [[三][三][元][0][二]|||三] 八九七、九〇五、九五五、一二四六、二二五〇

〔文舞武舞〕 [空、] [天、] [Sh (文學性) 交、入益、六六、二10

(斗葉胡孫) 異層

〔日本樂舞〕 八

〔日本關係〕公、雪10、雹1、栗10、芫10、

〔日華輕利巾〕 尭三 大〇三、大四周、大四七、大四九、六七〇

(木人) 四六、10六

「木人賦」、宅

〔木人戲〕 一 奚、公 奚

一三六九

「木大」 三当、岩一、八〇六、八〇七、八一四、 分別、公芸

【木大漢】 益三

(木女) 貿易

(木面) (木笏) 堯 உ

(末偶) 墨、三美

「木偶戲」 三汽

(木質) 第三、岩菜、公蚕

|木質人]| 古霊

「木老人」 空雲

〔止境〕 罕

〔止於此〕[蓋、宠言、害无、〇八

[比日魚] [[四]、[]望

[比較研究] (含)、容量

〔比較價值〕 夬、三三三三

、水飾) 当、質量

(水調詞) 桑犬和宮(10余)11春

〔水神故事〕.0%

(火脈) おお、むぎ

(片段) 全

〔主文不主聲〕 三回、10年]

(主曲不主戲) 三寅二酉

(主觀太過) 吾、三八、吉六、八日

(主脚配脚) 会三

(王彦典) | [8]

〔王公名質〕 云霓

〔王符宮戲〕 云八宝光、10四1

(王難得演武) 宝

五 畫

(主力) 黑

全角 . O.50

(主座) 

(主魏) 釜

(主題) 四八0、至00、五三天、六二四、六四四、六八七

〔水紋地衣〕 [ 会、 究

(宝基) 10量

〔王含揚〕 10氪、11畫、二夫

[王感化] 10至、二位、二人、120、

二九

[仙倡] [完] []完]

**福人 100、1951** 

〔仗内樂散〕 5011

〔仗內教坊〕 t0il、t10

〔主聲不主文〕 [0七]

[仙紹曲] [0]兩"][宝

〔仙韶院〕 [0]宣、[[宣、[]冥

「仙韶院副使) 101六

「仙鶴子」(0HO

**(何怪故事) 宝** 

(代言)::[[宋]三実、禹0四、四宝、四天、水夫:

七10、七11、八七0、八七、八七三、八七七、 八九四、九二五、九三四、10七三、10八三

10分、1.0金、111台、111七1

三七〇

| (以戲爲禮) 1007(三元) (以觸爲離) 42 (以觸爲難) 42       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (以非爲是) 写三 (以非爲是) 写三 (以非爲是) 写三法(四四,光七,八二、          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 〔以女扮女〕八00             | (令) 表代表 (代言問答) 光星                                    |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|------------------------------------------------------|
| (古孫州) <u>美</u> (古本風) 三三、三百<br>(古本風) 三三、三百 | 〔古妻〕 共。〔古妻〕 三宗                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | [牛嚦劇] 哭: [北雜劇] 三光                                 | (出機)   (別)   (出機)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   (別)   ( | 「出」も、語も、光宝」(以優諫代優戲)も元 | 「以先聖爲戲」 六四(以文宣爲戲) 六四(以文宣爲戲) 六四(以夫子爲戲) 六四(以夫子爲戲) 六四   |
| (四大諷刺劇)    (四大諷刺劇)    (四大脚色)       (四大脚色) | (四變) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 天(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四轉) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(四時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지(回時) 지 | 【右延】三三、1015<br>【左右教坊】 507、1151、1151<br>【史彦瓊】 104] | 〔可笑之語〕 [完、公置〔可笑之語〕 [完、公置                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 〔古代無戲劇說〕 三0 「古劇破産」 三夫 | (古劇年) [四] (古劇三源) [四] (古劇三源) [四] (古劇三源) [四] (古話劇] [四] |

崇

| • | 國朝) |
|---|-----|
|   | 四四九 |

〔四十九設〕 [1]0、空気、空、1[三]

**「四層聯鎖說**」 空

〔外〕八盆、公室、全英

「外末」八四、公宍

、外國關係〕 三、·丰、·夫、二六、三八

六四、六二六、七四、八六、

〔失自山〕 禹、至云、吾云 [1]生、[三六、[三]

〔失名變文〕 10回

[巧喬] 番、「尭、李三、李皇

〔巧發微中〕 室

〔市肆閒〕 哭皇

〔布景〕八三、堯玄

(布景戲) 三二

(布置逃簡) 兖三七)

〔平天冠〕 堯[

【平面伎藝】 三五

【平城故事】图10、图10、图3

〔幼稚〕 杏、芡、四豆、宝石

〔日〕 七天、光二、光三、八0五、10天、11元四

〔且戲七事〕八四

(末奚) たば

〔末與宋〕 八豆

(国郎县) 実

〔貝色基礎〕八01

〔末〕 晃允、八至、八10、11元四

〔末尾〕八三、八宝、八四

〔末泥〕八量、三四

(末酸) | | | | | |

(未即性) 八二 (未即生) 八二 (未即生) 八二

【末厥生】 40歳(八)]

(宋業) [1][

[本質] 六] (六三

(本色官) [0][\*\*,10]E

〔扑擊〕 景宝、益〕

〔打〕 三、篇0、元号、炎三、春天

〔打和〕 公完、公語

〔打和鼓〕 八完、公置

(打散) 公正

〔打調〕 三器

〔打諢〕 景代、景代、光学、三金

(打一和) 公語

〔打花鼓〕 〔完、全

〔打連廂〕 至2年

〔打報的〕〈霓、〈汽

[正旦] 杂气[0]]

(定末) 八二、八天、10晨

(正名) 悪

[正劇] 三完、三三

(正樂) | | | | | | | | |

[五員官] [0]字

(正典疑) 公の

〔正雜劇〕 『兌、公告、公路

(正式戲劇) 三二

| 150六、1521     | 九八:、10回五、10五1、11万1、11万四、 | 八八六、八九八、九〇八、九一、九八三、九七二、 | <b>六五五、六八〇、七二三、七三元、七五三、七九〇、</b> | 五四八、五五八、五六一、五六二、天四、五九、 | 四四六、四五〇、四八三、五二〇、五二七、五四七、 | 三六二、四01、四0至、四1元、四1年、四三六、 | 1.四七、1.七二、1.九四、三:(0、三.九四、三七八、 | [五]、[五八]、[六九],[七七]、[九](二]]]、 | 〔民間〕 咒、允七、10大、11三、三元、180、 | 〔民家〕 [美     | 〔民俗〕 交充、11:1四 | (正) (正) (正) (正) (正) (正) (正) (正) (正) (正) | [正面資料] 立  |
|---------------|--------------------------|-------------------------|---------------------------------|------------------------|--------------------------|--------------------------|-------------------------------|------------------------------|---------------------------|-------------|---------------|-----------------------------------------|-----------|
| 套"、三 <u>关</u> | 〔民族文化〕為「益、西元、六二六、六七、     | 【民口民郷】 当国               | (民間趣味) 盗咒                       | 〔民間歌謡〕10克              | 〔 <b>民間意識〕</b> 二元        | 〔民間疾苦〕七二                 | 〔民間俳戲〕 三二                     | 〔民間音樂〕 200、20人               | (民間故事) 五五五五               | 〔民間表演〕 九三   | 〔民間文藝〕 1195   | 〔民間口語〕 方ご                               | [民間小曲] お] |
| [生旦爲主角] 実代    | 〔生旦聯舉〕當、六二               | 〔生旦對立〕八至                | ]   四二、一   元九                   | (生見淨丑) 完、大一、八陽、至五      | 八二七、八七二、一〇九九、二二九九        | - (生且戲) 옆、10世、127、1皇、121 | 三元                            | (生日) [八四、八四三、10三元、10八元、10    | (生)[元、八0五、1元6             | 〔玉樹後庭花〕 455 | 〔玉女行觴〕 三      | 〔玉女樂〕 [三元、][四]                          | (玉馬隆) 奈兒  |

【民間儺】 10K、第K、亳宣、11K0、11P.

(玄宗) 二四二二四

[生願對立] 八0年

(田元帥) 二四

【生長時期】 云、豐]

(生郎末) 尭酉

[生旦歌舞戲] HEO、101×

(玄虚令) 空

(永樂大典三戲) 盎!

〔永樂大典〕四

〔永久性〕 蓋三、蓋。七二

引

(民間性) 突

〔民間舞〕 空云

[凡間詞] 谷

一三七四

| 〔石野猪〕   0年、[140 | (石動桶) 公0、10点              | 〔日連變文〕 410 | 《目連戲》 揭气05、至0、茶票         | 〔皮黃戲詞〕:040~!110 | 〔白居易詩〕10次              | 〔白夾衫〕三宝、先0  | 〔白打使〕101六、11盎 | 〔白說〕入室、空局 | (白語) 九三、也之、九盟 | 〔白馬活胡兒〕 奈穴      | 〔白馬故事〕 卒] | [白馬曲] 兖      | (白馬) 奈 | 〔白迦〕:0宪           | 〔白〕 九三三、九四四、九四五、10九0、1100 | [申漸高] 10台(1171)         | 〔田都兌帥〕 [180 | 〔田公元帥〕 二四 |
|-----------------|---------------------------|------------|--------------------------|-----------------|------------------------|-------------|---------------|-----------|---------------|-----------------|-----------|--------------|--------|-------------------|---------------------------|-------------------------|-------------|-----------|
| (先天性諷刺) 異]      | (先生) 公司                   | - 〔兇人〕[宝   | 〔伎樂面〕 <0<<br>、<br>六二、六四年 | 〔伎藝劃時代〕:0世      | (伎藝性)完二                | 〔伎藝〕110年、岩四 | 〔传見〕 0:       | (伎作) 10至  |               | 〔伎人〕!01%        | (   (     | が書           |        | (立體伎感) 宝宝         | (立部伎) 105、200、201、25      | (立講) 九元                 | 〔立唱〕 北充、九八  | 【石賽山】10浜  |
| 一二完三            | 〔合 生〕 二六、:140、12元、六元、10元、 | [各歌] 10元0  | (危點) 八异、八兕               | 1101/101/1011   | 〔印度關係〕八、雲三、天七九0号、10八1、 | 〔印度樂〕 655   | 〔列仙〕 10名1     | [全棚傀儡] [  | 【全面情况】 老      | 〔全面完整〕 <b>完</b> | 〔全用故事〕 元二 | 〔全以故事〕 三名、元二 | (全唐文)四 | 太三七、七三五、10三八、12九次 | 初九六、四九七、五一四、五二九、五三二、<br>1 | 〔全能戲〕[六]、三西、天西、四0三、四0六、 | [全貌] 層      | (全神) 四    |

**〔合生戲〕 | 毛、10空、10会、11咒** (合替) 公門 (合曲) 光光 [合在枝幹] 公三 〔合笙〕言言 [合唱] <u>110</u> 【名陷俳優】10三 〔名情〕 戡、:兖、炎二、凸八 (青名) ||10装 〔地方傳唱〕 空宅 〔地衣〕八三 〔在陳絕糧〕 宍三、宍岩 〔因戲作語〕 充富 (可顧與前瞻) 空 [回波詞] [平] ,因語作戲) 空景 〔地方音樂〕 五五、垂西 [地方戲] 古[新]六六[三]四[1]三] (安樂中) 〔地理關係〕 八、六四、六七、六八、九0三 〔好猥褻〕 [ 宍 〔夷歌〕 歪 【多虚少質】EHI、110K 〔寺子箋〕 二六 〔安悉香〕 | 05三 【安金藏】 1024、11至 〔安公子〕 兕二'尭] 〔好戲何在〕 翌 [好事者] 吾先、10111 〔安轡新〕:宝、六克、10兲、11三 〔安樂舞〕 云穴 (安不開) | 10至11 (妃主情貌) [15] 「如眞無二〕 岩、「岩、「岩」、宮三、宮三、 〔尖新豪辣〕 八六 〔牧呵〕 益皇 (曲目) 究() 〔朱相非相〕 [崟、三三、蓝 **(朱國賓)** 101天 (曲辭) | 10犬 (曲破) 九雲 〔曲〕 등、三元、宍1 [池鶴八絕句] 六天、10-10 〔江南上雲樂〕 [[三] 〔江采蘋〕 二六、二三 **|| | | | | | | | | | | | | |** 〔曲龍山仙故事〕 10至 **(百戲人) | 100g** 〔百戲〕一、100、1量三、六1三、宍七、凸下、 〔朴挟摑搭〕 美气笔0、空光、空8 〔朴擊〕 見「扑」條。 (曲)自相生) 公公司 九四七、九五七、九六二、101六

1 三七五

引

一三七六

| 〔老崔嵬〕六            | 〔老郎權〕 [[紀]] [元] | 〔老郎神〕 11957 11857 11857 | 〔老生〕八岩    | [羊下採桑] 岩の | 〔羊頭渾脫〕 秦公、美公           | 〔羊頭神〕四九,長六、10名               | 〔羊門〕 完一         | 【米萬槌】10蓋                | [米都知]   0尭 | 〔米禾稼〕10芸  | 「竹竿子」三宝、八云、八四、九空、100] | 〔竹馬〕 光六       | 〔百種萬物〕 [4]四、[3][]            | . 四元七、九五:    | 〔百憐百悼〕 完、完、完二、四三、四四、 | 〔百舌鳥〕 吳元     | 〔百戲性質〕四七     | (百戲衣)10至、九公       |
|-------------------|-----------------|-------------------------|-----------|-----------|------------------------|------------------------------|-----------------|-------------------------|------------|-----------|-----------------------|---------------|------------------------------|--------------|----------------------|--------------|--------------|-------------------|
| 【至僧】四三、四七、1九三、四0四 | . 0 5 5         | 【自家何用多拜】 荷、八台、吴玉、       | (自然神態) 四方 | (自造科金) 公公 | 〔自教法曲〕 : ! : 元、! ! = ! | 〔自弄弄人〕 [三]                   | 〔自在冠〕           | (自嘲) 130人               | (自白自唱) 毛   | (自自) 2000 | 〔自由職業優人〕 害            | 九[五           | 「自由」 190、191、10元、元九、六五元、八九0、 | [臣僚演戯] 10iii | (肉傀儡) 醫、弄、質元、醫七      | 〔考據通病〕完善     | 〔老蘇莫遮〕 芸芸    | 【老棗樹班】 [1]四       |
| 〔西河師子〕 蓋八九七       | (西河湖)から         | 【西凉樂】 甍0、六字             | 〔西凉部〕 盎:  | 一二元五      | 九五三、九七八、九八八、10七畳、11至0、 | <b>丸</b> :七、九二六、九二八、九四六、九五〇、 | 玉色、七八、大七、八四、九二、 | (四)原传】 四、咒、八元、云网、王元、五咒、 | (西涼) 尭     | (四音) 心穴   | 【西曲】  宝1、11天1         | 〔行家生活〕〔英、101三 | 〔行主詞〕                        | 〔行歌〕 哭       | 〔行曲〕三0岁、三室、西久        | 〔后処入戲〕   50萬 | 【色藝並重】10四二二六 | (色荒) (大人)01人(091) |

(西涼觀燈) (西河劍器) なや (但見) (6) (似戲非戲) 垒

宅、公、六四、六六、空、、 九〇三、九五、二三七

-E 畫

(串演) 二醫

(伶人) 唐、101章

〔伶正〕八登、1017、1015、1015

(恰正之師) (君、及盆、君)、10.人、

101天、10三四、105天

(恰官傳) M1、100m、10m元、1mom

(徐師) 八公金

) ( ) ( ) ( ) ( )

(伶劇) · 完

〔伶使〕 [0]酉

(伶官) 1055、1055、11元1、180章

(倫宦) 10"黃

(恰**集**) 吴、八玄、10八、101天、1015

[低級趣味] [][[

〔佛子上〕 110至

【佛子扮演】三七

【佛所行讚】 査】

(狂歡) 三三

〔冷熱相激〕三[七]至"五元"五

〔君子之事〕 莞、兲旨

〔低級興奮〕 三二

(何懿) 三h(太三,10ga

〔作坊〕 ] []]

〔作語〕 崇"尧天"。酉

〔作場〕 三盎、三雲

〔作女見子〕 [1]"夫皇

〔別趙十〕 三八、冤三、君も、〔三0

(別教院) IIIO

(吟生) 八蚩、八汽

(吟唱) 10元071:0景 (吟笑) 哭言

(幹詞) i0克

〔吟歌〕 空

|野棚|| 異

〔含意義〕 完三

〔星答〕 仏霊

〔吳姫〕 1051、1054

[吳安泰] [] [] [] [] [] [] [] []

〔吳彩鸞故事〕 10元

〔呂太后〕 異["毛]

(呂敬遷) 10至

〔吻角秘卿〕 墨丁寶

(呆) 公兇

[呆木大] 公誓

11年七二

31

|   |   | _ |
|---|---|---|
|   |   |   |
|   | _ | - |
|   | _ | - |
| - | _ |   |
|   | ┙ | Ļ |
|   | 1 |   |
|   | _ | - |
|   | 7 | ι |
|   |   |   |

| 〔岑參詩〕 [0六] 「弄老人] | [尾旂弄] 七     | 〔周筵〕 九窗 一 〔 弄加官〕 | 〔宋初唐初之較〕[空]   | [宋化裝舞隊] 八0三   [弄孔子]      | 〔宋三教論衡〕 共]<br>(宋三教論衡〕 共] | 【宋不及唐】               | [0八四] [0八四] [0八四] [0八四] [0八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [10八四] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] [1000] | 央宅、先生、元大、元大、元大、元、 「「弄 疑 大 ) | 八三七、八四三、八五三、八七一、九二五、 (一)、「天」縣) 八四九、八五一 | 〔宋戲參考〕 実も、七式、光二、八八八八元、 〔弄調〕 二 | 【宋戲】   三半        | 〔宋渾〕 (条1012) - (条仙) も | 〔宋恕〕〔 <b>天、101三</b> | 〔妓官〕 101天 (野宝) (野宝) 大(野宝) (野宝) | 〔妓女〕 10四 ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( | 六五、元] [ [ 巫覡歌舞] [ ] [ ] [ ] | [夾谷會]   夫、145、164、三6、大5、   〔巫歌〕   三三 | 〔均衡發展〕 元]                   〔巫山女〕 〔0空 | 唐唐 |
|------------------|-------------|------------------|---------------|--------------------------|--------------------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------|-------------------------------|------------------|-----------------------|---------------------|--------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|----|
| 四七               | 五四九         | -뉴               | <b>失齊、三三天</b> | 〔弄孔子〕 1七萬、1克、1九三、六〇、六八萬、 | 公<br>公<br>元<br>元<br>元    | <u>元</u>             | ===                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 〔弄癡大〕」云で記ざ公で10章             | <b>光、八五</b>                            |                               | 、交汽              |                       | 7.101天              | 冠、121至                         | =                                              | 3 1811                      | <b>=</b>                             | . 0九至                                 |    |
| 一〔快活三娘〕冕         | 〔忤廳助〕 古天、九会 | 【弟子】1080~11元     | 〔弄猴黃鶯兒〕 哭     | 九〇五                      | 〔弄賈大獵兒〕見「賈大獵兒」 空1、       | 〔弄蘭陂王〕   兲、「岦、尭」、「宍四 | 10五五、10五八、110六                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 〔弄婆羅門〕一臺、一克、云亭、墁、九八         | 一三六                                    | 101六、10四六、10五六、10五八           | 七八三、九〇九、九一八、九四六、 | 【弄假婦人】二三、三、三言三三、      | 【弄郤翁伯】見「郤翁伯」條。      | 〔弄小五福〕 七                       | 〔弄獅子〕 長突                                       | 〔弄爲戲〕 誓0                    | 〔弄多軍〕 壹宝、5元五、10元七、15元元               | 〔弄假官〕 [三] [08]                        |    |

〔快焉三郎〕 冕、空三

「成套」 云

(成輔端) 奖、元0、公运、10年1

(成見爲蔽) 吾()

【成熟時期】||云|、雪|、|||寛

(成熟階段) 三台

.成熟之戲劇] [臺

(粉片) 三層 (我好比) 公名

【扮相】 吾.0、卆三、杂美

[扮唱] 九天

「扮演」 八.0

(扮故事) 四屆

〔扮而不演〕 [22]、250

(批拉) 宝!

(折) 2奖

〔折上中〕 盎

. 折紅連隊) 売売

15

〔改送〕 凸完

〔李百魁〕三二二三

〔李伯憐〕 20発

**(李花開) 10층、1元** 

【李阿八】

〔李家明〕 卆、「八、元0、吳0、10完、

二会、二会、二会、二全、

〔攻其所蔽〕 兲台

〔更衣易貌〕 三三、空0、穴穴

【李天下】 [公元] 宝字、[100元、[0lil],

二哭、二夫

【李仙傳】[善、三天、元益、[0]尺、

] 0河中、10至0

〔李可及〕 卆、1字、1八0、三八、六八0、

七元、九四六、101元、10gh

【李白詩】10六

25%、10公

〔李家明妹〕 10至

【李猪兒】||夬、||100

(李隆範) 売1、1011

(李機岌) 岩(1011 (李龜年) 卆、10至0、111三、11六1

【李商騰詩】[0六、三六

(杏壇三操) 大三 【杏花天木質】 去

(杜洪) 10%

〔杜陵叟〕六屯

【杜蘭香故事】10元

〔求僱〕 尘[、[0四]

〔汴州大酺〕卆三 〔求眞與求源〕 全

〔沐猴而冠〕 吳六迢』

(泛聲) 九二

〔男伎〕 : ] 등

[男優] [0i]][

(男樂工) |||!

一三七九

| 唐戲弄                                            |                      | - 三人〇                   |
|------------------------------------------------|----------------------|-------------------------|
| [男女合班]                                         | (記郞) 突气夹岩            | 〔效果〕 兲四、忢0、五1、玉壹、¥10    |
| (男女合演) 咒ゃ、吾酉、[0四]                              | 〔阮郎迷〕 晃二宪七二兔         | (卑凡廝)八0米                |
| 〔奶粉女裝〕 三六,"再宝、"夫术、三三宝                          | 〔阮郞歸〕 咒言:"夫士"七三      | 〔卷衣〕 二六、1017、10三        |
| [秀育] 10記                                       | 〔希臘古劇〕 [20]、三四       | 〔叔手子〕 吾先                |
| [見風原] 二古、古光、八色、二之。                             | 〔希臘關係〕 [三]           | (周凧) 1050               |
| 〔見景生情〕 弘一                                      |                      | 〔周畴〕 三三                 |
| 〔角觝〕 壹、三、一齒、一益、三兒、三克、                          | 力畫                   | [周儺] 三二                 |
| 九六0、1三111、10四1、11.五四、10五七                      | 〔兒戲〕 四、二、充八、八二       | [周家班] [四]               |
| 〔角觝戲〕=1:1-1\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\  | 〔兩歧〕 <del>10</del> 5 | [周季南] 10至               |
| 〔角觝之遺〕三百                                       | 〔兩院〕 二六              | [周季崇] :3至               |
| (角觝結構) 301                                     | (兩面性) 八三             | 〔周優人曲辭〕                 |
| 〔角觝傳統〕[] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [ | 〔兩兩和當〕 宝0            | - (冗願) 売一               |
| 〔角觝餘風〕[吾]、吾(1                                  | 〔兩部兼備〕 一元:元0元        | 〔和市〕当0                  |
| 〔角子羊門〕  完]                                     | 〔典庫〕四代、至00           | 〔和尚〕八言(八聲:10]=          |
| [身預俳優] 堯三                                      | 〔初唐戲〕 〔 壼            | 〔和尙戲〕  臺                |
| (車棚) 作品                                        | 〔初期變態〕 蓋望            | 〔和尙俳優〕三七、410、4K三、10.1七、 |
| (車鼓弄) センコー                                     | 【初型歌舞劇】 507、五天       | 1.05                    |
| (車船機閣) 四番                                      | 〔初唐進士取名〕一七           | 〔和尙教坊〕三天、夬三、101七、三量:    |
| (字骨櫃) 10至12番                                   | 〔刻劃魚龍地衣〕:000、10g4    | (和來) 惠宗聖記               |

〔和脺〕 F0m

〔称賢〕 上元

〔和聲〕 1六0、表8g、至8g、11天11 〔和馨辭〕 公元

〔阻鬚弄〕や[三] 〔和羅〕 七六

〔取音〕 八宝、仝雲、八雲

【取義】 凸宝、全雲、全雲

〔夜华樂〕 鋁三、器

[寄旦] [左]

〔奇伎異變〕 三三

(妲)吴0、宪二、金官

〔孟姜女〕 実三、たち、八克、元一七、10七1、

[孤] 丰、八圭、全

引

〔宗教關係〕 七、[ 方

〔定場〕 [光]、炎六

(寅卿) 尭些

(宜春宮) jijje

**「宜春院」[臺、108]、108(\*,11)天** 

〔宜春兩院〕 1050

(荷玉樓) 10gg

〔帖爾優倫〕 元0

〔底豫記〕 交欠

[念誦] 九三 (府危) | 兖

(念酸) 八宝

〔愈經行者〕 誤

〔孤骸〕 三天八器

〔定戲〕 [0四]~]0蓋

〔宜春北院〕 [蓋、[1]]、[1]

(拍袒) 墨雪

(拍郵) [叁、三六、5巻、10巻

〔拔豆〕 元天TEOI

【拔頭舞】 1501、150

(昇平樂) 二三

(明心鑑)]]三、]]闔

〔易服〕 八.0、九六 [明清劇参考] 心に

(易貌) 空0

**[易貌變聲] []完、10g]]** 

(性別) 410

〔性質〕||0室

〔戾家把戲〕 10]||

(孟郊列仙文) 三晝

[承答] (呈

〔承啓作用〕 公表、公0

〔披襴執簡〕 凸光 〔承乾演喪儀〕 | 云、| 區

(括棋) 三!

〔服裝〕 遏二二三

、服飾) 450、244

〔東海黄公〕 [美、] 芜、八八

(林邑八樂) [[01]、春8人

(枝詞游說) 塩一

(武戲) [雲

《武打戲》 尝、一尝、亳1、41字、公言、

九三、九四七、九九七、1三十二

(河濱神)10金

(法曲) |||||

**[法曲弟子] [1107][三** 

〔法曲樂章〕 1150

【法事戲】 [[芸]

(法部) 二:三

【波斯故事】 吾寅、至吳、天六

〔波斯青樂〕 [宋]、[宗]

〔范顏回〕 '畫、'矜三、乔先、乔0

〔物爲戲〕 尭、四天、冥二

〔狐媚〕 [语、] (元] [语]

〔独〕 宪言、公兒

(玩諷) 三英

(直線進展) 四完

(社戲) 霊0

〔社會作用〕一次、完三、炎呂、も00、生言。

〔社會問題〕 五三

〔秉笏〕 尭哭

(羌胡之聲) 霊!

〔舍利弗〕 益、三、第三、治、父亲、

10充、1美0

(花里) 宾

〔花氊〕 盍]、芫宝

(芳林門) [1]元(1]三

〔直接反抗〕三元、兲1、左羌、左三、上西

(直接模仿) || || || ||

〔知己與知彼〕 全、丟0

造、造

〔泚會背景〕 交〕

(長命女) 兎1

〔長歌〕 光発

(長生) 公景

[長入] |||黃、|||六]

(金鐵曲) 岩]

【金元戲參考】 八三

〔金風調〕至0

〔迎娘〕 10至1

〔迎猫〕 三宝

〔長短言〕 八三

〔長恭假面樣〕 台四

(阿軌) 突1、10量

〔阿叔子〕 第7、50元

「阿婆舞〕 10四7 | 1六

**、阿遼破) 50元、五三** 

〔阿闍世王〕 公0 【阿布思賽】 完美、EO光、完三、10.1至, 10四: 10元

〔迎虎〕 三宝

## 〔阿與我死也〕 云、三七、云孟、玄老、 也元、45K、10至0、115m

(附記)

【附莖〕 八玉、八兲、八三、

(附會) 40、41、二長、二元、二畳、

二烷

【附會部分】 八

【附薩單時】 八宝

〔雨淋鈴〕咒: [10晃

(雨懼稅) 10益、二至

【靑州大設】 たお、た場

〔靑貮故事〕 [0元]

〔非參軍戲〕 岩穴、岩头、岩、実の

〔非假官戲〕 芸

(非君子之事) 亞宗

(非部伍之聲) 4完

〔非優伶演員〕 吾先、忠美、100岁

〔非演員之劇中人〕 完

索 51

> 九 畫

〔侮李元諒〕 [三]

〔侯侍中來〕 〔六、宝光、八回、投兴

〔侯思止故事〕 另

、促著)、八声、八美、八三、八四、八四、八四、八四

[俗情] 10分、10头、11等]

(俗樂] 八0、八六、元00、1111、11三1、

[三]三、三层

(俗樂部) ||III

(削弱唐殿) 三昊

(前頭) 二芸

(前頭人) 三芸

〔前臺主任〕 10量

〔南晋〕 たら、た西

〔南戲〕八至五字、11字5、1561

〔南北曲〕 | C字O、10字1

(南北樂府) 吉二

(南歌子) 全言

〔南曲九宮正始〕 凸三、二夬

〔南宋劍舞〕 穴

(奏) 壹

〔叛逆性〕 [ 冥

【即事即景】 [ 完、言

(即事) 一夫、覃六

(奏散) 凸岩、凸凸

〔客觀太過〕 芜、壳八、八0㎝、八宝、八六、

岔

〔室内戲場〕 杂七

〔宣徽院〕 || || || || ||

[宦者演戲] [0<del>1</del>

[封建意識]

〔帝王演員〕100只

(帝王編戲) おこ

(形) 全

【形與影】:0台:110元

〔形式主義〕 | 臺中

〔形式與本質〕 噐

一三人三

| (待考部分) |
|--------|
|        |

(後毫) 杂一元天、杂八 . 待考諸劇〕 実三

〔後世習慣〕 嘉

〔後庭之奏〕 云光、1050

〔後唐莊宗〕 見莊宗

「後堂雜戲」 [ 四

(思想性) 完二

(思賢操) 交乳

(急遍) 宅]

【恆疸】10第711版

(拾麥子) 七三

.特仗爲優] 七六

(按喝) 宝艺八三、 益三

〔按樂之地〕 | [元

〔按聲相喚〕 八二

〔按聲塡詞〕 三三、三云、三七

【政治諷刺】三元、益

[故事] 三三、三〇、10元1

〔故事性〕 º美、\*美、\*羌、八〇三

〔故事詩〕10会

〔故事有無〕 五!

〔故事歌舞〕 弄气无

(春設) 22

【柘枝舞】 むごてたご、たべ

〔柳毅故事〕 10元1

[洛川仙女故事] 10元1

〔洞渦驛〕 声

〔故事奏〕四四

〔故事舞〕七三、三三、元四、二五七

〔故事戲〕 三、三

(研撥) [关六、"揭二、"八八四、"五八、九四、"三四、

〔**砍柴弄〕 七、三**二

(砍鑿階層) 古

「昭君」 空三、空云、突二

|| || || ||

(活孫叔敖) 三元、置、二元、三三

〔炯眼〕 斉、奈 〔炯戒〕 兖

【狡猾】 二天

【玲瓏高常侍〕尭三

〔皇后阿奢〕]三三

(皇帝弟子) [[]](]]

〔皇帝梨園弟子〕|| || || || || ||

〔皇初平故事〕 10名

(相人) 6醬

(相撲) 三吳

(相聲) 170、15天、155、15七

(相離逼) 兇型

【看棚】 | 元二、卆六、元七、九元

(看場) 三岩

〔看樓〕 先長

(砌塞) 売芜

〔秋娘〕 突三、[00]、10000

〔秋胡小說〕 乍0、110只

〔科〕 益気、10名0 (穿插) 凸室、凸穴、凸岩 (科範) 【科套】 『兌 〔科白類戲〕矣、1150、三酉、三六、四次、 【科白爲注】 20名 〔科白並重〕 三宝、八咒、三宝 〔科白〕三六、三三、三六、返二、凸七 〔突興〕む [科泛] 喪 (科語) 公| (穿心戀) 兕二 盘 七、七、七、七、七、古、八四三、八五七、 八六九、八九九、九三三、九八九 〔胡旋〕 父、吾畏、八六、空] 〔胡戲〕 107、120、1511、垂齊,英○天七 〔胡樂部〕 「夬、三宅 〔胡樂〕 [元、天0六、元6世 (胡歌) 奈宅 (胡服) 杏豆 〔胡妲〕 兖、三美、克、、公民、空三 (胡圭) 185 (胡伎) 台岩 (要骨頭) 學室 〔要和佾〕 三章 、紈絝演員〕 | O||g、|O||g 「胡旋女〕 売実 〔背面側面〕 夳、。 空 《致辭》二尺、至10、吾三、盍三七八九三、 〔致語〕 羞心疾不,生云、生者,乃三、九四、 (胡飲酒) 三三、商品 (胡公頭) (胡小兒) 〔胡語錄音〕 克] 【胡漢交融】 蓋二 〔胡兒思鄕〕 丟完 〔胡伎漢化〕||150 【胡醉子】 聂一喜 〔胡僧破〕 晃二 (胡青聲) (胡相問) 〔胡王調〕 吾 為三、九八三五一、三元、三元二三三 なる 一至、完全

一二八五

〔紅鞋飾帶〕 10㎡、二晃

녥

〔紅線毯〕た宝

(胡騰歌舞戲) 臺「、墨密、震の、墨四

(学姑) 公民

〔致鹿女〕 三三、三六

九三七、九四十、1000

(范傳版) (2号

(胡騰) 公

**秦二、秦允、元10** 

【胡盥】 () 弄

,紅樓) 炎炎

「突變」四〇

一三八六

| 〔音樂〕 至三、九九       | 〔音神〕 1180    | 「竜皋誤蜀」と三   「 | (面具時期) 発力 (面具時期) | ·                        | 「面 其」 二八四、三0三、五10、五五六、五九四、四四、 │ ○ | 「面子」 三次、空     | (陌上秦)方言、方光、方言、八七0、10六 )( | (重點與特徵) 五第   | 〔軍鎭有戲〕[於  | (策卒演員) 101宝   [ | (軍中戲) 公言、心言 | 〔電伶人〕 101k | 〔軍倫〕: 完、100八、101K   1     | 〔表演系統〕[15]  | 〔表演形式〕<011 | 〔表演性〕 25       | 〔表演〕 三六、五0六、五一四、七0四、九四五 | 〔表情〕四元、四七一、六六二、七〇 |
|------------------|--------------|--------------|------------------|--------------------------|-----------------------------------|---------------|--------------------------|--------------|-----------|-----------------|-------------|------------|---------------------------|-------------|------------|----------------|-------------------------|-------------------|
| (俳詞) 25          | [俳弱] 公元(10人) | 、俳倡) 80年、元七  | (俳兒之首)四50、閩「、閩西  | (俳兒) 粤至"圈"、[0]三、[0]云、[0冥 | [俳言] (05、二六、金七                    | 〔俳伎〕 [01]([E] | 〔佛〕 至七、大人、10:11、10天!     |              |           | (首舞) 医图         | .飛胡艾吃〕 究代   | (風氣拘囿) 丰   | 〔風醋〕ハギ、ハス                 | 、音聲小兒) 101氪 | 〔晉察人〕 丸0三  | 〔音樂傳播〕七三       | 〔音樂伎巧〕 '岂'言言            | 【音樂性】 九二          |
| 一(俳辭)本詞、全司、八公、江玄 | (俳戲) 三二、支0   | 【俳優歌舞雜進】 奈記  | 九00、九三]          | 【俳優歌舞雜奏】15071云:50元先      | 一【俳優雑戲】生0                         | 【俳優雜伎】        | 【俳優鄔藝】[0]]               | 〔俳優進展〕 六、101 | 一【俳優罕聞】三芸 | 【俳優小説】          | 【俳優之戲】10景   | 〔俳優之長〕八元   | 【俳優】 [金][0][1]20、八宗、[0]][ | 一(俳諧體)六二    | 【俳諧文】 八二元  | 【俳諧】 1021、1155 | 〔俳調〕 公元、11元1            | 【俳語】 空間、八公、八公     |

I

**「俳與戲之間」 雲** 「俳體) 八八、三八

(倡) 六,1011、101宝

【倡子】 101宝 (倡人) 101景、10景

(倡夫) 10量

[倡卒] [長、10]4、10]4

[倡家] 壹1、101宝

〔倡俳〕 公六

【倡俳調笑】 三岩

(倡媚) 八八

【倡優人】|[註]

[倡優之伎] 200

[倡優之門] [24、三代]

〔倡優女子〕||0票

〔倡優媟婢〕 | 宍、三充

【倡優優雜】 [1]

(倡優奇變之樂) 三美

漱 31

〔倡戲〕 古完

(倡稱) 丟馬、一元!

〔凌波曲〕 || || || || || || || || || ||

(唐裝) 発心

(唐蜡) 三學

〔唐玄宗〕 見「玄宗」

(唐俗講) 型

(唐傳奇) 当、10八1

【唐戲弄】 一、言

(唐戲本位) 三元

(唐戲地位) 夽

〔唐戲百問〕 ||完//:10/1i/01]

(原始戲劇) 五元

【唐詩】 10名

(唐公主) [元] (奈)

【唐四姐】 [ 亲、晃]、岩0

〔唐莊宗〕 見「莊宗」

【唐朝美】||57771771

〔唐戱有無〕 四雲、売宝、1040、1101

〔唐戲研究〕

〔唐戲眞象〕

噩

〔唐戲何在〕

一盆、芫、上、

(唐戲無忌) 七年、七三

芸宝

(唐戲境界) (唐戲精神) 六光、八元 岩兰

(唐戲之貢獻) 三台

〔唐戲弄甲編〕]

(唐戲弄存說)

〔唐戲無抖擊〕 美代八四、八天、八四、

【唐戲成熟五條件】 兲二宗

〔唐人勾闌圖〕 [[元]

(唐代歌舞) 吾民

〔唐代自製劇〕 苎、完三

〔唐宋異同〕 四

〔唐賦關係〕|1050

〔唐劇本有無〕 250、八皇、元171、10七0、

16.2

一三八七

(庭前學群) |三宝 〔哭趙十〕三六、兕三、三三0 〔埋沒俗伎〕 吴先、「先、大三 【孫武順聖樂】 九六、三四 〔孫武子教女兵〕四只、三四0

(宮人) 400711渓

〔宮伎〕 器室

[宮戲] 10×1等三、801、418×1081、

[宮内梨園] [11]

(宮廷) 三二

〔宮廷民間異同〕 兲宍

〔套曲與戲〕 至

(套頭) 宗宗等

[娑摩遮] 兲]

〔娘子眼破〕 空三

〔套曲〕 玄宝元三、九三

【城旦群】 完三

〔起源問題〕 三二

[孫子多] 元1、長久、10元、1081、

1055、1六、15名

[容兒] | 100||100||

【徐筱汀說】吾

【孫叔敖】「犬、二〇、三犬、宝光、尭

(孫有態)

- 葉, 10軒

〔徒詩〕 10当

〔孫延應〕

. See

(孫乾飯)

三

(好) 六

「哭顏回」 第三天三天0

〔宴殺〕 火充、北三

【家門】 玉岩、超三、二克二、三元四

〔家館〕 圭

(家樂) 二乙

〔徐知訓〕 1011、1011、三元

、徐楊合演〕 古八九六、10111

〔徒舞〕 凸宅

〔徒戲〕 [[]], [[]四], [[ஜ

一三八八

〔恩光曲子〕三10

〔恩擧曲子〕 三元

【拿孽龍】七五

(接) た完

〔捉季布傳文〕 1104

(旌) 杂

〔旄人〕 公代。突

(時事) 三三

[時事故事] 男会

〔時代全景〕 三、三

〔時代歧視〕 嵩、崇雲

〔根本缺陷〕 壹

(格樣) 盘咒

、格範) 堯 、格調) 先晃

、格獸復仇] 完善、完畫、為昊、,突入

〔棓橰打不出〕]] 冥"]] 夸

(氣魄)、 益

〔流變與本體〕 譬 (浣溪沙) 公三、堯 三等、三等、三美二 [純粹演故事戲] 【紗帽】 毒毛

(浮廣倡優)|| || || ||

(鳥程様) 先辈

(鳥爨弄) 10 (特例) 吾(

,珠龍便巾) 堯三 (特徴) 丹芸

〔留杯亭〕 卆、| 兲、| (金)

〔益錢〕 炎矣、まだ 「病狀内黄」 虚"八雪

(重傀儡) 四丙

〔眞實〕 晏二、奏二、类

[眞實性] [四次美元]

〔眞實精神〕 三澄

〔眞刀眞槍〕七六

【真正戲劇】 [108] [] | [5] [三] [三] [三] 三歲三、宝九二、宝九四、四天0、四八三

西古、宝光、宝石、岩中、八六六

索

引

(破曲子) 200

〔破壞古劇〕 齒、岩、光、八三

〔 祝鮮〕 1050、1111111

【祝千秋】 元益、[三]

〔祝漢貞〕||0番、||0类

【神白馬】 三三、晃二、交叉、1 兄弟

〔神話劇〕 [三英

【神仙故事】 冕云、[6]空

〔神仙留客〕 三三天六

〔秦漢伎〕 골1

〔秡頭〕 空!

〔秡頭王之歌〕 三三

|笏||10|||

〔笑林〕 公尝、三杂

〔笑劇〕 ;;;;]

〔笑譏〕 芸芸、先8、1言芸

〔笑樂院本〕三☰

〔翁伯〕 띋宅

【荒山淚】 完克

**〔蚩尤戲〕** [玉0

〔訓練優人〕 [二]三

〔託於故事〕 完二、完三、罕先

〔託飆匡正〕 [今] [臺]次畫,忠元,10畫

(起棚) 九宅

〔郗翁伯〕 [癸、四宅、熙三、堯霊

(配音) 公主

〔酒泉子〕 径[

【釜底抽薪】 竺、冥芸

【彩輿設奇】 三云

【院本) 兇一、「完善、「器

(院爨八劇) 咒豆

〔逃臣小唱〕 10六1

(送曲) むき (送) 空光

一三八九

〔迴波詞〕 二雲

〔迴旋進展〕 四元

、迴鐵駕却〕八宝、八七、八大

〔馬鳴三劇〕 瓷[

(高腔) 香盆

(高凳) [元]、元完

[高線] [04

(高頭) !!!!!!

〔髙昌伎〕 兲三

(高程鬼) 全0、10至1、10至7、11空

〔高貴卿〕 " [四] " [27] [10] [27]

(高宗活道場) [六

(高度故事性)表

(鬼面) 云盆

「姫房乞食」 | 三天

十一費

(乾念) 六宝

〔假吏〕 [臺、臺二、完長、10]六

〔假面〕 | 六三、四字、三0、素質、空心

〔假僕〕 売む

(假頭) 三学

「假官戲」「玉、房で、量1、完美、1086、

三

〔假官之長〕 完至、完七、宣二、八國、先の、

(假官內容) | 完四

.假婦戲) 壹三次

【假閻雑】三字(玉三)金三

.(假仙之戲) 1000

【假弄三種】 大宗大学

〔假設君臣〕 [1元][10](公]

.假爲其面〕三言

.假飾伎女〕 究

、假僧假理〕 [言天

「健舞」(四、三四七、西四、五二、九三、九三七

〔副末〕四点、ももっ、八八、八二、八三、八三 〔偌〕 四字、四盆

、圖末能擊區淨」這

〔副淨〕 崇三、四五、七七、八八、八三、

八四四、九五元

〔副端〕八0岁、八云、八六、八云:

〔副參軍〕 60

〔動作有節〕充言

슬

〔参軍子〕 汽

(参軍色)三宝、八八、八三、八寅、八四、、

「參軍格」(五二、三二、三二、三五、八三六、

. 五、. 九0、110平、110平、10平、10平、

古光、七五一、八兄、九五光、,(Gel、 豪大、元七、七三0、白三、高七、

一番、一天二、二三三

二三九〇

(多軍戲特點) 圖三雲

《参軍是牛】 410、40

《参軍是死》八四八六章

·參軍是將軍」八三、八空

「参軍是摩尼」八記、八皇(参軍是道士)八記、八皇(

(参鶻) | | | | | | |

(參開對立) | | | |

(參主鶻輔) 八10 八塁

(唱情) 盎

(唱題目) 三震

(唱合生) 三七

(明日) (明日) 二次

(唱白兼用) 空器

[唱辭句格] 衣装

(胃糖體制) 1110

【唱辭開始之說明】 二0名

(唱反切陰陽) 10岁

d)

〔問頭〕 臺也

〔問相思〕 全三、三曼、三三〕

【問答體】 本宮、宝1、全3、公2

(問答代言) 安兰

(問答見義) 壹七、寅七、金1

〔啖評〕八兌

(啞旦) 兖

1140] (田温)

[啞舞] 凸穴

〔阈伎〕 臺一、宍岩

△ 樹 贈 ) 七三五、カベカ、カカの、カカガ、カカ大、101八

(樹鞭) 弄笑、先生

〔基本意識〕 もむ

〔婆羅〕三0、三五

婆羅門)三二、寛三

〔婆羅門咒〕三0

〔婆羅門舞〕三0

〔婆羅門樂〕三[

八七二、二三四五、一三五

〔婚禮中之障事〕 [4、]三]

【婦女列坐】元50、10室

〔婦人相對作優〕 三雲、夫霊

〔婆猴戲〕 異元

代言)支三

「將軍椿」八四(将軍) 八四

〔將舞作戲〕 六

〔將戲作舞〕 六

(專記) 100≦

〔崔段二書〕:宅(i)穴(崇胡子) 克1、10亩

〔崖訶〕 空

(帳) 発

(帶唱帶做) 吾心

〔常令〕 た元

【常非月詩】10六

【常態與變態】 吉宣

(康西) 10蓋

〔康老子〕 究言、究实、七三

二二九二

.康衝樂] ||1]|=

(張四) [0異

(張四娘) "晃、八0章、1001、1005

【張美】10発

〔張徽〕10咒 

〔張鞠〕 10尭

〔張廷範〕10先、二當

〔張飛胡〕四元、[50]八四三

(張酤詩) [0六

(張野狐) 1至、三元、108年、10四元、11月三

〔張說詩〕10六

〔張寧詩〕[元][

〔張打油詩〕 八三

〔張雲容故事〕||0元三

「從曲求劇) 晃手

日天平、「養丸、一長の

【御前供奉】||0兲、||4|

(情節)善、三三、 交)、 交回、10次、

〔据〕 空光

(排調) (発

、措大子】 克莱八克

〔教坊使〕 [EOGY, [EOGY | EOK

〔御前〕 喜

(御製) 100元

10八三、19元、111元、111元

(捨已從人) 言や

(排) 280

〔排常〕 たる

(掠地皮) (公司会"害"公司

(推想部分) |||三

〔增大〕八六、八元、八盘

〔採蓮舞隊〕]000

〔敍述體〕 五天、三冥、三天

〔教坊〕 [五]、八光、元)0、光!・!0!4、

[000][00][1][五][六

〔教坊俳優〕 七四 〔教坊錄〕二、三、10元

〔教坊倡顐〕 [六]

〔教坊副使〕

〔教聲〕 岩三

〔旋律〕 むく

〔旋笏神舞〕 ||三||三

〔曹叔度〕 | 0英

〔曹觸新〕三二、10天

〔曹唐大遊仙詩〕 [六

〔望失歌〕 20三、10至

〔望月婆羅門〕三三三七

〔梭磨〕 弄头

〔梵曲〕 釜三

(梵語) むき

(梵劇) 八二、三元、玄三、玄西、10八三三量

(梵竺四曲) 旁0

〔毬場〕 当六九六

〔淨〕八0萬、八三、八只、八天、三元四

二九二

[浮丑] [叠

(涼州夢) 玉元 〔涼州〕 堯

、涼下探察] Hao .凉州大曲〕 蓋

〔淡〕 [尭、无:] 【淡淨】云

〔淫戲〕 三 〔淫樂〕 [六

〔淮南優戲〕元1

(清彦) 九(0

〔清膏童子〕 [[四]、[]杂

(清明) 三六型(次元)

(清歌) 450

(清樂) 克、霊ニ、九00、九10、三四

(清樂部) . 宍、空、

〔消樂戲〕 40至

〔清平調〕 10至0、1040、111宣

× 31

〔清商樂〕 六完、 [1]、 [2]

〔淸源師〕 [四]

〔淸凉寶山〕 空三

(淺露粗率) 吉二

(密絲) 四天

、猛難〕 公宅

[率更署] [三] 10]元

〔現實性〕[]雲、[]空

〔理天下〕 二大

(理道要訣) 第1

〔痕迹〕 四差、五三

〔衆藝之源在於唐〕 [元

[票友] :0]三

(祭盤) ||酉[、雪]、[三]0

〔移情靈不可御〕咒、[圖、堯]、[0]]

(塗歌) (三

〔第一本戯〕 志置

(第一任務) 八三

「第一流劇本」 六尺

(第二任務) 八三

〔第三型外國關係〕 羋 〔第二型外國關係〕 它

【細語】 義、語の、語

〔細酸〕 八元

【智樂】 501 、細撃女樂)九二

〔荷衣〕 250

、倘衣本簡〕 克克、克克

、荷葉) 250

〔荷葉參軍子〕 宝]、农

「莆仙戲」を二二四1180

||莊宗]||四、「八八、100四、10元、11四 (莊宗提倡) 汽二パ10

〔莊宗傳説〕 八二

、莊宗實錄] :0:0

〔莓苔石橋〕

(英組) 表

「訛語影帶」 三宝、"長

一三九三

(設座) 〔酸〕〕 黑、杂、三三 (設月) 注1 「椰公」三、雪三 〔畏休詩〕[0兖 (許胡克伐)三字、「犬、雪」、1三字 〔許小客〕[0至]、三益 (設購) 47. (設弄) 10、10元、元元 (通鑑) 閂 、設廳)先6、三雲 (郭禿) 門! 「部伍之弊」 200 〔連笑伎戲〕 [四]、[吴 (連麻詞) 咒、哭、」 些、王阿、九三 (通常熟套)四、高0、高四、空二、元八 〔通嗪〕 元、空 〔戦舞〕 [四]、[四]、第二、羌三、九三、九三 , 責買) 出宅 (郭從謙) ||三哭 (郭先生)

(郭郎)三四、四二、四三、四三、公司、公尺、

這

(蒋琬子)四二

〔郭外春〕[0宗

**票** 

(郭門高) | 10公|

〔野人爲樂〕 公六

、陳子昂) 101至

.陳鳴樂書述戲】E0

|陵土] お層

、陵王囀3 六克、六二

〔陸羽〕 [霊、]亳、八齊、100四、101八:

10至1、11元、11元

、腹參軍) [六17800~80:1710E|1710E|

10000

〔陳鴻漸〕 三元

(陸文學自傳)八瓮、10元

〔雀踏枝〕 空[

〔零面參軍〕 元八

〔麥秀兩岐〕 [公、秦七、70六年][[、4]][、 □三に、九二七、元三二、九八、九五

、麻婆子) 「栗、鷹門、兎川、「薑0

[麻姑故事] 10元5

(麻姑戲声) 妻]

十二畫

(傀儡子) 四10、25元

「傀儡戲」「七、完二、七角、九海、二三天、

三世、三蛙

【傀儡戲起源】 呉

〔傀儡戲用話本〕 运

〔傀儡玩具〕四字

〔凱歌〕 弄霊

(凱樂) 弄三

〔創例〕 冕六

〔厥〕八0六、充八

〔善聲調者〕 . . . .

一三九四

| 索引   | 〔寒神〕 吾其       | 〔翰蔣少年〕[0]宣  | (場面熱鬧)40%            | 11.5.4                     | 〔場面〕七二、塩二、10至、10元1、11四1、    | (場屋) 赤穴                                  | 〔報本追遠〕 二兲、二四       | 【闡竣戲】 ( )         | (喪儀中祭盤)[4740]    | 〔喪儀演戲〕:壹0                  | 〔單式伎藝〕 凸[  | 〔 胤 送 裏〕         | 〔單複〕 [150  | 〔單打〕 当完      | 〔                          | 【喬合生】:[地    | (喬木香) 完六  | 〔喬二教〕四二、七四五         | (喜神) 1200 |
|------|---------------|-------------|----------------------|----------------------------|-----------------------------|------------------------------------------|--------------------|-------------------|------------------|----------------------------|------------|------------------|------------|--------------|----------------------------|-------------|-----------|---------------------|-----------|
|      | 〔散樂女〕一0鼠      | 一、大抵、江宣屯    | 10日七、101元、10四八、111日、 | 11四0、五0三、八九八、九00、九011、九七七、 | 〔散樂〕 癸、111、1元、1四1、1九三、九五、 . | 〔散說〕 五旦                                  | 「散零」               | 〔散唱〕 10公司10公司10公司 | 〔散妓〕 [雪、公六、10] 示 | 「捷一選」「天六、三九九、八四三、104五、1三四六 | 〔播撥〕 美术、奏七 | 〔插曲〕 1042、1045   | 〔 悲苦之調〕 九七 | 1 1111112    | (悲劇) [云重、800、五三、六四八六四、九二七、 | 〔悲旦〕六00     | 〔尋常故事〕 穴で | 〔李孝] 八四七            | (寓言) 二盅   |
| 一三九五 | 〔景教〕1540、1541 | 〔普通雑曲〕至0、云三 | [普通樂曲] 奈孟            | 九三、九天、三四、八月四               | 〔普通歌舞〕言无、20五、八三、八九、九三、      | [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [] [ | 〔普通俳優〕三三、三六、三四、四0、 | 〔普通俳諧〕 岩          | 〔晩唐五代戯概況〕 大①     | (晩唐規制) 汽二六・0               | 〔晚唐戲〕 1:0  | 〔敦煌資料〕 兲、売宣、二011 | 〔敦煌六譜〕 九元  | 九六二、九六九、一〇七二 | 〔敦煌曲〕 苎三、去二、八八、八ద、九一四、     | 〔散樂倡優之伎〕200 | 〔散樂雜戲〕 三  | 〔散樂巡村〕 宣、八九、九0四、三國七 | 〔散樂戲〕 公元  |

〔最妙〕 [ 圭 (景進) 10K1 〔最光明之一頁〕 [ 窗 〔最大作用〕三克 〔梁櫢賦〕!!只 **(黎園亭) 11元、11元** (朝服) 250 〔最完備意義〕へ 〔最高意義〕 二、尖 〔桨闡亭子〕 [ T.E. 〔最樂王 菩薩〕 二七、生元、11七0 【最重之脚色】 1944 【梨園樂】 二三 (桑園) [51、兖三、1010、1057、1:1: (朝鮮樂) 八晃 【梨園行】||87|||72| 二程(1981)景 二层、二层、二四、二凸、 〔渾沌〕 全 〔游詞〕 迲! 〔游弄〕 三 〔椀珠伎〕 三三 (梨花園) ::::::TE 〔黎園應有之建衍〕六 〔梨園新院〕 [ ] [ ] [ ] 三 〔樂園祖師〕[三]、[二去] [三]、[二四]、 【棃園子弟】 [1]三二三 (棚閣) 空毛 〔棃園女弟子〕| [云 【梁厲雜伎】|||元 〔梨園法部〕 [1][[ 〔梨園弟子〕 [吾]、[[i][、[] [ゼ.[1]]]、 〔棃闌作坊〕!!!! [棚車] 40元、41元、北査 [1] 四四、11元 一点、三岸 (為優胡) 吉三 (為愚癡) [0](三字)(全0 〔爲假面〕 五0 〔焦離店〕 四七 【爲事而作】10字 〔焦湖作綱〕 六七、芫羔、높0、八戸 〔無曲不成戲〕 三茵 〔渾脱舞〕三0~50g 〔渾脫隊〕 丟二、丟 〔渾脫〕 薨、、妄、,尭、 (無可疑說) (完 (無事職) '全 〔湘中蛟女故事〕 [0起 〔渾脫神〕 蓋、蓋、蓋大 無限眞實〕二、突、「畫、三元、 元0、 〔無過蟲〕 三0、三会 100岁7179岁71定国 妻妻之之之之三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三三二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二二</td 会差、会治、生居、生主、<u>生</u>差

三九六

〔爲時而作〕10実 〔猥褻之戲〕 三八夫三、10氪 〔猥戲〕 [兲] [0元 〔爲故事而戲劇〕||臺世 〔番婆赤〕 モ(三) 〔搴樂〕 | 1255 、猴戲特點)四0 、猴戲)「古、黑宝、西古、10公司、冥七 〔盛唐優伶〕 [0]云 〔零曲歌辭〕 杏云、六兌 【猱雜】八10 〔猨騎〕 異金、異七 〔硬性規定〕 壹0、完八 [短靮靴] 405 (盛唐戲) 1997-0817-10HO 「登連) : 17、15年1、15を、1150、1151 (猴部頭) 四宝 「酸喬」 三八三三 (詠讀) 卆!! 〔袿衣〕 盎] 【舒雅】八10、101三 【聒帳】10分 〔絲竹之戲〕 [三三 〔絲頭毯〕 卆実 【紫河張休眞】||完日 〔紫裳廻〕 二元三 〔答難〕 盂| 〔詠史詩〕 空宝、10六 〔華林戲〕 二三 【華林苑】[:]] 、菩薩舞〕 公で、六40 「詠歌」 | 完 、詠字〕 三岩 、蛤蟆貫〕 九戸 【菩薩鸞隊舞】 10月七 (詠故事) 元三元二六六六 (詞與) 九四 〔隊仗〕八宝元卣 (開呵) (全)、 / / / / / / / 〔都知〕 [0]克 (超諸百戲) 〔費鞣〕 主六 〔貴買〕 七六 〔象其容〕 [] 壹、元や 〔象成〕 亖 〔象人〕 壹、六七、壹二、夬酉、111元、11壹0 (詞林說統) 凸齿 〔詠題目〕 二宝 〔陽下採桑〕 キキロ 【都都知】101元、10至 (越調) 40% (越伎) [空 (詞體) 三金 四

一三九七

索

51

【隊舞】 [芸名、[器三、九三、九六

[量別] 210

(雄獅恨) 悪元 〔雄裝〕 夬关

〔雅樂〕 公八、九00

【雅樂部] 亞ج

(雅舞) 公代

【雅戲] 至0

(雲韶院)10只7111六

〔雲韶樂〕||[光十]天八]三

〔雲起焉飛〕 尭七

.順其所好〕 兲三

(須彌山伎) 先先

(馮道) 11完

〔黄山伎〕 堯先

(黄門軍) 売塩

〔馮季皋〕10空

〔黄世明〕 10名

〔黃米飯〕 10至

(黃冠點化) 10党

、 黄幡 棹 〕 たち、一 芸、一 占、 三 元、 吴至

害死、强!、克盖、空!\:101大

一01学、一0男、二周、二男

二次、一、左、二九、三元

〔黄衣黃冠〕 [][[禹][]]]

〔黄金四月〕 六八

〔黄金時代〕 六º、1:057、10mi

〔黄絹單衣〕 三三、売0

(黑山郎) 尭昌

、靴帶繋錢) ; ||||||||

十三畫

(観音) | 六

〔傳奇〕 公益、10益、三四1

【傳奇化】 类、170、茶台

(黄冠體) 三台

「薑、二类、二毒、二兲

|| 勇、156、|| 云|、|| 宫|、

.傾杯樂] 哭哭

〔嗓淡〕 丟二

〔嗔面拳〕 元0

(想像說) 八売

(感動) 岩

「感人」 1710171宝酉78007月1七月六元宝七

三九八

〔傳奇體〕 八名、10人

〔傳奇曲本〕||0代| (傳奇小說) 八兌

〔傳奇意昧〕 六三

〔傳奇雜劇〕 八兌

〔傳奇劇本之源〕 云

(傅説) 二四、二九

「僄弄」へ、二. 浜

〔塗面〕 六四、六黑、六黑、九三

(塗面時期) 空气

(塗粉優雜) 元雲、尭先

〔嫁女詞〕 10公

【嵩岳嫁女】10公、10台、115号

「感性藝術」 凸岩 〔楊苧羅〕 三占 (楊柳枝) 10岩

(権) 20 [搊彈家] 二天

【搖頓其身】 咒咒、五三

【搭渡弄〕 七、二三二

(搗練子) [55,540,110]

【敬新磨】1055、1055、1051、1155、

二方、二克、二〇、二八

(羣小配) 三七、三雲

(新凉州) 霊!

〔新樂府〕10次、10光、10六0

【新傾盃樂】||01四

【新聲散樂】 三二

【會仙歌】 三点

〔會昌殿〕 二元、三六

|楊于度]||八八||05三

[楊名髙] 八九五、一〇六四、二九六

「楊花飛)||5番、二公

51

〔**楊婆**兒〕 | 10六1

[楊隆演] 70||

〔楊下採桑〕 咒! 、コキ0

〔角玃子〕 四元、宾八

〔簱磊子人〕 四天

〔窠段〕 凸兒

〔罪服〕 尭0

〔禁演〕 生七、主光

〔禁苑梨園〕 二元

〔禁苑〕 二元、二三

〔獅舞〕 巫"、吾声、云兄、六三

〔源流主從關係〕||10|

〔演戲〕 交炎

〔滑稽〕 [吳]、空云、二夬

中华1、1月2四、1月1四四

、滑稽小戲) 2025、250

〔滑稽戲之支流〕 [四

〔滑稽之雄〕[0晃、1元]

〔滑稽形式〕 吴三、卆三

〔滑稽笑樂〕 [ 害、三宝

【滑稽諷刺】 [ ] [ ]

〔煮羊頭〕 芸芸

〔滑稽伎藝三型〕 三六

〔楊澤新聲〕 三三、公平

〔歇後〕 三宝、公益

(源體與本體) 里、堯芸、尭也

(滑稽戲) 10171057105710775宝

(義原) 兲!

〔罪人戲〕 黃三、黃、黃

〔義陽子〕 咒:、宍〇

〔義陽主〕 「空二光、三指、云光、10至三

19差、10金

(聖天) 先三

〔聖逍遙〕 九二

〔肆嘲罵〕 '宍

【脚本】 崮、支兰、公兴

一三九九

〔脚色〕 诣

[脚色地位] 470、47三 |脚色之主] ||50||

【脚色之綜合】 [4]

(落花) たべ

(落調) 公益

(葉法善) 二四0

〔著詞〕 | 記、三八

〔著錄部分〕 三三

(葫蘆提) 公契

【蜀民怨唐政】当三

補特利迦) 売

、補去蔽一則) | 霞] 

(萬歲樂) 三二 [萬歲] 20元 〔葉珪〕 10光

、萼糠華故事〕 1954

【獨戲冠天下】 「兔、「螟、宝兔

〔辏旦〕 兖、二二、岩七、七无、宍四、八七、

(裝呆)

「裝孤」 右下、岩、八字

(装面) 六四、1元0、450、45美

〔裝酸〕 八元

(詩) | 元()

〔詩樂〕 [] 望

「詩義關係」「0六、10宝

(詩體關係)10六

. 話本)、华、大人、忠佞

(話劇) 三卤

(賈大獵兒) 兲、苎、ilon

(跪唱) 九元

、路域) 20年、一詩六、三詩2

(跳) 尘吴

(跳舞) 八層

「跳加官) 長、晃く、四01、11完

〔跳而不唱〕 兌|

〔遊戲〕 霊、玉、、霊、実

【遊戲裝旦】 六、完全

(過階語) 丟二

(道士) 公记

【道士戲】 [三]

(道士捫翠屏) 炎穴

(道白) 八()

(道吾) 101七

【道具】 杂黑、[三]记

(道念) 告言

(道場) 共三

(道教戲) 一克、実八、宍八

(道調法曲) 霊三

〔道調凉州〕 臺三

【道調道曲】三二

【遺甚言語出】 空四、二0六

【道路上優戲』 六

四〇〇

「鉢頭」 40、兄、元二、元五、六黑、九天、 盘三、100尺、三克光、三三平

(隔簾聽) 男三

(雷海青) 10美二元

「靖邊庭」101天、10天

〔靳指天子〕 '三'、'杂

(類鑍) 心実

(頭揚體) ||104

(頌薦詞) 50三、五元

〔頑要〕 [1]

〔飲伎〕1088

〔鼓吹〕 40層

(鼓吹箸) 三등

(鼓車) 九宝

(鼓架) 20%

〔鼓架部〕 [50、]尭、[60、元0; 元ck、

20年、在定

[鼓子詞] 10分、[]臺[\*,1])臺

檠 **5**1

(鼓舞大曲) 壺!

.偽飾女樂〕 克0

(國等) 突8、公台

〔對白〕 益

(對唱) 10分三,10分

| 鄭編心|| 景景

〔鼓板郎君〕||四|、||宍

十四晝

「僞作假形」「云、空、空、10元

.蜡戲)||三|、||四、||完

〔嫦娥奔月〕 [] || || ||

〔實事求是〕八、三八、天一、丟立、兎上、

**六男、六男、六男** 

〔鬓白憐酉〕 要

對口相聲)二字

「廓清雲霧」 [宝、八]の、八四

〔慢歌〕 玉0三、玉元

〔榼瓜〕八二、八酉、二只

(歌) 三、玄二元云、10分

(歌王) 100g

〔歌曲〕 尭三

〔歌言〕 [元、卆二]

(歌兒) [0]]

〔歌唱〕 玉三元六

〔歌唱系統〕 三三

〔歌場〕 六元、宍二

(歌詠) カラ、カニ

〔歌詩〕三、10靑〈參看'聲詩」條。〕

〔歌舞〕1104、左云、250

(歌舞臺) 左三

〔歌舞戲〕 斉、[1]][、[10]、[10]]、[1元 三三、三四八、三宝七、三三、四八、

四六、兕尖、玉三, 五六、公灵 本"七"大大人、木光云、七七七、八四三、

10元元、1.1四17、1.1三十、1.1三七、九五十、九二11、10四0、10八二、

(歌舞戲五條件) 亳

〔歌舞作劇〕 三晃

〔歌舞爲主〕四元〔歌舞俳優〕三三

〔歌舞類戲〕 空、八兌、九三、一〇古

〔歌舞合於一身〕 至四

【歌舞適應故事】 三四

(歌劇) 遠

[歌辭] 10岩

(歌樓格) 办宣、11智、11杂

、歌木質人) 克尔

〔歌衣舞服〕||05、杂景

(歌演類戲) 三言、男子、左言、穴の、210

漆相公。完三

(演) 三

[演發] []][[][]][][][][]

〔演員〕 100年、101六

(演唱)九六九川「1100(演員人格與脚色) 完

〔演故事〕 三天、元二、奥の、元二、元宝、

松孝、三屋、三宗、三兔、成本。 三光、三兔、

[三字、三字、三字

〔演時事〕 善、三穴、蓋

(演劇性) 会、11:10

(演題目) 三雲

〔漢裝〕 堯七

〔漢戲〕 三四、三亳

〔漢臘〕 三 兲

(漢畫分析) 三岩

〔漢歌舞戲〕 三

〔漢樂遺聲〕 [五]

〔漢樂府與戲〕 咒咒

〔漢劇源於梵劇〕至四

〔漢武帝西王母故事〕[0奖

〔漢武帝李夫人故事〕〔6元〕

〔稱心〕 四四、大三、101四、10四、

| 〔管絃雑曲〕 翌|

〔精粗〕言

〔綠衣〕 完要、於允

〔綠衣大面〕 宝0、光雪、光丸

〔綠衣參軍〕 20

〔綠衣爲倡〕三卷

〔縁腰〕 夬六

〔維摩詰經變文〕 空景

〔綽號〕 二空

〔綽墩〕二殆

(神女) こと

〔綽趣〕!' 完

(緋服) 三三

〔緋胡〕三至、空穴、先0

〔緋優服〕覃吳

〔裘官不如伶官〕 罕宏、齐汽

〔舞〕 禹、三、三光、元三、西滨、九六

「舞末」 八三八宝

四〇二

| 索引   | (舞鞠) 光芸        | 〔舞閱〕九三     | 〔舞 臺〕九七] | 〔舞劇〕 哭(三三 | 〔舞榭〕 杂六        | 〔舞鼓〕 20八          | (舞 筵) 九七二、九七二、九七二 | 〔舞隊〕 三四、四四三、四四六、七二三、二三五七 | 〔舞象〕 汽光、八八八   | 〔舞詞〕九四 | 〔舞童〕 二三三        | 〔舞場〕 九六〕      | 〔舞馬〕 奥尔元01 | 〔舞席〕 九三               | ( <b>舞郎</b> ) 1002           | (舞面) 卷三、三三 | 〔舞服〕 先三二三      | 〔舞弄〕 [504、[三大、[二十 | (舞判) 2三 |
|------|----------------|------------|----------|-----------|----------------|-------------------|-------------------|--------------------------|---------------|--------|-----------------|---------------|------------|-----------------------|------------------------------|------------|----------------|-------------------|---------|
|      | · (語) 三、六宝、九四三 | 〔裲襠〕 二     | 〔裹頭〕光〕   | 【裴氏暉威】八記  | 〔蒼鶻打參軍〕 克      | 【 <b>蒼</b> 鹘第二】八四 | 八二、八三、八四六、八四七、八四八 | 【蒼鶴】至00、七八、七台、七六五、八0八、八二 | (蒼頭) 5男、八天、九二 | (      | 〔蒙古笳吹〕   50三、五元 | 〔舞婆雞門〕三点,1014 | 〔舞秦始皇〕 [4] | 【舞回回】 第0              | 〔舞大姊〕七二                      | 〔舞譜〕 九元    | (舞蹈) 三六、五宝、三光素 | 〔舞路〕              | 〔舞戲〕 三売 |
| 一四〇三 | ] (輕下斷制) 異     | (輕薄)三塩、八八四 | 〔輔說〕公岩   | 〔趙歌兒〕1051 | 〔趙萬金〕 10盘、二 3. | 〔趙廷規〕 [0公]        | 〔趙元禮〕 1055        | 「趙十〕至10、奈二               | - 〔說一枝化話〕 4.第 | 〔說癡〕八咒 | (說話) [完全] [10]  | ( 低青) 岩門      | 一0九0       | 八七0、九二1、九二五、九三1、10六九、 | 〔説白〕 五四、30八、六六三、七一0、七三八、八六九、 | (語體) 四层、九层 | 【語原】 垂室、喪一、空失  | 【語弄】[三八           | 一(新伎)公司 |

〔酸〕四至、杏二、八多、八00 [軸] 憲、卆1、101六、101番

〔鉈尾〕 二兲

〔酸如副末〕 八四

、銀線燃帶〕 先酉、10三字

、韶州参軍)三天、三黒、大釜、1050

〔飒磨遮〕 雲

(魁壘) 四10

(風難) 空

[鳳歸雲] 一套、杏草、杏三、杏木、木も)、

**约**克、九二、九天、九无、九三、

、銀靑階) 10km 〔銀泥〕 空 **[障車文] [四]、三5元** |四. (車蔵)

「颯秫建」 毒、天三

〔髪頭〕 三二

(風三千) 空

〔風將難〕 杏云、杏三、杏宝

〔風阮嵇莽〕 四見

(齊言) 九宝

〔齊王卷衣〕 二六

(齊雑並用) 10岩(10朵、10岩

十五畫

「儀式」 65、25、101年、1111、1117、 三七、三六、三三

(儀式化) 蓋

〔儀式性〕 盎!・

〔儀式的樂舞〕 言言:言言、充言、充气

[億歲樂] 窯光

〔劉眞〕 宍三、10ج

〔劉泉水〕]0美

〔劉採春〕 [68]、[085](685)

【劉瑀瓶】: 01号、10号

〔劉吃陀奴〕元0、10会

【劉闕責買】 | 空,垂六、丰中、丰原

〔劉山人賓女〕云、「尭、「卆、圭」、

10年、1911

〔劉衙推訪女〕 嘉 先1、100元、1011、11三至

〔劍舞〕 弄光、云宝、充七

〔劍器舞〕 共会

〔劍器渾脫〕 奏宝

〔劇本〕 会、1八三、四六二、四六、六六四、六七六、

八〇八、八六四、八七宝、八八二、八八八、八元〇 **范置、10公1、110三、110天、110屋** 

〔劇本主義〕 完一

(劇本形式) 空台

(劇目) 兎、実、突先、八八、二三皇

〔劇曲〕 荛三、安室、八六

「劇場」 善一、尖一、三霊

四〇四

(劇說方式) 克宁 「劇說」 | 宝、ひく、三雲 (慶雲仙) 充三 〔樂志〕 発 

「劇學家」 101六 〔劇作家〕 弘一、101八

(劇人精神) 空

【劇人心尙未死】 臺二 1044

|劇心猶文心]| 長0 嘯和) 空

「嘲誚」 八二

(朝詠) [01]

(嘲諷) 公記

(嘲謔) 1:0

[寫象人物] [臺]

〔幞頭〕 先酉

〔影射〕 公完

索

51

〔影戲〕 一四、完二、四五二、四美、四六三

〔幞頭衣綠〕 完艺杂

[嬌木筧] 光穴光

〔樂〕 臺、三完

(樂曲)

〔摩尾〕 八三八字

〔摩遮〕 毫、光0

(撤麻) 岩

〔樂府〕 弄先、六充

〔樂官院〕 [1]]]

(樂官) [01](10]**云** 

(撥頭) 完三、歪头、1三岩、1三六

(撥頭舞) 完三

(撥擦臺) れ芜

(播皇猷) 共六

(撰合大曲):3四

〔概念偏頗〕四〕

(樂人) 10ill、10ill。10ill

【樂工】 [癸、忠宝、忠宗、166四、161天、

(樂正) 

[樂名] 10量

〔摩多樓子〕 晃雲云霓

(撮弄) 二

〔樂棚〕 [ 兖、五二、 [ 字云、 九字]

〔樂將〕 吉兌

〔樂府渾成集〕 方穴五云

〔樂府正聲〕 二三七

【樂館】 二三

〔樂劇〕 九六

〔樂聲〕 二 三

〔樂聲將〕 二量

〔樂其庫〕 ||三

〔樂育郞君〕 [00八

〔樂部俳優〕 二元

〔樊噲排闥〕一去、充光、七0二、二0や 〔樊噲冠〕 古云、孔公

一四〇五

## 庸戲弄

三天七、六二、七八、美四、三楼,噲排君難〕一崟、一大、八元、七八、三八、三八、三八、三八、三八、三八、三八、三八、三八、三八、三八、三八、三、三、三、三、三、三、三、三、三、三、三、三、三、三、三、三

「樊噲入鴻門賦」を引、110岁。 - 247、110岁、11元

(樓車) 光宝

(樓船) 売差

(椿) | 聂

「潑寒」

(盤鈴) 冥三

〔盤鈴傀儡〕 〔 奕、四元、四一元、20元

(瞋面戲) 完0

〔穆刀稜〕 [0]号、[0]兲、[]当]

穆天子西王母故事] 10元9

篇唱】 光完

〔篇無定句句無定字〕10克、10穴0

《羯鼓錄》 咒]

(興觀羣怨) 完言

| 〔蓬萊宮〕 九00、111元、111

〔蓬萊採蓮之伎〕 一公、先九

(蓮花北疑歌) 云言、云字

(蔥嶺西) 壽

〔複演〕 壹二、公当

〔複式伎藝〕 411

(複陸重閣) 発也

(調) 前00

〔調弄〕 八、110、111七、寛八、五00、八六三

(調笑) 云0、1三三

〔調情小戲〕 ゼ

〔調笑轉踏〕 六二、九六

(調謔爲主) 三天

(諸宮湖) 「富二、「憲三

〔酸〕 誓

〔談娘〕 野火

〔談容〕 吾宅

(談客娘) º::'、兜穴、玉二、巫云、玉云、

九二、TESO

|【談客娘舞】||兲、三10、五5五

(微歌) 再宅

【談諧】 台、三二、1011、10倍、11八5

【談諧傳】 吴、安O、100g、10g

〔談諧戲弄〕 [三八

〔談講〕 異学

〔談講〕110

〔齊藝〕九至、九元、九七0

| 〔竇假金賊〕空三

〔趣劇〕 三光、三三、四二、宝光

(路) 10、100

〔踏曲〕 悪無

〔踏歌〕五六三二、西八

(踏歌娘) 巫云

〔踏謠〕 兕八五三

【賭議娘】四01、四01、四1、明六、四六、

杏豆花、宋四八、七七七、「犬七、八」」両

九五0、元六六、10元八、10四1、八六九、九1七、九1三、九三六、10四1、

一四〇六

〔踏容娘〕 三六

(踏渾脫) 丟合 〔跗筵舞〕 三克

、輪流爲蒼鶻] 吉里 【跗地爲節】 冱七、三六

〔鄧艾吃〕 [48](八三 〔適合之觀衆〕 岩心

(鄭衞之女) 九三

(醉妃) 二夬

「醉胡」 云鹭

【醉胡子】 壺

「解胡王」 景、 一震

、解鬍騰隊」公里

(離大) 公記

[舖穀樂神] [七、]四、"杂究

〔骷髏格〕 五房、二元

(駕幸溫泉賦) 八七、八会

引

[魯三郎] 三七、10元

(弾詞) [三]

十六晝

(寮碧池) 二三宝

[導演] | 101六

(憨郭郞) 四三、复合、杏芹、九尝、一言

〔憶趙十〕三八第三三章0

(據雷) 一九

(整個性) 凸穴

〔横面發展〕 三、六三

(横面觀察) 三三

(機捷) 二完

〔機警〕三宝

〔歷史戲〕 [ 害

〔歷史故事〕 異穴

〔歴史關係〕 二、六四、20三

(燈光) 公宣

(燕戯) 210

(燕樂系統) 二

〔燕樂歌舞六型〕 | 四、九四、九六

(輸入說) 三次0、三次4、三三0、三量2

(獨脚戲) 畫

〔獨脚俳優〕 益

【獨孤申叔】 奈0

(麝廛鑑) 一哭、二空

〔縛架〕 卆七

〔縛棚〕た诣

(蔽花) 盎!

(盧綸詩)10六

(弾) 五

〔輝水〕 一穴、空

〔禪詞〕 堯學、[199]

(禪砌) 八三

(諸奴) 105%

(離弄) 110

【髂官】 [云]、吴宫、19]置

四〇七

(諸戯) 三 (諧馨) 公室 〔錦車〕 た宝 【優倫】 100年、100回

〔諷刺戲〕 空、一0宝

〔諷刺〕 | 長、哭

〔諷刺膽量〕夫〕 (諷刺頂點) 兲

〔諷刺劇之編演〕 景宝、10字

〔諷諫〕 四号、天二

(風時事) 200 (諷辭) 10会

(諸宮勘) 九三

【諸州散樂】 201

〔諸家散樂〕 発

〔離談〕 | 量、パ六半、八分、101八、10151

(職馬) 201

〔遼樂〕 要、光]

〔遼戲〕 夯害、夯民、夯金、1501

【錦筵】 至0六、九六七、九七二、九七三、一二九九

(錦錦) 1四年、10里、10里、10里、10里、

〔錦額簾〕 九夫

〔隨時地而爲〕 公0

(險巾) 堯|

〔險諢〕 公弋、公允

〔霓裳羽衣〕三二、三五、兄六、九六、二九三

二华、三量

[頻式] 九]

「鮑老」「四四五四三、四三、六〇、六八

〔龜茲部〕 「尭、むく、た宅

十七畫

〔慢〕四次、1011

[優人] [01] 10三、10三、10三、

〔優子〕 [0]][

[優工] [0]][

(優名) 10量(10美

一四〇八

(優倫雜劇) 究心

[優伶技術水準] ゼニ

〔優倡〕 1.1七、1.00六、1.0至0

【優姫】||完、||0111

(侵流) 室

[優笑] 三四、100世

(優語) 二三

〔侵語集〕 ゼ芸、宝0

【優語錄】 七天、公兰

〔優樂〕 「六

(優輝) 長宮、岩"

【優諫】美國、芫二、完二、九三、100年

10%

(優戲) 110元、吴岳、兲「、元」、先二、

100河、10四中、10四四、二六四

〔優胡戲〕 | 宍、三尖、四尖、当雪

(優緋衫) 四吳

〔優孟演孫叔敖〕 二元、三六

(戲人) 五1.011111012 (戯) 玉(150七/1811-111五

. 戲子〕 | 0||||

〔戯巾〕 尧

(戯本) (戲外) 豊 八汽

〔藏曲〕 三、杏、三、兔、兔、大手、大名

公会、八克、元二、元三、上<u>一</u>

(0克、10六)]]四[]][][]

、戯曲歌辭」今下

(|戯弄] 一、三、八、二、三量、五盐、太三、 生生、虚量、八三、八八、[11]

[2]]、1层4、1层元

〔戲車〕 九 芸

(戲自) 

(戲服) 九九0、一三四七

릵

〔戲衫〕 2

「戲劇性」 三、三、三、先、三三、一哭、

**翌三、四五四、四先、三七、夹二、** 

六四、窑主、実主、八字、三三四·

(殿面) 垒

〔觀原〕 秃

〔戲神〕 

〔戯在禮中〕 三三

〔戲劇文體〕 六四、八0、五三、二0八、

三克、三六

〔戲劇風〕一字、圭霞、八字、100八、1至三

芸

三二六、三二九、1七亩、1三天

(戲業) 

(戦装) 丟

(戲臺) **公三、夬二、二吴二** 

(戲舞) 上

(戯語) 会宝

(戲劇) 三八克、三登

(殿禮) ||三,||臺||

〔戲劇化〕 一心、竺玉、六0、三三

〔戲教〕 

〔戲族〕 **三三** 

(戯袍) 

〔戲場〕 四四一、八六三、九六三、九六七、九七四、九七七

芸

、戲象) 4、三美、八八、空宝、三二二、三宝、

三三

(戲劇本質) 壁、臺:、園、東二

1元六、1三三、1三六、三七

〔戲劇定義〕 Ę.

(戲劇品質) 砻

〔戲劇眞源〕 異元之七

(戲劇進步) 異

〔戲劇意味〕 也四、宝云、10分、11三0、

四〇九

| 公二、"公宝"、八四、"公宅"、八宪、 — | (戲內戲外)云、三5、宝宝、宝宝、八10、 | 〔戲文子弟〕六  | 〔戲提調〕 10量             | 〔戲班子〕500、11日              | 〔戲中戲〕50、宝   | (戲三教) 支完          | ( 戲辭) 10 回 | 〔戲禮〕三、三            | 〔戲諫〕八三                   | 〔 戲樂 〕 101六 11至0   | 〔戲劇史上劃時代〕 宝 | (戲劇源於說書) 翌6 | 〔戲劇起於異族〕五元         | 〔戲劇出於傀儡〕四天、云冥 | 〔戲劇史之商権〕【壹六    | 〔戲劇題目〕 5元      | 〔戲劇諷刺〕 完三 | 〔戲劇障礙〕 [0]三          |
|-----------------------|-----------------------|----------|-----------------------|---------------------------|-------------|-------------------|------------|--------------------|--------------------------|--------------------|-------------|-------------|--------------------|---------------|----------------|----------------|-----------|----------------------|
| (翼宿是君)二四、二四、二只        | (繁蔵) 九古               | 15000000 | 10九1、1111、1111天、11次0、 | 〔總會個倡〕 100、 天光、 左右、 1000、 | 〔總角散衣〕 善八五分 | 〔總祖師〕 [1四] [1四]   | 〔縱面敘述〕[三]  | 〔縱民稼穡〕 [六、七六、芜六、二七 | 〔療妒嚴〕 「夬、110+、三共、七宝、七三七  | 〔濮陽女〕 蜀二、蜀玉、上充、九一七 | 〔擬態〕 三宝、八七  | (擬古) 元、四四   | (戲與曲分開) 突          | (戲題劇論) 三      | 〔戲娟舞像〕三云、七九、三四 | 〔戲送爲舞〕 丟五      | 九九五       | 八七八、九三六、九三九、九四〇、九四二、 |
| 一〔講釋〕炎                | 〔講語〕九三                | 〔 講唱     | 1100、11六1             | 〔講唱〕 玉八、吾岡、八七、九二、九三、      | 〔講吟性〕三汽     | 〔講吟〕 云裳、竖霞、丸室、10九 | 〔講史〕八三、五芸  | 〔賽姐〕               | 〔褻戲〕   兲、  圀、  0 元、1 0四と | 〔蕭史故事〕   054       | [舉經語以戲] 交四  | 〔臉譜〕云云、尘    | 「【聲韻通轉】八八、七四、八三、八四 | 【聲文並重】[04]    | 「聲樂」10IIE      | 〔聲詩〕六宝、10元、10世 | 〔聲見〕 101宝 | (聯章講唱) 二             |

## (講話諷刺) 長三

(語) 英四、王三、李皇

〔繆焉〕 二崟

〔鍾馗伎〕 空三 (鍾馗舞) 450

〔韓熙載〕 汽ニハ:0、101三、1三岩

(類) 公宅 (館陶令) 三量

(耄耋) 光|

[鴻門會] [50]

〔點戱〕 1081、11宝里

(離王) 六0字、次分

〔龍王之喜〕六0六六皇

《彌勒會見記》||完、||美0、||美1、

臺

## 十八晝

[戴假面戲] 咒咒

索 引

(斷代分工) 100

(断代限體) 夯、三亩、三三、忢一、克、

(錦雲月) 奈三

(歸去來兮引) 10台、115章

(禮學) 三言

(舊涼州) 臺三

(舊有形式) 八三

(轉變) ||10|

〔轉石成雷〕 堯心

【轉昭君變】 [50、四]

〔獶雜子女〕 | 宅、| 雲、宍モ、夫0

〔熏服之樂〕 二品

〔薩嗎〕 蹇毛

(薩末鍵) 喪手

〔藏珠之戲〕 [ 齒、[ 奏、三三、四八、宍七、

〔覆巢體〕 八二

(轉踏) | 電、三六

〔雛形〕 克、言語、吳充、公

〔雙送裹〕 凸元

【雛型】 容、三 兲

〔雜仗〕 10三、10人、111、1 蚕、1蚕、1☲1、 八九、九六三、三元六

**、雑伎人) 100g** 

〔雜曲〕 光、言三、九二、元玄

〔雜曲聯章〕 醤

〔雜技〕 声三八三

(雑言) 五0四、元、四、元、五、10分元

(雑传) 一

(雑奏) 三二三二三

(雑耍) 畫遍

(雑砌) 줊

〔雜記〕 100週

(雑進) 2年1120

\_\_ \_\_

〔絲劇〕 8、兖、1, 当、1, 三三、1元、三五、 1971、1110年1110天(1110月) 1110天

| 雑樂] | 10六

【雜戲】 10年二十二十五十番二套、元1、

三三、三六、三七、空光、生画八10 公式、201、101号、1号0号

〔雜戲狡獪〕 二声 、雑戲人) 六0、10Jg

【雑手伎】 罕名

〔雜手鎏〕 罕大

是: (人日題)

〔題目院本〕 三喜

(類官) (0)置

(頼語) 三宝

〔魏歌舞戲〕吾]

(題目正名)||0元

【魏徴】 二元

〔機衫〕 | 三晃

十九畫

(選選) 副訓

〔癡大〕八晃、八芸

〔癡大木大〕 云气设

〔織女故事〕||0元

【繍窠】 四天、九六、九八、三只

〔羅陵王〕 六0三

〔譏弊政〕 三三

〔鏡新磨〕|||宅、||完

四〇三、光八、六九二、六九三、八兴

〔簷額〕 三尺

〔麒麟記〕 六穴

〔鶉衣髭鬢〕 長八、九九、九一

〔竇元帥〕 ||四

(紫闪出魆) 三笠、三头、三元、八百

【羅公遠】||20

〔羅噴曲〕20三、100三、10至三、10万三

〔羅騰詩〕||0完

〔鏡新廳戲疎府莊宗〕 壱

【類名】 三、六三、元四、忌・・・吾・元五、

二十畫

〔動州儺戲〕 還、蓋

[蘇木] 吳]

〔蘇摩〕 丟气 丟完

〔蘇五奴〕[00]、109

〔蘇中鄭〕 10九、兄も、茜六、六言も元四く、 九八、二元八、三元元、1300

「孤以中」 台0

〔蘇郞中戲〕 益0

、蘇莫者) 臺墨、亮區

〔蘇莫遮〕一10、堯四、亳三、八名、九天、

央六、九八、10元、三元、三<u>宝</u>

〔蘇葩戲〕 >20

(蘇禪師胡歌) 三三、空心

<u>и</u>

| 〔鹹淡見義〕 迄三、九三、二三五 | 八一四、二三七、八四三、八四九 | 〔鹹淡〕一志二三二、宝八、天二、5八、七七、 | 〔嶽辭〕   三二                  | (矮體) 1020  |
|------------------|-----------------|------------------------|----------------------------|------------|
| 【露亮】 九七九         | (顧闠中) 四光        | 〔鐵面〕 秃四                | 【 復子】 三三、 太三、 光1、10四1、10回4 | 〔蘭陵王舞〕 尭裳  |
| 〔變體〕 言言          | 〔變場〕 九一六、九六二    | (變裝)一层                 | (變文講唱) 空                   | 10次、1100、1 |

〔露寒〕 九完

〔露天演出〕 奏0

〔属天劇場〕 古代、九三、九六、10回0

(鹹淡最妙) |0英

(鹹淡問答) 三宝

〔齣〕 110、1111、25天

. 뼰目〕 交合、八汽

(顧沈詩) 10六

〔勝突〕 公芸

〔鵤打兔〕 公50、公元

(鶺鴒啼) 公共

(灌口岬) 出四

二十一畫

〔灌口神厥〕一弘、三0、元四、七三九三、

光程、光八、光七、10六三、

〔鶻伶聲嗽〕 指式公案

二十二量

(驕兒詩) 崇气公

(蘭陵王) 40、45、鬼二、栗0、400、401、

九二天、九四七、九八八、二二四九、二二五五

|| 35, | || 101

ij

二十三畫

〔變文〕六0、三大五、大荒、七0三、八六四、凸层、

三 乙

〔變體〕 吉茜

〔變二郎神〕 岩區

「變態多端」|| 語

〔變態百數〕 三八

〔變態似優〕 罕三

(議臺) 元50

〔驚人〕:1101:1宝四、四七、四六、五七、

(體與用) 元四三萬二三國

〔體裁曲解〕 三 【體類名】 三三

二十五龍

[蠻見] [金] 〔蠻妓〕 五三、九 匠

四三三

(観蜡) ||三字||三語 〔蠻童爲伎〕 大八

〔觀輔〕 [四]、花]

〔觀優〕 [上] (觀禮) 三天

丙

專題部分

二十六畫

〔讚成功〕 充光、400、404

二十八畫

(豔段) 三氢、公四

二十九畫

〔鸛朝政〕古二 〔爨弄〕 二四

〔旨連戲〕||10元

[七言句法之唱辭] 奈吳

一)唐戲影響後世戲劇一班

(伎羹) 1101

(竹馬) 杂六

〔呆木大院本〕 益

〔勾放兒女隊〕 华吴

「孔戲」 汽

〔元曲文章〕 八八

(三教論衡嚴) 高層

〔扮官之戱〕 完元

〔孟姜女戲〕 空()、空[ 、武技戲) 芸宝二

(生且戲) 蛰(10兒

(何凡神話歌舞戲)| 八0、10名

(主具脊圧) 全

.括地皮諷刺劇] >=0

〔刺汪直院本〕 咒[

(科泛) 強

〔神樓、腰棚〕 九汽 〔胡旋風格〕 蓋、空

〔笑樂院本〕 呂記

〔淨丑戲〕 突 〔荒山淚戲〕 六克 〔致語、口號〕 尘雲

四四四

. 鸚淸關目》 表

. 問相思院本) 八三、三皇

(傀儡殿) 医毛

(喬道場院本) 一八

、散樂巡村與路域) 50g、三景、二景·2 黄冠點化戲〕 1八0、10名

【傳奇關目】 突回

〔鏡椒磨戲諫唐莊宗〕

〔蘄州儺戲〕 壽兒

〔鹹淡與發喬打諢〕 吴ì

(諸劇) 杂、三云

【鍾馗舞】 た言 (療好) 吉宅

## (二)近代著述有關唐戲之精義

〔王考〕 三喜

(王季思西廂記注) 垒

,吳曉鈴雜論影戲」

(佟晶心傀儡劇考)

晉岩

〔岑仲勉唐代戲樂之波斯語〕 兲1

周史』一句、三四、三四、三四、四四、六里、

完三、八0九、八三、八九三、九四0、10七三

〔林庚文學史〕八二

、胡懷琛唐代文學] 岩景

、耿世民彌勒會見記研究) 1三天0

.徐史〕 秀代、二 豐

索 **G**]

(徐河淸稗類鈔) 二四

〔徐釋〕 蓋式八元

〔孫楷第也是園劇考〕 壹0、八字

.孫格第傀儡戲考原) 四云

〔許史〕 咒!

〔馮沅君文學史稿〕 兲弋心炎

.馮沅君古優解] 公司

.程千帆遊仙詩辨異〕 10会

〔徐凌腎滇南孔劇述評〕 六六元1

[孫楷第說話人的家數] 公先

(華連圃戯曲叢談) 八章

(淵實譯中國詩樂之變遷與戲曲發

展之關係」「靈」

、楊鴻烈文學雜論〕 五兒

〔葉德均講唱文學〕 空齒

〔葉德輝觀劇詩〕 臺

〔遼史〕 会、三七、三兄

〔董每戡說傀儡〕 四四

[董每戡說角觝奇戲] 桑

〔董毎戡說劇〕11500

〔趙景深文學史新編〕 兖

.蔣伯潛小說與戲劇)

四一五

歴 醴2 弄

【蘇兆奎新劇考原】五10、公立、公益、

一四一六